UOREIDS 1) 40 STS0ND 60 BUE0doaiyy pepsAMUN
ow—oonc U] 0P OO 0D CEERLINGN] 10 20 TETIDS WIBAY
uoy

= SPUDILIIUD
ATIHO 30 ODVIINVS U M«G‘ME .HLU % N

V]JOSOTId 30 OLNINVILIVIEA T3d VISIATY &

BIdIBY) SIN']
ouRII0}OTA adIi[a]
oI[[98ny yooxy vuine g
1M zIy [an31y
Jmugea(y vy

1IBZZBUI0,] OXPUBSSIY
[PUINY BIJALY B[OIBIY
ZINY ZOWIMB BIPUBXI[Y
TAB[Y) UdIBY

SVNISTH

(51 2p pepisiaatuf)
ouBIOWBYZ $PIPUY 0FLIPOY

NOIDONAVIL

Bony[od v180[09], B[ 9p ugoEpmbI] ¥] 9p BPUAAD] B,
SBUVOR[[IA SIN'T 95Op

NOIOVHOdVI0D

o1qand [2 B1ju0d a[ea 0po,,
OP[BIUOIY B[2IOBIL)

S01[97¥3 $0] 9 UQIUN BT,
UOS[IA 2039 O[qed

Jno(q adiop & pruydg
[Fe) u2 Banyex1| ] B Banijod BIRLId B :oaneuLIojad [ap sapepandique sery,
wmeqat oxpuelopy

11952

mnj

810¢ 0U0310
GoN € 'IOA

L BIOBIDOWAP £ SBUDAIIP 2IGOS "PBIMIYIP 9p 0ZOGST,,
BIF opisuoyy
Jepanzepd B U2 BIRIdSUB U

83032 9p BIQO B U2 o[qand, ap BIpI B[ ap SBIYYSO[Y SIAB]),,
OIBH ap oxpuelary

1575

o/

SPUDILIIWD
SPINJ1LIISI

SUUDILIWD SDU

B[R\ Oprenps ap $93511} sauoised ser,
S[[OM 310Gy

2D Ud udWIII9N] 0ANN] [9p UIBZI[BUOLNINSUL 3 [IAD BLIDND),,
SN ugroBUIBIUY

SOTINOILAV




Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

Guerra civil e institucionalizacion del
Nuevo Régimen en Chile!

Encarnacion Lemus
Universidad de Huelva

Resumen:

La primera parte de este texto aborda una pregunta bastante
frecuente, si el golpe de Pinochet en Chile sigue un modelo de golpe
militar clasico o bien obedece a la estrategia de la Doctrina de la
Seguridad Nacional. En esta linea de analisis, se plantea que, tras la
denominacién guerra civil, se ocultan varias dimensiones de conflicto
—una guerra civil preventiva, una guerra civil cohesiva para cortar la
politizacion militar y una guerra civil para impedir disidencias hacia
la centralizacién del poder y reacciones a la revolucion neoliberal.
Por otra parte, al observar el proceso de institucionalizacién se
destaca la radical originalidad que logra la dictadura, el efecto de
la desmovilizacion por consumismo y se sefiala el uso perverso de
términos como transicién, democracia y constitucion, en otra radical
originalidad, el uso por parte del régimen de un lenguaje desvirtuado
que vaciaba los conceptos de su significado original.

Palabras clave: Chile, Dictadura, Guerra Civil, Hispanismo,
Neoliberalismo.

Abstract:

The first part of this text deals with a fairly frequent question,
whether the Pinochet coup in Chile follows a classic military coup
model or obeys the strategy of the National Security Doctrine. So, it is
stated that, after the denomination of civil war, several dimensions of
conflict are hidden: a preventive civil war, a cohesive civil war to cut off

1 El articulo se inscribe en el Proyecto I+D ORYRE: HAR2015-65909-R del Ministerio de
Ciencias, Innovacién y Universidades del Gobierno de Espana.

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

military politicization and a civil war to prevent dissidences on the road
to centralization of power and reactions to the neoliberal revolution.
On the other hand, observing the process of institutionalization we
highlight the radical originality achieved by the dictatorship, the effect
of the demobilization by consumerism and the perverse use of terms
such as Transition, Democracy and Constitution, through the use of a
distorted language that emptied the concepts of their original meaning.

Key words: Chile, Dictatorship, Civil War, Hispanism,
Neoliberalism.

1. Guerra civil y Doctrina de la Seguridad Nacional:
subversion en Chile y Espana

La investigadora Verénica Valdivia Ortiz de Zarate titula asi un

1%

articulo: “{Estamos en guerra, Sefiores!”, tomando la referencia de la
alocucién que el comandante Gustavo Leigh Guzman dirige a la poblacién
el 11 de septiembre de 1973% En Chile el planteamiento de la Guerra
civil ocupa el escenario central desde el primer momento, como expresa el

conocido Primer Comunicado de la Junta Militar ese mismo dia 11:

Teniendo presente que: 1.- La gravisima crisis social y moral
por la que atraviesa el pais; 2.- La incapacidad del Gobierno
para controlar el caos; 3.- El constante incremento de grupos
paramilitares entrenados por los partidos de la Unidad
Popular que llevaran al pueblo de Chile a una inevitable
guerra civil, las Fuerzas Armadas y Carabineros deciden:

[...]

2.- Las FF.AA. y Carabineros estan unidos para iniciar la
histérica y responsable misién de luchar por la liberacién de
la Patria y evitar que nuestro pais siga bajo el yugo marxista;
y la restauracion del orden y la institucionalidad™,

2 Valdivia Ortiz de Zarate, Verénica. “Estamos en guerra, Sefiores! El Régimen militar de
Pinochet y el ‘Pueblo’, 1973-1980”. Historia, n° 43 I (ene-jun), 2010, pp. 163-210.
3 El Mercurio, 13 de septiembre de 1973, p. 3.



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

La “razén” de la Guerra interna avald los sucesivos golpes de Estado
y el desarrollo de la maxima represion en las dictaduras militares
del Cono Sur, pero en el contexto de la Doctrina de la Seguridad esa
conceptualizacién se definia como Guerra Subversiva y, de hecho, con
esa expresion se intentaba justificar la legitimidad del acto que se
acometia y la extension y crueldad de la represion?*; por otra parte,
tras la formulacién chilena resuena un eco que recuerda la Guerra
Civil espafiola, como buscando entroncar con el caracter fundacional
que la Guerra espanola habia proporcionado a la dictadura del general
Franco y también porque se habia establecido una similitud entre la
experiencia de la Unidad Popular y la propia II* Republica espafiola®.

La investigacién ha sefialado la influencia del franquismo en el
régimen militar chileno, me voy a referir a ello con amplitud, pero mi
interés radica, mas bien, en constatar que, con toda probabilidad, esos
dos usos de Guerra civil — uno real como la espafiola y otro simulado-
se superponen en los primeros enunciados tras el golpe en Chile. No
obstante, Augusto Pinochet era plenamente consciente de la diferencia
en el doble significado de esa expresion, asi declara en agosto de 1975: “Si
el 11 desobedece una sola unidad, habria significado la guerra civil”. No
hubo desobediencia, pero tampoco unidad de criterio como demuestra
Augusto Varas, al subrayar la existencia de constitucionalistas sobre
los que se aplicd, segun sus palabras, una fuerte represion en el inicio
y luego su aislamiento. En el primer momento, constitucionalismo y
represion se reflejan en el apartamiento del general Carlos Prats®.

A mi modo de ver, el franquismo proporcioné un teléon de fondo en
el que colocar la escenografia del autoritarismo chileno, pero la historia
impone un marco propio y nos exige definir los dos fenémenos; asi, el

4 Chateau, Jorge. Seguridad Nacional y Guerra Antisubversiva, Documento de Trabajo,
Programa FLACSO-Santiago de Chile, n° 185, julio 1983.

5 Sobre ello ha llamado la atencién M® José Henriquez Uzal en su tesis doctoral: Los 1.000
dias hispano-chilenos, 1970-1973. UAM, Madrid, 2008. En https://repositorio.uam.es/
handle/10486/1352 [18/12/2017]

6 La Tercera, 24 agosto de 1975. He tomado la referencia de Varas, Augusto. Los militares
en el poder. Régimen y Gobierno militar en Chile, 1973-1986. Chile: Pehuén Editores,
1987, p. 46, véase también p. 25.

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

golpe del 11 de Septiembre obedeci6 a una reaccién contra la evolucién
de las politicas de la Unidad Popular en el contexto de los setenta
en el Cono Sur. Este texto defiende, en primer lugar, un esquema de
estratificacion en las dos influencias, el tratar de homologarse con una
guerra civil convencional -con un ejército y una poblacién dividida- para
poder legitimar el golpe en si y la sistematica represién y, por otra parte,
la aplicacién en la practica de la estrategia de guerra contrasubversiva,
en el contexto de la Doctrina de la Seguridad Nacional.

La sublevacién contra la Republica espafiola se proyecté como
una Cruzada frente el marxismo y buscé la creacion de una Nueva
Espaiia, a la que se quiso ver libre hasta la raiz de cualquier sombra
del derrotado republicanismo. Terminada la contienda, persiste la
persecucion a través de una legislacién que justifica la represién sin
cuartel de toda oposicién, tachada undanimemente como marxista?7.
La larga duracién del franquismo ocasiond que aquella dictadura
andémala, superviviente de la Europa de Entreguerras, confluyera, en
un contexto de Guerra Fria, con el anticomunismo norteamericano de
los cincuenta y entroncara con la Doctrina de la Seguridad Nacional
de los setenta, de forma que también en Espafia los conceptos Guerra
Civil y anticomunismo adquieren nuevos matices, que nunca borran
del todo los primeros contextos, pero se renuevan.

El lenguaje en Espafia también se actualiza, porque los conceptos
fluyen y se adaptan a los usos del momento, de forma que si en los afios
cuarenta la literatura represiva alude esporadicamente a la subversion,
sera en los setenta cuando también en Espana se interioriza por el régimen
el concepto de subversion y Guerra antisubversiva que alcanza su apogeo

7 “Acaso ningtn factor, entre los muchos que han contribuido a la decadencia de Espaiia,
influy6 tan perniciosamente en la misma y frustrd con tanta frecuencia las saludables
reacciones populares y el heroismo de nuestras Armas, como las sociedades secretas de
todo orden y las fuerzas internacionales de indole clandestina [entre las segundas] figuran
las multiples organizaciones subversivas en su mayor parte asimiladas y unificadas por el
comunismo [...]

Estos graves danos inferidos a la grandeza y bienestar de la Patria [...] culminan en la
terrible campafia atea, materialista, antimilitarista y antiespafiola que se propuso hacer de
nuestra Espafia satélite y esclava de la criminal tirania soviética [...]", Ley de 1 marzo 1940 de
Represién de masoneria y comunismo, Boletin Oficial del Estado (BOE), Madrid, 1 marzo 1940



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

en la practica de la Seguridad Nacional y, a lo largo de esa década, esa
subversion incluird tanto a los comunistas que renovaron su oposicion
a la dictadura -si bien no armada en acuerdo con su declaracién de la
Reconciliacién nacional desde 1956- como a un terrorismo revolucionario
nuevo que surgi6é a finales de los sesenta y en el que destacaron por
su violencia, ETA V Asamblea, el Frente Revolucionario Antifascista
Patridtico —FRAP- y Grupo Revolucionario Antifascista Primero de
Octubre -GRAPO-, ademas de otros menores como el Movimiento para la
Autodeterminacién e Independencia del Archipiélago Canario— MPATAC-
y el Front d’Alliberament Catala — FAC-.

En el andlisis de discursos y estrategias del golpe de Pinochet y las
influencias de la dictadura franquista sobre el golpe y la ideologizacion
del régimen chileno, creo que hay que distinguir entre hispanismo y
franquismo y hay otra distincién maés, que ya no es influencia sino la
llegada simultanea del Cono Sur y Espana a las politicas militaristas
y represivas propias de la Doctrina de la Seguridad Nacional, que en
Espana tal vez han sido menos percibidas y enunciadas porque ya se
estaba en Dictadura. Al igual que el Cono Sur, la peninsula Ibérica
era una pieza en la estructura defensiva norteamericana frente al
comunismo, aunque visto desde Washington la peninsula estuviera en
un circulo menos prioritario que el subcontinente americano.

Los dias 18 y 19 de diciembre de 1973, Kissinger realiz6 una visita
oficial a Espana, el 19 se entrevistaria con el recién nombrado jefe
de Gobierno, almirante Luis Carrero Blanco —que al dia siguiente
falleceria victima de un espectacular atentado terrorista de la banda
ETA, precisamente enfrente de la embajada de los Estados Unidos
en Madrid- en la conversacion estuvo presente la preocupacién de los
dirigentes de ambos paises por combatir el comunismo internacional,
personalizado en la URSS: “Carrero: ‘But there are three ways for
the Russians to gain victory: by general war, by limited war (such as
Vietnam or Korea) and subversive war. The least probable is general
war. They may go for the other two —particularly subversion™®. Y no

8 NARA, RG59, Memorandum of Conversation, 19 diciembre 1973.

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

obedecia a una situacién excepcional: en 1975 se editaba una serie de
estudios técnicos sobre la subversion, y en el preambulo del primero
de ellos, La Subversién, se explicaba que era una “recension del libro
de Roger Muchielli, La Subversién, publicado por la Editorial Bordas
de Paris, en 19727, Espana se situa, por tanto, en la misma fuente de
transmision tedrica de la antisubversion, la experiencia francesa —tras
Vietnam y Argelia- que sefiala Genaro Arriagada para el Cono Sur'.

2. Las distintas dimensiones de “una guerra civil”

Valdivia Ortiz de Zarate reconoce el nacimiento del MIR como grupo
armado, pero pequeno y escasamente amenazante, “entre los comunistas
la via armada no tenia cabida. En pocas palabras [la izquierda] era
partidaria de la via pacifista, institucional, de tendencia antiimperialista
y antioligarquica” *. Si bien en Chile, la izquierda radicalizé su discurso
y apoy6 acciones de violencia no armada (ocupaciones, huelgas ilegales)
no revestia amenaza militar. La escasa respuesta al golpe queda breve
pero claramente descrita por Peter Winn al explicar que, incluso en las
fabricas mas revolucionarias y los cordones militares mas combativos,
apenas se resistié al golpe: “El ‘pueblo armado’ de la propaganda
izquierdista, los diez mil cubanos y los escondites masivos de armas de
la propaganda derechista eran solo mitos”'2.

Practicamente hay una unanimidad entre los analistas del
comportamiento politico de los militares en Chile, y del golpe en
particular, al destacar esta falta de amenaza militar real por parte
de la izquierda y también en que no fue precisamente tal el motivo
de la intervencién, e igualmente, sobre el hecho de que el argumento
de la guerra obedecié a una estrategia y no a realidad previa militar,
con lo que sefialan la distancia con los paises del entorno en los que la
subversion guerrillera si pesé en la actuacién militar.

Efectivamente se trataba de la obra Roger Mucchielli, Paris: Editions Bordas, 1971.

10 Arriagada Herrrera, Genaro. El pensamiento politico de los militares (estudios sobre
Chile, Argentina, Brasil y Uruguay). Chile: Aconcagua, 2% ed. 1986, p. 185.

11 Valdivia Ortiz de Zarate, Verdnica. “{Estamos”, p. 168.

12 Winn, Peter. La revolucién chilena. Santiago: LOM, 2013, p. 125

10



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

Como reconstruyen Ascanio Cavallo y otros, “Dias después del
golpe, la Junta determiné que eran necesarios, que habia una guerra
interna, que habia un enemigo. Hicieron un anéalisis retroactivo y
aplicaron categorias bélicas a todo lo que habia ocurrido durante la
Unidad Popular”'®. Junto con destacar ese sentido artificial, aunque
estratégico, al sefalar una guerra, me interesa mucho el analisis del
golpe que realizan investigadores como Valdivia Ortiz de Zarate y
Augusto Varas quienes remarcan principalmente que nunca hubo una
posicién Unica ni en la forma de la intervencién ni en el procedimiento
de la represién ni en los objetivos por los que se ocupaba ilegalmente
el poder sino, como ellos lo definen, mas bien un inicial acuerdo de
minimos; tampoco lo hubo en el golpe de Estado en Espana, con
varias cabezas, sin unidad de mando y aunando distintos objetivos e
1deologias que s6lo convenian en su antirrepublicanismo y repulsa de
la falta de orden social'.

De la inicial divergencia en el colectivo militar, arranca el estudio
de Augusto Varas que va sucesivamente analizando la evolucién
posterior hasta alcanzar el caudillismo de Pinochet que es cuando el
historiador establece que el régimen chileno se asemeja fuertemente ala
experiencia franquista de los afios setenta, a partir de una multiplicidad
en el momento del golpe con presencia de constitucionalistas e incluso
de partidarios de la gestion gubernamental y observando que si bien
hubo una “coordinacién de las actividades militares, el conjunto de los
elementos convergentes [...] no participaba de la misma estrategia, y
menos aun de idéntico cuerpo doctrinario o ideolégico™®.

Por su parte V. Valdivia afirma que “[e]] respaldo que el golpe haya
tenido dentro de las filas militares no era sinénimo necesariamente
de la unidad de pareceres respecto a lo que ocurriria una vez poder en

13  Cavallo Ascanio, Sepulveda ()scar, Salazar Oscar. La historia oculta del régimen militar.
Chile 1973-1988. Santiago: Ugbar editores, 2008, Chile, p. 55.

14  Garretén Merino, Manuel Antonio, Roberto y Carmen se refieren a esto mismo como un
acuerdo minimo en eliminar una situacién dada y en asumir las consecuencias inmediatas
de tal accién, en Por la fuerza sin la razén. Andlisis de los textos de los bandos de la
dictadura militar. Santiago: LOM, 1998, p. 13.

15 Varas, Augusto. Los militares, pp. 204 y 28.

11

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

mano [...] solo habia un consenso amplio, aunque no total, en torno a
que la gestion de la UP no podia continuar”é. Aunque la tesis principal
de esta investigadora se centra en estudiar la reaccion contraria a la
adopcion del neoliberalismo por parte de amplios sectores militares, me
centro en sus observaciones sobre el golpe y en la evolucion posterior
de las FF.AA., que Augusto Varas caracteriza como bonapartismo, por
lo que define al golpe del 11 de septiembre como un accién preventiva,
golpe preventivo, para evitar una ruptura en el interior de las FF.AA.
Me interesa subrayar esa opinién, porque a mi manera de ver y, dada
la ya destacada y generalmente aceptada, falta de unidad de criterios,
objetivos y doctrina, el enunciado de Guerra Civil y la adopcién de
la Doctrina de Seguridad se enarbolaron para conseguir no solo la
coordinacién previa sino la cohesiéon posterior y la aplicaciéon larga
y arriesgada hacia la institucionalizacion del régimen en la persona
de Pinochet y el equipo de civiles técnicos y asesores por la via de
autoridad, jerarquia, profesionalizacién y exclusion de las FF.AA.

En consecuencia, ese caracter de golpe preventivo lleva asociada
una guerra civil que auna tres niveles de interpretacion: “preventiva”
en palabras del régimen, porque previene —se adelanta- a la revolucién
preparada desde el gobierno de Allende y apunta, apelando a la
Seguridad Nacional, al enemigo interior/exterior; “preventiva”,
también, para evitar el quiebre del Ejército ante su politizaciéon
-como muy bien analizan Valdivia, Varas, Arriagada- e igualmente
“preventiva” para seguir manteniendo la adhesién interna y la unidad
de accién (o inaccién de los contrarios) en el camino doble de represién
y concentraciéon de poder. Un proceso que gener6 desavenencias
entre las tres armas de las FF.AA. y reticencias a la concentracién de
autoridad en el Ejército, en el que se recurrié a la obediencia jerarquica
y a la profesionalizacion y exclusién del conjunto del estamento de las
FF.AA. del gobierno real y la administraciéon de la Reptublica, hasta
el total control de Augusto Pinochet y el grupo de sus asesores y

16 Valdivia Ortiz de Zarate, Verdnica. El golpe después del golpe. Leigh vs. Pinochet.
Santiago: LOM, 2008, p. 99.

12



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

técnicos neoliberales!'”. Es decir, mantener el estatus de guerra para
conducir el proceso de centralizacion —caudillismo, el golpe dentro
del golpe- y anular a los detractores evitando que sobreviniera, como
en Espafia, una auténtica Guerra civil, el largo y arriesgado proceso,
en definitiva, hacia la institucionalizacién del régimen, que como
explican los hermanos Garretén Merino implica una “nueva traicién”
a los partidarios del golpe que no deseaban una solucién autoritaria de
largo plazo'®.

Hay una insistencia en la cohesién, que aparece en el ya citado
punto segundo del manifiesto del 13 de septiembre —Las FF.AA. y
Carabineros estan unidos para iniciar la histérica y responsable
misién de luchar por la liberacién de la Patria y evitar que nuestro
pais siga bajo el yugo marxista; y la restauracién del orden y la
institucionalidad”-, una cohesién que fue impuesta por la fuerza en
multiples ocasiones a ciertos sectores militares. Explica Arriagada
como sucesivamente Pinochet va deshaciéndose de los principales
organizadores del golpe militar: “Los generales Torre, Vivero y Nufio
pasaron a retiro antes del afo; Bonilla murié en un accidente aéreo;
Arellano, el auténtico organizador dentro del Ejército de tierra dejd
el servicio activo en 1976 y Javier Palacios, que habia ocupado la
Moneda, lo hizo en 1977”'°. Las reticencias internas se observan en
situaciones como la investidura de Pinochet para la Presidencia de
la Republica, con motivo del referéndum ante las quejas de la ONU
—enero 1978-, en el camino hacia la constitucién, en los plazos hacia
la institucionalizacién y finalmente, las declaraciones de Leigh en el
verano de 1978 y su destitucion.

Nos interesa analizar los principales contenidos del Discurso de
octubre, pronunciado por Augusto Pinochet al mes de haberse constituido
la Junta de Gobierno. Y en su inicio aparece la siguiente afirmacion:

17 Arriagada Herrera, Genaro. Por la razén o por la fuerza. Chile bajo Pinochet. Santiago:
Editorial Sudamericana, 1998, p. 97.

18 Garretén Merino, Manuel Antonio, Roberto y Carmen. Por la, p. 52.

19 Arriagada, Genaro. Por la, p. 47.

13

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

Esta lucha heroica, no es una lucha fratricida; por el contrario,
es la batalla constante para extirpar de raiz el mal de Chile, y
que sélo habremos obtenido la victoria definitiva cuando impere
la justicia y la paz social que todo pueblo anhela y merece. Asi,
quienes precipitadamente exigen o emiten juicios aventurados
sobre la actuacién de las Fuerzas Armadas y Carabineros, no
nos ayudan, y olvidan que es misién fundamental hacer de un
pais en ruinas una nacién prospera; lo cual no es tarea para
demagogos ni se resuelve en horas.

El parrafo resulta interesante porque en él quedan enlazados tres
items fundamentales: guerra contra el mal, recuperacién econémica
—nacién proéspera- y los plazos. El tema de los plazos cierra al final el
discurso unido a una invocacién mesianica en la que si se podria citar
al franquismo que acuié moneda con la leyenda “Caudillo por la gracia
de Dios” y, desde luego, el ya referido caracter de cruzada:

Reconstruir siempre es maslentoy mas arduo que destruir. Por
ello sabemos que nuestra misién no tendra la transitoriedad
que deseariamos, y es asi como no damos plazos ni fijamos
fechas” y en el mismo argumento prosigue: “Para acelerar
estas metas, pedimos a Dios su ayuda” y el alegato final: “pido
al Altisimo que nos ilumine y nos dé fuerzas para afrontar las
dificiles tareas de Gobierno®.

Entre principio y final, el discurso se centra en el caos econémico y
su reversion buscando soluciones en la no politica, en el pragmatismo,
las decisiones técnicas, el corporativismo empresarial, en la empresa
como comunidad y la via del orden para lograrlo: sociedad estructurada
—corporativismo, familia y educaciéon en los valores de la chilenidad.

Transcurrido el tiempo y como dice la expresién “a toro pasado”, lo
que més llama la atencién es la evidencia —tan poco oscurecida por la

20 Discurso pronunciado por el Sr. Presidente de la Junta de Gobierno. En https://
stamartaelectivo.wordpress.com/2013/03/15/discurso-pronunciado-por-el-senor-
presidente-de-la-junta-de-gobierno-general-de-ejercito-don-augusto-pinochet-ugarte-al-
cumplirse-un-mes-desde-la-fecha-de-constitucion-de-la-junta-de-gobierno/ [24/02/2018].

14



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

demagogia del momento- de que, bajo tanta denuncia de ideas foraneas,
marxistas, que habia que “derrotar en la conciencia de los chilenos”, se
trataba en el inicio de una sempiterna alianza de clase para remontar la
crisis econémica, asegurar una version de la libertad individual asentada
en la propiedad privada, reponer los valores tradicionales y el orden social
y, para hacer posible todo lo anterior, prescindir de la politica, porque en
ésta, en la politica, habian irrumpido las nuevas mayorias sociales.

Y la alianza de clases afirmada tras el control de las FFAA se
articula en base a tres corrientes: la Seguridad Nacional, los valores del
catolicismo tradicional y la ideologia neoliberal de mercado, de forma
elastica, concediendo un pragmatismo que permitia su adaptacion a la
evolucion de las situaciones sin rigideces ideolégicas, y lo que comienza
como una solucién militar autoritaria relativamente clasica alcanza una
institucionalizacién experimental radicalmente innovadora, algo que
Arriagada ya apuntaba al considerar que entre 1975 y 1976 el régimen
consolidé la caracteristica que iba a ser su esencia y su contradiccidn,
un fuerte autoritarismo en lo politico y un extremo liberalismo en lo
econémico?’. Un arranque tradicional terminé generando un sistema
innovador a nivel internacional y precursor del futuro, lo que mantiene
vigente el interés por esta evolucion.

3. Una institucionalizaciéon novedosa para un problema
clasico.

Enrealidad, estamos ante una situacion clasica en la historiografia,
el choque de intereses en un proceso de modernizacion politica entre la
llegada al control del poder politico y econémico de mayorias sociales
y la reaccién violenta de las oligarquias econémicas en un marco muy
concreto, Latinoamérica, la Guerra Fria y el respaldo norteamericano a
las intervenciones militaristas. Lo novedoso radicé en el afianzamiento
del proyecto neoliberal, no de forma fragmentada como pudieran ser el
desarrollismo espafiol o el neoliberalismo argentino, sino como todo un

21 Arriagada, Genaro. Por la, p. 72.

15

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

conjunto en un laboratorio de pruebas®. Ademas, en paralelo, en un
proyecto social basado en el individuo consumidor y en la sustitucion
del Estado Benefactor por el Estado Subsidiario.

Resulta premonitora la observacién que G. Arriagada describia
en los primeros afos ochenta, al destacar como el Chile de Pinochet
abandonaba la conexién con el intervencionismo econémico que habia
sido esencial en los modelos de Estado organicista del que se partia
y abanderaba la disminucién de la participacion del Estado en la
economia?®,

No podemos cansarnos de insistir en la radical innovacién que esto
supone, no solo para Chile sino para el mundo de hoy. Nos encontramos
con el eslabén que engarza el pasado, la aspiracién al Estado del
Bienestar como modelo, con la Globalizacién. Una contrarrevolucion
que ha generado un Nuevo Chile, ademas de una nueva sociedad,
segun se afirmaba en los discursos iniciales de la Junta de Gobierno.
La dictadura forma hoy parte del pasado pero su creacion, ese Nuevo
Chile y esa nueva sociedad, no. Por el contrario, por esa via neoliberal,
iniciada en Chile se ha ido precipitando la sociedad globalizada.
No hubo en la dictadura franquista nada parecido, ya que incluso
en la etapa desarrollista se mantuvo la centralidad del Estado y se
incrementd su peso econémico a través de las empresas estatales del
Instituto Nacional de Industria.

Por otra parte, autores ya clasicos como Luis Vega® desarrollan
ampliamente la influencia nazi en Chile y en general dentro de la
Doctrina de la Seguridad Nacional?®. A veces, este autor no discrimina

22 Un perspicaz andlisis de las dos verificaciones del neoliberalismo en Chile y Argentina
se halla en Boisard, Stéphane et Heredia, Mariana. « Laboratoires de la mondialisation
économique. Regards croisés sur les dictatures argentine et chilienne des années 1970 ».
Vingtiéme Siécle, Revue d’histoire n® 105, 2010/1, pp. 109-125. Los autores también
sefialan los diferentes resultados entre una experiencia y otra y apuntan a la importancia
y el auténtico sentido experimental del caso chileno. En https:/www.cairn.info/revue-
vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2010-1-page-109.htm [11/12/2018]

23  Arriagada, Genaro. Por la, p. 224.

24  Vega, Luis. Estado militar y Transiciéon democratica en Chile. Madrid: El Dorado, 1991

25 Igualmente Rama, Carlos M. Chile. Mil dias entre la Revolucién y el Fascismo, Barcelona:
Espejo del Mundo, 1974.

16



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

entre la linea nazi y la influencia del falangismo espafiol y, llegados
aqui, resultan innegables las reminiscencias del autoritarismo espafiol
tanto por las reiteraciones deideas de un pensamiento ultraconservador
como en situaciones comparables entre las dos dictaduras. Algo que
resulta légico porque, para 1973, el franquismo se aparecia como
una dictadura exitosa econdémica y politicamente, con alto grado de
aceptacion social y con mas de 35 afios detentando el poder.

Se podrian enumerar conceptos paralelos que, con mayor o
menor contenido real, llenaron los discursos: Patria/Nacién, Pueblo,
Chilenidad/Hispanidad, Orden, Moralidad, Autoridad, Tradicién.
Todos ellos conceptos encadenados en el engranaje de un ideario
reaccionario. Pero también se observan paralelismos més refinados
como los que aparece ya en el reiteradamente citado discurso al
cumplirse un mes: Chile como una Unidad de destino que es analogo
a la versién falangista Espana es, ante todo, una unidad de destino
en lo Universal que integra el primero de los 26 puntos del programa
nacionalsindicalista del Estado espafiol en 1940. Al igual que, el
apuntado Mesianismo del discurso pronunciado al mes del golpe, una
invocacién a Dios, como recogia el lema del franquismo “Por el Imperio
hacia Dios”, que declaraba los afanes expansionistas de la primera
etapa de la dictadura espanola, unidos con el catolicismo.

Al marcar estas transferencias y el empleo de este tipo de ideas/
fuerza, que proporcionan una fuerte carga emocional al nacionalismo
no solo en el momento del golpe sino con mayor amplitud a partir de
marzo de 1974 con la Declaraciéon de Principios de la Junta Militar
de Gobierno, se ha ido estableciendo una cierta confluencia entre
hispanismo y franquismo como referentes de la dictadura chilena. Se
produce con mucha frecuencia esta identificaciéon porque la linea mas
difundida del hispanismo corresponde a su versién ultraconservadora
y “fascistizada”. Este es uno mas de los danos producidos por la
dictadura franquista a la cultura y el pensamiento espafoles, porque
es el fascismo militarista y dictatorial espafiol el que tiene maximo
empeno en apoderarse del hispanismo anterior y lo hace a través de la
linea tradicionalista de Juan Vazquez de Mella y Ramiro de Maeztu,

17

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

minimizando, si no olvidando, el hispanismo liberal de Unamuno,
Ortega y, principalmente, de Rafael de Altamira que lo difundi6 por
toda América Latina. Uno de los mecanismos que emple6 la dictadura
fue precisamente el utilizar esa denominacién para su “agencia”
cultural en América, el Instituto de Cultura Hispanica.

Es cierto que la cultura hispanica que se difundi6 no fue otra que
la franquista, pero no hay que identificarlas. En este sentido, creo que
con acierto, cuando Isabel Jara habla de la proyeccion del franquismo
sobre la dictadura de Chile, habla ampliamente del hispanismo pero lo
califica como de un “hispanismo franquista” impulsado en la Guerra civil
espanola?. Creo que seria posible completar ese nivel de la influencia
1deoldgica que tan bien analiza esta investigadora con algo igualmente
esencial, la creacién de un movimiento civico, el pinochetismo, iniciado
por el Frente Juvenil de Unidad Nacional en 1978 y que es una directa
trasposicion del franquismo social. En este sentido, el fenémeno politico
que vivié Espafa recientemente y denominado como “Recuperacion de
la Memoria Histérica” recoge la dimension maés social y légicamente la
dimension politica y denuncia la represion sistematicamente ejercida
durante la Dictadura de Franco. Durante un tiempo, por la propia
crueldad del proceso que se iba reconstruyendo, la investigacién
académica se centré en la represion (ajusticiamientos, encarcelamientos,
campos de trabajo, represiéon econdémica) y pudo distorsionarse la
explicacion de la exitosa consolidacién del régimen a finales de la década
cuarenta y en los cincuenta, tomando violencia y miedo como principales
agentes de explicacion.

Yaconposterioridad,sehaidoreconstruyendolainstitucionalizaciéon
teniendo en cuenta la confluencia de distintos mecanismos: represién/
violencia/miedo conjuntamente con adoctrinamiento/persuasion/
cooptacién y, ademas, la tactica de crear una clase de beneficiados
econdémicamente y, por ello, de nuevos adeptos?’.

26 Jara Hinojosa, Isabel. De Franco a Pinochet. El proyecto cultural franquista en Chile,
1936-1980, Santiago, LOM, 2006, p. 33.

27  Arco Blanco, Miguel Angel del. “El secreto del consenso en el régimen franquista: cultura
de la victoria, represién y hambre”, Ayer n° 76, 2009, pp. 245-268.

18



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

En el caso del Cono Sur esta explicacion compleja no se ha hecho
esperar tanto y en este sentido, explica muy bien Mariana Ponisio
como conviene olvidar las explicaciones dicotomicas que enfrentan
regimenes militares/oposicién para empezar a pensar las complejas
relaciones que se establecieron entre las sociedades y sus regimenes
“consenso subyacente”: consentimiento, aprobacion, conformidad o no
oposicién de la gente corriente?; no toda, esta claro.

Son muy numerosos los estudios en Chile que abordan este
fenémeno desde distintas perspectivas, la aceptacion de la dictadura
por sectores sociales amplios y las vias abiertas para ello, desde
la Educacién?, desde la movilizacién dirigida y doctrinaria de la
Direccién General de Organizaciones Civiles a través de sus cuatro
Secciones -la Secretaria Nacional de la Mujer, del Frente Juvenil de
Unién Nacional, Gremios y Cultura, segun una reforma de 1976-%,
asi como por las afirmaciones permanentes a favor del objetivo de la
justicia social y de la erradicacién de la pobreza, porque eran el caldo
de cultivo de la subversion.

En definitiva, el uso sistematico de mecanismos de cooptacién que,
ademas del miedo y represion, garantizaran la disciplina social y V.
Arrieta analiza el excelente uso de disciplinas como la Historia para tal
fin. Esta materia, segin diversas directivas, tenia que redundar en la
formacion de la nacionalidad y el pueblo de Chile; la unidad nacional;
“las grandes hazanas bélicas, econémicas, culturales y civicas y se
destacara a sus mejores valores individuales, especialmente a quienes
han sacrificado su vida e intereses en el servicio de la patria™.

28 Ponisio, Mariana “El ciclo de las dictaduras del Cono Sur: los casos de Argentina, Chile y
Brasil. Estrategia de abordaje para el aula”. Historia Regional, n® 32, 2014. En:
http://historiaregional.org/ojs/index.php/historiaregional/article/view/11/153#_edn1
[20/X/2018]

29 Como muy pronto se plantea en Brunner, José Joaquin. “La cultura autoritaria y la
escuela”, Cuadernos Politicos, nimero 46, 1986, México, D.F., Ediciones Era, pp. 55-
73 y mas recientemente, Arrieta Sanhueza, Victor H. (2014), Ciudadania, Dictadura
militar, Educacién, Santiago, Universidad de Chile, 2014. En: http://repositorio.uchile.cl/
handle/2250/116116 [23/X11/2018]

30 Jara Hinojosa, Isabel. “La ideologia franquista en le legitimacién de la dictadura militar
chilena” en Revista Complutense de Historia de América, vol. 34, 2008, pp. 233-253.

31 Directiva Presidencial, 1979, en Arrieta Sanhueza, Victor H. Ciudadania, p. 41

19

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

Pero por debajo de todo ello, la aplicacién neoliberal convirtié la
educacion en un producto mas del mercadoy sirvié no a las declaraciones
propias del discurso politico sino al objetivo real de formar y adoctrinar
a “un nuevo tipo de individuo que no responde a las caracteristicas de
un ciudadano, sino a la de un sujeto funcional apto para las condiciones
que el régimen necesitaba, este es un ser nacionalista, patriota, con
evidentes intereses individuales, que busca el éxito y encuentra en
el consumo su realizacién maxima”’®2. En un régimen dictatorial que
controla la comunicacién hay que considerar como influyé en una base
social mas amplia el discurso del consumo, G. Arriagada ejemplifica
el indudable éxito de mensajes sobre el enriquecimiento social como
el lanzado por José Pifiera: “en 1980 existia un vehiculo por cada 5,2
familias y en 1985 podria disponerse de un vehiculo por cada 2,5 [...]
el 15% de la poblacion con television a color se elevaria en 1985 a un
70%, al igual que Espafia, Austria e Italia”,

Comobien analiza Isabel Jara en De Franco a Pinochet?, la experiencia
franquista y sus declaraciones sobre Patria, Nacién, voluntad de Imperio
—reformuladas por hispanistas chilenos como Jaime Eyzaguirre u Osvlado
Lira, bien a través del Instituto Chileno de Cultura Hispanica, bien a
través de los intelectuales idedlogos del régimen como Jaime Guzman-,
inspiraron iniciativas y discursos de la dictadura hasta 1980. Pero en la
intensa y larga labor de Guzman, mas que estas declaraciones retéricas, lo
que se impone —en mi opinion- es una doble situacién de fondo que puede
que viniera inspirada en el andlisis de la larga duracién del franquismo:
el apoliticismo pragmatico y el enriquecimiento social (relativo en Espafia
si se miraba a Europa, incuestionable si se comparaba con su pasado). En
el primer caso, lo esencial es la facilidad de la dictadura de Franco para
ir pasando por distintas etapas —fascista/nacionalsindicalista, la militar/
catdlica/ anticomunista y tecnécrata/desarrollista- y mantener la alianza
oligarquica. En el segundo, consecuencia del pragmatismo, el abandono

32  Arrieta Sanhueza, Victor H. Ciudadania, p. 48.

33 Arriagada, Genaro, Por la, p. 110, que toma la cita de Vergara, Pilar, Auge y caida del
neoliberalismo en Chile. Santiago: FLACSO, 1982, p. 256.

34 Jara Hinojosa, Isabel. De Franco

20



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

de politicas autarquicas —defendidas por militares y falangistas- en pro
del desarrollismo tecnécrata que extendi6 la propiedad y un bienestar
socialmente estabilizadores.

Sin embargo, si asi fuera, si hubiera habido tal inspiracién,
el pinochetismo transformé el pragmatismo politico y econdmico
en neoliberalismo ultra, una férmula radicalmente diferente del
precedente franquista, pero que sirvié para mantener intocado lo
esencial del modelo econémico y social de la dictadura en la transicién
hacia el Chile democratico®. No en vano, ya explica la investigadora
Henriquez Uzal que Jaime Guzmén también asumid la ensefianza
de la “falta de interés que Falange despertaba en las postrimerias
del régimen y del desmantelamiento posterior de las instituciones
franquistas” y analiz6 detenidamente el proceso espanol para
identificar lo que no debia ocurrir en Chile®.

4. Y un uso innovador del lenguaje para argumentar la
institucionalizacion

En el camino hacia la institucionalizacién se juega con tres términos
sustanciales: Constitucién/Transicion/Democracia. Coyunturalmente, la
situacién espaniola, a partir de 1976 se conducia también por ese camino,
aunque el orden de los factores eras distinto: se trataba de una transicion
haciala democracia y con el objetivo inicial de sustituir el cuerpo legislativo
de la Dictadura por una Constitucién (1978), por ese orden. En tanto que,
en Chile, se busca la institucionalizacién de la Dictadura y se juega con la
aplicacién de los tres conceptos en un camino institucional inverso.

Habria muchas formas de dirigir la vista hacia el extenso tema del
lenguaje en la institucionalizacién del régimen dictatorial en Chile,
pero he pensado en una sintética y sencilla que focaliza la mirada

35  “Al principio, la Concertacién abraz6 el neoliberalismo por pragmatismo [...] pero cuando esta
estrategia econdémica se demostré exitosa y sustenté el ‘milagro chileno’ hasta los socialistas
pasaron a ser verdaderos creyentes del neoliberalismo” Winn, Peter. La Revolucion, p. 142.

36 La investigadora refrenda su apreciacién con una referencia a Carlos Huneeus en nota
1162. Henriquez Uzal, M* José. Los 1.000, p. 531.

21

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

alrededor del empleo de conceptos centrales en la democracia a los
que se vacia de su significado histérico para llenarlos de un contenido
nuevo, afin a los intereses del régimen. En esta fase, entre 1977 y
1981 se observa una tensién entre los grupos oligarquicos cercanos
a la Presidencia, ya no en el interior de las FFAA, desalojadas del
ejercicio del poder politico, sino en los grupos civiles, gremialistas
y neoliberales, que estaban respectivamente representados por
Pablo Rodriguez Grez —lider del movimiento ultraderechista Patria
y Libertad- y el pragmatico Jaime Guzman que habia evolucionado
desde el gremialismo falangista al neoliberalismo de Chicago.

La discusion sobre la institucionalizacién entronca con el dilema
de los plazos, etapas de evolucién que el régimen fija. En el Discurso de
Chacarillas, en julio de 1977, ante el Frente de Juventud pinochetista,
establecen tres etapas: la llamada de Recuperacién abarcaria desde
septiembre de 1973 a diciembre de 1981; la prevista Transicién, hasta
1985; y posteriormente la Normalidad en la que textualmente: “El
Poder sera ejercido directa y basicamente por la civilidad, reservandose
constitucionalmente las Fuerzas Armadas y de Orden el papel de
cautelar las bases esenciales de la institucionalidad y la seguridad
nacional en sus amplias y decisivas proporciones”.

En regimenes dictatoriales como el espafiol y el chileno se
destiné un esfuerzo sobresaliente a redefinir el concepto democracia,
apellidandolo. En el espafiol se la caracterizé como democracia organica;
en el chileno como la nueva democracia, la democracia autoritaria o la
democracia protegida, una version que Juan de Dios Carmona, ponente
en la redaccién de la Constitucidn, trataba de definir como una version
que “campatibilice la autoridad con la libertad. Es la férmula de la
autoridad fuerte, pero impersonal y sometida a la ley”?%. Sobre el mismo
punto, Rodriguez Grez teoriza sobre la obsolescencia de la democracia
parlamentaria liberal tal como se conocia habitualmente en Occidente,
porque: “Todo sistema politico es una respuesta a las caracteristicas de

37  “Etapasy fechas en via institucional”, Hoy n® 7, 13-19 julio 1977.
38  Millas, Hernan. “Democracia autoritaria y protegida. Juan de Dios Carmona analiza esos conceptos y
opina del rol de los partidos”. Hoy n° 3, 15-21 junio 1977.

22



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

cada tiempo y que, por lo mismo se agota, indefectiblemente, cuando
la realidad que regula evoluciona y cambia [...]"%*. Asi que aboga por
un sistema corporativo en el que los partidos que obedecian a una
organizacién de clase fueran sustituidos por nuevas organizaciones
sociales que correspondian a la diversidad de intereses.

Hay otra caracterizacion mas, anadida a esta versiéon de la
obsolescencia de la democracia a secas, que también fijaba la
historicidad de los sistemas politicos y habiendo llegado la historia a
la etapa de la tecnologia, neoliberalismo y técnica debian enriquecer
igualmente a la nueva democracia tecnificada de Enrique Ortuzar,
presidente de la Comisién Constituyente: “Los técnicos, los que
conocen realmente los problemas deben ser oidos y tomados en cuenta,
especialmente hoy, en que la naturaleza de los problemas es méas de

caracter técnico o socioeconémico que de cardcter doctrinario™®,

En los afios siguientes Jaime Guzman redundaria en ello: “Resulta
evidente que para la tarea de resolver los destinos del pais, no todos los
ciudadanos se encuentran igualmente calificados. Tratandose de una
funcién especifica como cualquiera otra, es indudable que habria siempre

algunos mas aptos que otros para adoptar una decision politica [...]"*%.

Portugal y Espana, las jovenes democracias europeas se hallaban
en Transicién y Chile también, segin estos mensajes. Entre junio
y julio de 1977, la prensa internacional comentaba el éxito de las
primeras elecciones democraticas espafiolas e informaba de la apertura
de un Parlamento que iba a abordar una nueva Constituciéon. En Chile
se coincide en las palabras, estableciendo un significado propio para
la Transicién, denominando asi a la progresiva institucionalizacion
prevista por el régimen hasta 1985. Edgardo Boeninger denunciaba
ese uso corrupto: “Un proceso llamado transicién que es nada mas
que la consolidacién de un régimen autoritario en que como de alguna
manera formal el Presidente de la Republica continda en su cargo 6

39  Rodriguez Grez, Pablo. “Democracia y partidos”. Hoy n° 6, 6-12 julio 1977.
40  Verdugo, Patricia. “Los cinco apellidos de la democracia”, Hoy n° 9, 27 julio-2 agosto 1977.
41  J.M.H. “El Sr. Guzmaén y el sufragio universal”, Analisis n® 16, agosto-septiembre 1979.

23

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

anos y, cosa inaudita en la historia del mundo, designa por su voluntad
unilateral un Congreso de 150 personas™?.

En opinion de Enrique Cafas, esa transicion impuesta y vacia
comienza, sin embargo, a cobrar realidad a partir de la movilizacion de
ciudadania y partidos que tras 1986 va a preparar finalmente la Campana
por el No* para 1988, cuando llegaria, entonces y no antes, una Transicion.

A un doble juego se somete también la palabra Constitucidn,
la renovaciéon de la ponencia constitucional se realiza en Chile
practicamente en coincidencia con la formacién de la ponencia espanola
emanada del primer parlamento democratico, segundo semestre de
1977, Como sefnialaba Patricio Aylwin Azbcar, tras la misma palabra
aparecian dos realidades muy distintas:

El pueblo espafiol acaba de aprobar la nueva Constitucién Politica
en su patria. [...] El proyecto asi generado por los legitimos
representantes del pueblo espafiol, elegidos por sufragio universal
y bajo el pleno imperio de las libertades publicas es el que ese
mismo pueblo aprob6 en el plebiscito del miércoles dltimo.

Ese procedimiento democratico de gestar una Constitucion Politica
[...] constituye un ejemplo de mucha actualidad en nuestro pais.

Porque aqui se ha dado recientemente a conocer un proyecto de
nueva Constitucion que fue elaborado en estricta reserva, a lo
largo de més de cuatro afios, por una pequena comision designada
por el Gobierno e integrada solamente por personas de su
exclusiva confianza. Ahora ese proyecto esta sometido al informe
del Consejo de Estado, organismo también constituido por un
reducido nimero de personas de notoria adhesion al pensamiento
oficialista en su mayoria nombradas por el Ejecutivo [...].*#

42  Boeninger, Edgardo. “Andlisis sobre nueva Constitucién. Analisis n° 9, noviembre-
diciembre 1978.

43 Canas Kirby, Enrique. “T'ransicién chilena en los afos ochenta: claves de una transacciéon
exitosa en perspectiva comparada”. En Stuven, Ana M?, “Democracia en Chile: ;Terminé el
proceso de Transicién?”, dossier Revista de Ciencia Politica, vol. 16, n° 1y 2, 1994, pp. 41-65.

44 Aylwin Azécar, Patricio. “El pueblo y la Constitucién”. Hoy n°® 81, 13-19 diciembre 1978.

24



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

5. Conclusiones

En definitiva, aunque los ecos de la Guerra Civil espafiola pudieran
resonar en la explanada de La Moneda el 11 de septiembre de 1973, su
repercusion real seria mas bien limitada porque el golpe en Chile se
enmarcaba en el intervencionismo propio de la Doctrina de la Seguridad
Nacional y, mas bien al contrario, hasta Espafia llegd también el impacto
de la Guerra antisubversiva a través de los mismos tedricos franceses
que nutrieron a los responsables de la represién en América Latina.

La retorica de la Junta Militar hablé de “una guerra civil” que no
existid, mantuvo la amenaza de una guerra interior para justificar el
golpe, como estrategia cohesiva para prevenir cualquier division en las
FF.AA., para mantener la represion, forzar la concentracién y acallar
cualquier disidencia ante el tratamiento de choque del neoliberalismo.

Por otra parte, aunque el franquismo y el hispanismo franquista
—que no todo el hispanismo lo es- ofrecieran marcos de referencia,
también su rapido desmantelamiento sirvié de principal aprendizaje y
probablemente radica aqui la fundamental transferencia desde Espania.
Asi, un golpe y una dictadura que se iniciaron como estrategias clasicas
adquirieron una institucionalizacién innovadora, una revolucién
econdmica y social absolutamente nueva, para Chile y para la Historia.

Se instituy6 al mismo tiempo que una Constitucion que fundamentaba
el autoritarismo, un modelo econémico basado en la libertad de mercado a
ultranza, la reduccién del papel del Estado y sus funciones y el consumismo
como ideologia. La puerta para salir de la dictadura se abri6 precisamente
porque la institucionalizacién politica marcaba un referéndum para que
la Presidencia de Pinochet se prolongara una nueva década y el dictador
nunca crey6 que lo pudiera perder. Pero el modelo neoliberal prevaleci,
senalando el camino por el que todos los paises se moverian a finales del
pasado siglo y en lo que llevamos del presente.

El lenguaje también se transformé y se hablé de Democracia,
Transiciéon, Constitucién, como nuevos significantes, en la idea del giro
lingtiistico de que la palabra crea realidad.

25

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Encarnaciéon Lemus

Bibliografia

Arco Blanco, Miguel Angel del. “El secreto del consenso en el régimen
franquista: cultura de la victoria, represiéon y hambre”, Ayer n® 76:
Madrid, 2009, pp. 245-268.

Arriagada Herrrera, Genaro. El pensamiento politico de los militares
(estudios sobre Chile, Argentina, Brasil y Uruguay). Chile: Aconcagua,
2% ed. 1986.

Arriagada Herrera, Genaro. Por la razén o por la fuerza. Chile bajo
Pinochet. Santiago: Editorial Sudamericana, 1998.

Arrieta Sanhueza, Victor H. (2014), Ciudadania, Dictadura militar,
Educaciéon, Santiago, Universidad de Chile, 2014.

Boisard, Stéphane et Heredia, Mariana. « Laboratoires de la mondialisation
économique. Regards croisés sur les dictatures argentine et chilienne
des années 1970 ». Vingtieme Siécle, Revue d’histoire n° 105, 2010/1,
pp. 109-125.

Brunner, José Joaquin. “La cultura autoritaria y la escuela”, Cuadernos
Politicos, numero 46, 1986, México, D.F., Ediciones Era, pp. 55-73.

Canas Kirby, Enrique. “Transicién chilena en los afios ochenta: claves
de una transaccién exitosa en perspectiva comparada”. En Stuven,
Ana M?, “Democracia en Chile: jTerminé el proceso de Transicién?”,
dossier Revista de Ciencia Politica, vol. 16, n° 1y 2, 1994, pp. 41-65.

Cavallo Ascanio, Sepulveda ()scar, Salazar Oscar. La historia oculta del
régimen militar. Chile 1973-1988. Santiago: Ugbar editores, 2008.

Chateau, Jorge. Seguridad Nacional y Guerra Antisubversiva. Documento
de Trabajo, Programa FLACSO-Santiago de Chile, n® 185, julio 1983.

Garretén Merino, Manuel Antonio, Roberto y Carmen. Por la fuerza sin
la razoén. Analisis de los textos de los bandos de la dictadura militar.
Santiago: LOM, 1998.

Henriquez Uzal, M?* José. Los 1.000 dias hispano-chilenos, 1970-1973.
Tesis doctoral, UAM, Madrid, 2008.

Jara Hinojosa, Isabel. De Franco a Pinochet. El proyecto cultural franquista
en Chile, 1936-1980, Santiago, LOM, 2006.

26



Guerra civil e institucionalizacién
del Nuevo Régimen en Chile.

Jara Hinojosa, Isabel. “La ideologia franquista en le legitimacién de la
dictadura militar chilena” en Revista Complutense de Historia de
América, vol. 34, 2008.

Mucchielli, Roger. La Subversion. Paris: Editions Bordas, 1971.

Ponisio, Mariana “El ciclo de las dictaduras del Cono Sur: los casos de
Argentina, Chile y Brasil. Estrategia de abordaje para el aula”.
Historia Regional, n° 32, 2014.

Rama, Carlos M. Chile. Mil dias entre la Revolucion y el Fascismo,

Barcelona: Espejo del Mundo, 1974.

Valdivia Ortiz de Zarate, Verdnica. El golpe después del golpe. Leigh vs.
Pinochet. Santiago: LOM, 2008.

Valdivia Ortiz de Zarate, Verdnica. “Estamos en guerra, Senores! El
Régimen militar de Pinochet y el ‘Pueblo’, 1973-1980”. Historia, n° 43
I (ene-jun), 2010, pp. 163-210.

Varas, Augusto. Los militares en el poder. Régimen y Gobierno militar en
Chile, 1973-1986. Chile: Pehuén Editores, 1987.

Vega, Luis. Estado militar y Transicién democratica en Chile. Madrid: El
Dorado, 1991.

Winn, Peter. La revolucidén chilena. Santiago: LOM, 2013.

27

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

Las pasiones tristes de Eduardo Mallea

Robert Wells
William Jewell College

2

“La civilizacion no es una aventura’
— Ramiro de Maeztu, Defensa de la Hispanidad

Resumen:

Este articulo indaga en el ensayo autobiografico-sociolégico de
Eduardo Mallea, Historia de una pasién argentina, en que se destaca
el enfrentamiento angustioso entre la Argentina visible y la Argentina
invisible. “Enormemente popular” cuando fue publicado en 1937
durante el apogeo de la década infame, las tesis tan apasionadas
como autoritarias de Mallea se encuadran con las mismas del fildsofo
espanol, José Ortega y Gasset, sobre Argentina, su tal “segunda patria”.
Entonces, se plantea aqui que la historia nacional argentina sobre la
cual escribe Mallea — cuyas pasiones afectivas serdn denominadas
como “humanistas” en el sentido originario romano y también “tristes”
en el sentido elaborado por Baruch Spinoza — no es meramente elitista
y espiritualista sino reaccionaria, racista, y xenofobica. Por ende, se
evidenciara cémo el ideario malleano efectivamente estetiza la retérica
nacionalista argentina que marca la época.

Palabras clave: Mallea, Ortega, Sur, Década infame, nacionalismo
argentino.

Abstract:

This article inquires into Eduardo Mallea’s autobiographical-
sociological essay, History of an Argentine Passion, which itself focuses
on the anguished confrontation between the visible Argentina and the
invisible Argentina. “Enormously popular” when published in 1937
at the height of the country’s Infamous Decade, Mallea’s passionate
and authoritarian theses dovetail with those put forth by the Spanish
philosopher, José Ortega y Gasset, vis-a-vis Argentina, his “second

28



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

homeland”. What is more, Mallea’s writings about Argentina’s national
history — wherein his affective passions will be here termed “humanist”
per the original Roman denotation and also “sad” in the Spinozist sense
— are not only elitist and spiritualist, but rather reactionary, racist, and
xenophobic. It will further be shown that Mallea’simaginary aestheticizes
the rhetoric of the Argentine Nationalists that mark the era.

Keywords: Mallea, Ortega, Sur, Infamous Decade, Argentine
nationalism.

Cuando, en 1937, Eduardo Mallea (1903-1982) public6 su quinto libro,
Historia de una pasién argentina, el ensayo autobiografico-sociolégico
en que define el enfrentamiento angustioso entre la Argentina visible y
la Argentina invisible resultd ser todo un éxito a nivel nacional. Aunque
cueste creerlo actualmente, ya que los estudios académicos sobre Mallea
escasean en comparacion con sus contemporaneos argentinos, el libro
fue “enormemente popular”™. Segun John King, “Durante los afios 30,
Mallea fue aclamado por todos™®.

Para ampliar el punto, en aquel entonces, no estaba claro quién seria el
mayor representante argentino de la literatura universal: Borges o Mallea.
La obra malleana fue comparada favorablemente con la de Quiroga, Poe,
Kafka y Camus. Y, en su prélogo a la tercera edicién de Historia de una
pasiéon argentina (en adelante, Historia), Francisco Romero alineé el
ensayo de Mallea con el Discurso del método de Descartes*”.

Hoy en dia es facil leer estas comparaciones hiperbolicas y
asombrarse, cuando no reirse. No obstante, la popularidad de Mallea
— vy de Historia — se derivaba, en parte, de su asociacién con la revista
Sur (1931-1970) dirigida por Victoria Ocampo, y cuya editorial publicd
la primera edicion del libro. Adicionalmente, Mallea actué como director
del suplemento literario de La Nacion por casi tres décadas (1931-1958).

45 King, John. Sur: A Study of the Argentine Literary Journal and its Role in the Making
of a Culture, 1931-1970. Cambridge: Cambridge University Press, 2009, p. 87. Todas las
traducciones del inglés son mias.

46 Ibid.

47  Prieto, Julio. Breve historia de la literatura argentina. Buenos Aires: Taurus, 2006, pp. 287-288.

29

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

Otra asociacion significativa era la relacion intelectual que mantenia con
el filésofo espaniol, José Ortega y Gasset, “uno de los héroes culturales de
la Argentina”™® que actuaba en cierto sentido como su mentor.

Sur intentaba presentarse como y lograr el impacto de la revista
fundada por Ortega, Revista de Occidente (1923-)*°. Rosalie Sitman
sitia la misién de Sur como plenamente orteguiana, especialmente
respecto al concepto de la “minorias selectas”

la praxis de Sur estaria dirigida a reivindicar la misiéon
pedagdgica de las minorias selectas como conciencia alerta de
la sociedad [...]. Ante el avance de las masas “fascitizantes
y comunistizantes” [...], Sur reelabora la solucién orteguiana
de unir a los europeos y sugiere reunir a los hombres en una
aristocracia del mérito y la inteligencia dedicada a la tarea de
defender las libertades naturales y la religién del espiritu: la
verdad del deber ser por encima de las verdades politicas.®

El anélisis que hace Sitman es bastante comun. Principalmente,
fue articulado por la generacion intelectual argentina concentrada
alrededor de la revista rival, Contorno (1953-1959), la que llegaria
a rechazar a Sur, Ocampo, Mallea, et al.’’. La critica del elitismo
orteguiano se ha realizado en varias ocasiones también?2.

Parte de lo que propone este ensayo es conectar esas investigaciones
anteriores. Luego, después de contextualizar Historia dentro de la
Argentina de los afios 30 — es decir, la ultraderechista década infame

48 Medin, Tzvi. “Ortega y Gasset en la Argentina: la tercera es la vencida”. Estudios
Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe no 2. 2, 1991. En: http://www7.tau.ac.il/
ojs/index.php/eial/article/view/1278/1304.

49 Ver: Vasquez, Karina. “De la modernidad y sus mapas. Revista de Occidente y la ‘nueva
generacion’ en la Argentina de los afios veinte”. Estudios interdisciplinarios de América
Latina y el Caribe no 14. 1, 2003, pp. 167-188.

50 Sitman, Rosalie. Victoria Ocampo y Sur: Entre Europa y América. Buenos Aires: Ediciones
Lumiere, 2003, p. 114, énfasis en original.

51 Ver: Rozitchner, Leén. “Mallea y nuestras vergiienzas”. Contorno no 5-6, 1955, pp. 30-35.
Piglia, Ricardo. Critica y ficcién. Barcelona: Anagrama, 2006, pp. 69-72.

52  Ver: Subirats, Eduardo. “Las selectas élites de Ortega”. Quimera no 50, 1996, pp. 50-55.
Wells, Robert. “Dehumanized Art and Its Window onto the World: José Ortega y Gasset and
Pedro Salinas”. Bulletin of Hispanic Studies no 93. 4, 2016, pp. 403-420. Williams, Gareth.
“Ortega leyendo a Dilthey, e ideas sobre la vida”. Res Publica no 13-14, 2004, pp. 151-164.

30



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

— y dentro de la érbita de la influencia transatlantica de Ortega, se
demostrara cémo las tesis tan apasionadas como autoritarias de
Mallea se encuadran con las mismas de Ortega sobre Argentina, su
tal “segunda patria™?. Es maés, se plantea que la historia nacional
argentina sobre la cual escribe Mallea — y cuyas pasiones afectivas
seran denominadas como “humanistas” en el sentido originario
romano y también “tristes” en el sentido elaborado por Baruch Spinoza
—no es meramente elitista y espiritualista sino reaccionaria, racista,
y xenofébica. Asi, se evidenciara como el ideario malleano estetiza la
retérica nacionalista argentina que marcé la época. Cabe senalar de
antemano que la ficcidbn malleana es de indole parecida, dado que,
como explica Daniela Alcivar Bellolio, une “la espiritualidad, con la
busqueda de una esencia nacional”, mientras se destaca “una evidente
y constante preocupacién por encontrar, evaluar, y rectificar la
‘argentinidad”, mas una tendencia a “cierto autoritarismo”®.

Ahora, uno podria leer Historia como una critica de la Argentina
archiconservadora. Sin embargo, lo que inspiraba a Mallea eran las
pasiones argentinas de la decepcién y del disgusto (y la violencia) al
vislumbrar una nacién demasiado heterogénea, pluralista, e inmoral
— 0 sea, una nacién democratica, marcada por los inmigrantes — en
la cual hacia falta el orden, el Dios, y la pasiéon — o sea, la verdadera
argentinidad. Segiin Mallea y su “nacionalismo aristocratico”, sélo
habia un grupo que era capaz de restaurar una nacién de otra manera
perdida: una minoria selecta de “otros constructores”®.

1. Contexto historico, politico, y orteguiano

El contexto de la publicacion de Historia es la década infame (1930-
1943). Una época violenta dominada por el militarismo oligarquico y

53 Gray, Rockwell. The Imperative of Modernity: An Intellectual Biography of José Ortega y
Gasset. Berkeley, CA: University of California Press, 1989, p. 181.

54  Alcivar Bellolio, Daniela. “Lo verdadero y lo posible: la polémica entre Borges y Mallea en
los primeros afos de Sur”. Escritos no 19. 42, 2011, pp. 199-200, 207.

55 King, Sur: A Study, p. 73.

56 Mallea, Eduardo. Historia de una pasién argentina. Buenos Aires: Debosillo, 2006, p. 168.

31

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

cuasi-liberal y los nacionalistas mas reaccionarios y espiritualmente
revanchistas, Ronald H. Dolkart la caracteriza como “un punto
maximo de influencia y pensamiento derechistas. El 6 de septiembre
de 1930, el presidente Hipdlito Yrigoyen fue derrocado en un golpe
militar que transfiri6 el poder al General José F. Uriburu. Dolkart
detalla este momento histérico: “La nueva derecha aparecié igual
que los nacionalistas militantes, impulsados por el derrocamiento del
Radicalismo [de Yrigoyen] y el triunfo del ejército. La época misma
parecia abogar a favor de su causa: los éxitos del fascismo europeo
coincidian con la lucha de los nacionalistas en contra de la tradicién
‘democratica’ argentina”® En 1937, Argentina estaba en plena
“tormenta politica”, ahora bajo la dictadura del General Agustin P.
Justo; a la vez, seguia la Guerra civil en Espana®.

El nacionalismo argentino, desde 1910 en adelante, se basa en
“el orden, la autoridad, y la jerarquia”. Como lo explica David Rock,
los nacionalistas “siempre se consideraron fuera del sistema politico
formal” — estimaban lo “espiritual” por sobre lo “material”®!. Su
impacto y su poder, al principio limitados, tomaron auge después de
infiltrar el ejército durante los 30 y luego efectuar otro golpe en 1943.
Los nacionalistas sobrevivieron el peronismo (1946-55, 1973-74), que
les era en cierta manera opuesto. Volvieron a imponer su ideologia
mediante la dictadura militar y la guerra sucia (1976-1983).

Entre los intelectuales y escritores que formaban parte de la primera
fase nacionalista destacan: Leopoldo Lugones, Manuel Galvez, Carlos
Ibarguren, Juan P. Ramos, Ernesto Palacio, Bruno Jacovella, Armando

57 Dolkart, “The Right in the Década Infame, 1930-1943,” En Deutsch, Sandra McGee y
Ronald H. Dolkart (eds.). The Argentine Right. Its History and Intellectual Origins, 1910
to the Present. Wilmington, DE: Scholarly Resources, 1993, p. 65.

58 Ibid.

59  Ibid., p. 70.

60 Ver: Gonzalez Calleja, Eduardo. “El hispanismo autoritario espafiol y el movimiento
nancionalista Argentino: balance de medio siglo de relaciones politicas e intelectuales,
1898-1946”. Hispania no 67. 226, 2007, pp. 599-642.

61 Rock, David. Authoritarian Argentina. The Nationalist Movement, Its History, and Its
Impact. Berkeley, CA: University of California Press, 1995, xvi, xix.

32



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

Cascella, Alfredo Tarruella, César Pico, y Julio y Rodolfo Irazusta®.
Inicialmente, La Nueva Republica (1927-1931), dirigida por Rodolfo
Irazusta, fue su publicacién principal. Su hermano, Julio, también
publicaba con frecuencia en Sur durante los primeros afios de la revista.

Como una sintesis heterogénea de varias ideologias autéctonas
(el federalismo y el rosismo, el clericalismo, el tradicionalismo, el
yrigoyenismo, el militarismo) eimportadas (el pensamiento maurrasiano,
el contrarrevolucionismo, el krausismo, el darwinismo social, el
helenismo griego, el idealismo alemén, el regeneracionismo espanol, el
arielismo, el fascismoitaliano y espafiol, etc.), el nacionalismo representa
un caso curioso. De hecho, segtin Rock, era mas bien “identificable” por
lo que rechazaba: “el liberalismo y el individualismo, la democracia y
el capitalismo, el socialismo, el comunismo, y el ‘cosmopolitismo,” el
judaismo, y la masoneria”®. El lema de la Liga Patriética Argentina
—uno de los precursores fundada en 1919 — se aplica al nacionalismo:
“iSalvemos el orden y la tradicién nacional!”®*. Para los nacionalistas,
habia que salvar la esencia de Argentina; alli radicaba, en las palabras
de Lugones, “el secreto de su destino superior”®,

Ortega también creia en la grandeza del destino argentino. Durante
la primera de sus tres visitas al pais (1916, 1928, 1939-1942), dijo:

Yo no creo que exista en parte alguna un publico de sensibilidad
mas pronta y limpia de prejuicios, de mayor perspicacia que
el que encontrara en la Argentina [...]. No es esta alabanza
mia, convencional y reflexiva, porque al punto afiado que es
un problema para mi explicarme el desequilibrio que existe
entre esa sensibilidad difusa y anénima pero exquisita y la
produccion ideoldgica y artistica de este pueblo, que es mas
reducida y menos densa de lo que tiene ya obligacién de ser.5¢

62  Finchelstein, Federico. Transatlantic Fascism. Ideology, Violence, and the Sacred in
Argentina and Italy. Durham, NC: University of Duke Press, 2010, p. 210.

63  Rock, Authoritarian, p. 1.

64 TIbid., p. 67.

65 Lugones, Leopoldo. El payador. Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1991, p. 79.

66 Ortega y Gasset, Meditacién del pueblo joven y otros ensayos sobre América. Madrid:
Alianza, 1981, p. 30.

33

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

Graciela Montaldo sitiia las visitas de Ortega en términos histéricos:

[E]ntre los muchos intelectuales que llegan de visita a la
Argentina sobresale la figura de José Ortega y Gasset que
conté con muchos seguidores entre los jovenes y cre6 un
nucleo de discipulos [...]. Ortega y Gasset va a exponer en
Buenos Aires su teoria de las “generaciones” [...]. [...] Muchos
intelectuales se ven comprometidos en esta discusion y deben
tomar posiciones al lado de los “nuevos” o de los “viejos” y se
deben pronunciar por el tipo de relacion que “la hora actual”
debe mantener con la tradicién cultural [...].%

Ortega publicé mucho sobre—y en—Argentina. Entre sus escritos mas
conocidos y controvertidos se encuentran: “Carta a un joven argentino
que estudia filosofia” (1925) y, bajo el titulo comin de Intimidades
(1929), “La pampa... promesas” y “El hombre a la defensiva”.

En la “Carta” les da su consejo mas famoso a los argentinos:
“Hay que ir a las cosas, hay que ir a las cosas, sin mas”®. En los
anos siguientes, Ortega, quien se opuso a Yrigoyen, fue maés critico,
paternalista, insultante, y xendfobo con respeto a la “colonia

"69 Ademas, declaré — o, mejor dicho, disimuldé — que

exasperante
su misién generacional y transatlantica se elevaba por encima de
cualquier pretension politica: “La politica [...] es una de las funciones
mas secundarias de la vida histdrica, en el sentido de que es mera
consecuencia de lo demas”™. Por lo tanto, “Mientras muchos [...] se
pusieron furiosos al ser criticados asi por un intelectual espafiol, varios
otros fil6sofos y escritores adoptaron la perspectiva neo-spengleriana
de Ortega y comenzé a definir la naturaleza ‘invertebrada’ del pueblo

argentino en una manera similarmente abstracta”™.

67 Montaldo, Graciela. “Consagraciones: tonos y polemicas”. En Vifias, David (dir.). Yrigoyen
entre Borges y Arlt (1916-1930). Literatura argentina siglo XX. Buenos Aires: Fundacion
Crénica General, 2006, p. 31.

68 Ortega, Meditacién, p. 68.

69 Earle, Peter G. “Ortega y Gasset in Argentina: The Exasperating Colony”. Hispania 70.3,
1987, pp. 475-486.

70 Ortega y Gasset, José. El tema de nuestro tiempo. Madrid: Espasa-Calpe, 1980, p. 25.

71 King, Sur: A Study, p. 39

34



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

Mallea procedié de la segunda manera. En efecto, toma los dichos
de Ortega y los aplica, a su manera, a su propio pais. Entonces, cuando
Ortega, refiriéndose a Nietzsche, declama, “Lo que acaece es que ya
sobre el plano de la vida, y midiendo desde su altura jerarquica, [...]
se distinguen formas méas o menos valiosas de vivir [...]: la nobleza y
la vileza”™, y luego dice que lo que hace falta en Argentina es “una
minoria enérgica” capaz de dirigir a las masas (viles) desde arriba,
Mallea le escucha.

2. El humanismo triste

A pesar de que Mallea no cite directamente a Ortega, la
influencia de éste se manifiesta visiblemente desde el comienzo de
Historia. Ya el “Prefacio” de Mallea evoca los afectos de la angustia
existencialista-nacionalista también representativos de la obra
orteguiana. Comienza Mallea: “Después de intentar durante afios
paliar mi afliccién inutilmente, siento la necesidad de gritar mi
angustia a causa de mi tierra. [...] [E]ste pais me desespera, me
desalienta”™. Se siente asi porque:

Mientras vivamos durmiendo en ciertos vagos bienestares
estaremos olvidando un destino. Algo mas: la responsabilidad
de un destino. Quiero decir con inteligencia la comprensién
total de nuestra obligacién como hombres, la insercién de
esta comprensién viva en el caminar de nuestra nacién, la
insercién de una moral, de una espiritualidad definida, en una
actividad natural.”™

Al estilo de Ortega, la filosofia general malleana depende de la
extraccion de verdades metafisicas sacadas de observaciones oculares.
En “Cosas de Europa”, un articulo periodistico publicado en La Nacién

72 Ortega, El tema, p. 72.

73  Ortega, Meditacién, p. 141.

74  Mallea, Historia, pp. 17. Considere aparte la cita de Miguel de Unamuno: “me duele
Espafia.” Ver: Bernstein, J. S. “Algunos elementos espafioles en la ‘Historia de una pasiéon
argentina”. Revista Hispanica Moderna no 33. 3-4, 1967, pp. 197-203.

75 Mallea, Historia, pp. 18-19.

35

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

y escrito para el publico argentino en 1926, Ortega expone sobre este
proceso visual: “Debe [el escritor], ante todo, saturar de realidad su
retina, luego analizar lo visto, por fin, ensayar una clara definicién”’.
Para Mallea, tales verdades incluyen el hecho de que la sociedad
argentina estd visiblemente e inherentemente dividida en dos grupos:
la Argentina visible y la Argentina invisible.

La divisién maniqueista que presenta Mallea, la cual organiza
y orienta la mayoria del ensayo, es una divisién humanista. Como
lo establece Martin Heidegger en su Carta sobre el Humanismo, el
humanismo puede ser rastreado a la nocién romana de humanitas.
Este concepto plantea el homo humanus como el humano qua humano,
el cual es enteramente opuesto al homo barbarus:

El homo humanus es ahora el romano, que eleva y ennoblece
la virtus romana al “incorporarle” la paideia [paideia] tomada
en préstamo de los griegos. Estos griegos son los de la Grecia
tardia, cuya cultura era ensefiada en las escuelas filoséficas y
consistia en la eruditio e institutio in bonas artes. La paideia
asi entendida se traduce mediante el termino “humanitas”. La
auténtica romanitas del homo romanus consiste precisamente
en semejante humanitas.”™

En otras palabras, el homo humanus era un buen ciudadano
romano, mientras el homo barbarus no; como consecuencia, el lenguaje
propiamente humano se hace “instrumento de dominacién sobre lo
ente”.”™ Desde su principio, entonces, el humanismo ha implicado 1) la
fundacién de unos valores particulares ya presupuestos y 2) la creacion
de un “otro” dicotémico, deshumanizado, y dominado™.

76  Ortega y Gasset, José. Los escritos de Ortega y Gasset en La Nacién. Buenos Aires: La
Nacién, 2005, p. 96.

77 Heidegger, Martin. Carta sobre el humanismo. Traduccién de Helena Cortés y Arturo
Leyte. Madrid: Alianza, 2006, pp. 21-22.

78  TIbid., pp. 19-20.

79 Para semejante aplicacién heideggeriana del humanismo a Alfonso Reyes, contemporaneo
mexicano de Mallea y Ortega, ver: Williams, Gareth. The Mexican Exception: Sovereignty,
Police, and Democracy. New York: Palgrave Macmillan, 2011, pp. 87-116.

36



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

Como seniala Rock, “Los nacionalistas pretendian encarnar una
esencia nacional que originaba en la antigiiedad clasica y el nacimiento
de la civilizacion occidental”®. Ademads, Argentina dispone de su
propia “historia de representaciones dicotémicas®!. La mas conocida
y significativa, desde luego, es la de Sarmiento en el Facundo (1845)
entre “la civilizacién y la barbarie”. La “filiacién” entre Sarmiento y
Mallea se hace “explicita” en Historia en varias maneras — Mallea atin
dice que es su pariente®?. Estas nociones, entre otras, informaran la
siguiente lectura que se hara del texto e ideario malleanos.

Para Mallea, las tensiones dicotomicas son esenciales a la
construcecién y la mantencién de cualquier nacidén. Expone:

Todos los pueblos tienen fondos esenciales que superviven
materialmente simbolizados en su literatura y en su historia
y sin las cuales esencias las nacionalidades se disgregarian y
disolverian [...]. Y en la cohesiéon que guardan los elementos
de ese fondo radica el destino mayor a que puede aspirar un
pueblo, que es de tener, no imperio fisico sobre otros, sino
hegemonia de espiritu, en el sentido en que tiene hegemonia
la inspiracién de un artista sobre la devocion de quien lo recibe
en su fervor.%

A causa de su “hegemonia de espiritu”, el artista — siempre varonil, y
también el creador de la civilizacién contra la barbarie — asume la corona
creativa y cultural, inspirando devocién a si mismo y a sus obras maestras,
con todo elaborado al estilo de mitos nacionales hechos realidad.

Los argentinos que ejercen la responsabilidad de este cargo
creativo nacional son los de la argentina invisible. Mallea sigue
aqui una definicién orteguiana: “Una nacién es una masa humana
organizada, estructurada por una minoria de individuos selectos”®.
Lugones, a su modo, llama tal sistema, “el gobierno de los mejores”.

80  Rock, Authoritarian, p. 26.

81  Finchelstein, Transatlantic, p. 4.

82  Prieto, Breve, p. 291.

83  Mallea, Historia, p. 164.

84  Ortega y Gasset, José. Espana invertebrada. Madrid: Alianza, 2004, p. 74.

37

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

Otro nacionalista, Manuel Galvez, sostiene en Este pueblo necesita...
(1934) que “la jerarquia [...] es absolutamente necesaria en una
sociedad civilizada. [...] La jerarquia exige que gobiernen [...] los
més enérgicos, los mas laboriosos. Y también los mds argentinos”®.
Partiendo de esta idea del noblesse oblige local, Mallea se dirige a la
Argentina invisible — es decir, la Argentina realmente humana. Esta
minoria selecta es moralmente, artisticamente, y ontolégicamente
superior en comparacion a la Argentina visible; estd mejor equipada
para salvar y gobernar la naciéon. No obstante, la Argentina invisible
— que también procede del arielismo de José Enrique Rodd, en que
“la ley moral” funciona “como una estética de la conducta”® — se
encuentra sumergida debajo del grupo inferior y subhumano, la
Argentina visible.

Mallea afirma que es méas facil ver la Argentina invisible en el
campo — un lugar mitificado, simple, y mas homogéneo — mientras el
bullicio y la heterogeneidad definen la ciudad capital de Buenos Aires®".
Al contrario, Ortega percibe al hombre del campo como el que vive una
vida vegetativa. Esta diferencia entre los dos podria sefialar que el
analisis de Mallea es atin mas conservador que el de Ortega — y quizas
también el de Sarmiento. Elideario malleano plantea que la ciudad debe
convertirse en campo, siendo éste un “hinterland moral muy rico en lo
hondo y desconocido de nuestra tierra”®. Asi, se enmarca dentro del
“culto a la vida rural”® de los nacionalistas. De manera paralela, en la
literatura malleana, “La ciudad y su geometria asfixiante, irreflexiva,
ajena a todo contacto humano, se presenta indefectiblemente como un
espacio de multitudes superficiales, motivadas inicamente por vanos
esfuerzos con miras al éxito material”®. Estas multitudes “son siempre

85 Gdlvez, Manuel. Este pueblo necesita... Buenos Aires: Libreria de A. Garcia Santos, 1934,
pp. 75, 79.

86 Rodd, José Enrique. Ariel. México: Novara-México, 1957, p. 71.

87 Aparte del andlisis fundacional hecho por Sarmiento, publica Ezequiel Martinez Estrada
un analisis parecido en Radiografia de la pampa en 1933. Mientras Mallea muestra su
afinidad por Sarmiento, no cita el texto de éste.

88 Mallea, Historia, p. 90.

89 Rock, Authoritarian, p. 102.

90  Alcivar Bellolio, “Lo verdadero”, p. 200.

38



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

masa irreflexiva, agresiva, y a la vez indiferente, vacia de toda cultura
y de toda moral”®!. Es decir, son constituyentes de la Argentina visible.

Aparte de sus capacidades creativas y su ubicacién pampeana,
los atributos que hacen que se destaquen los miembros selectos de
la Argentina invisible incluyen su dominio del mundo que les rodea
y el sentido discernible del orden que les orienta. La internalizaciéon
de este sentido parecido al Bildung define estos seres aristocraticos
y cuasi-angélicos®?. “La eficacia de un espiritu”, proclama Mallea,
“reside en su sabiduria del orden oculto en toda disparidad. Tal orden
oculto es lo que se llama sentido, y aquel que descubra el sentido de
la disparidad circundante sera el Gnico no devorado por ella”®. Este
sentido ordenado y racional establece intrinsicamente una alianza
con las aspiraciones civilizadoras de la nacién argentina. En dltimo
término, los deseos racionales del individuo civilizado llegarin a
unirse con los del Estado.

Mallea da forma a la organicidad de esta fusion: “Y sélo en la
medida en que lo racional de un hombre es alto crece hacia su raiz
la nacionalidad intrinseca, la nacionalidad inmanente, lo nacional
[...]. No es un azar que las bestias no reconozcan patria sino donde
confina su defensa y alimento. Cuanto méas elevada es la racionalidad
de un ser, mas grande es el arbol que su nacién planta y extiende
en é1”7%. Siguiendo la tradicién filoséfica alemana — la preferida de
Ortega — esta vision de Mallea propone que una élite autodesignada y
reciprocamente reconocida proporcione, en las palabras de Friedrich
Schiller, “forma viviente” a las masas y al mundo natural en general,

91  Ibid,, p. 202.

92  En su “Theory of Bildung,” desarrollada entre 1792-94, Wilhelm von Humboldt expone
lo siguiente: “Para sujetar la imagen de la meta méxima [el mundo] a todos sus pasos,
busca transformar el conocimiento y la actividad dispersados en un sistema cerrado, la
mera escolaridad en el Bildung, la empresa inquieta en la actividad juiciosa,” Humboldt,
Wilhelm von. “Theory of Bildung.” Traduccién de Gillian Horton-Kriiger. En Teaching as
a Reflective Practice: The German Didaktik Tradition. 1794. Eds. Stefan Hopmann et al.
Studies in Curriculum Theory. Mahwah, N.J.: L. Erlbaum Associates, 2000, p. 60.

93 Mallea, Historia, p. 125. Segtin Prieto, estos seres son “menos hombres que esencias”,
Breve, p. 290.

94  Tbid,, p. 19.

39

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

siendo pocas las diferencias entres los dos, para crear una suerte de
estado estético®.

ParaMallea, la Argentinavisible eslobarbaro,losuperficial, y el artificio.
Esta Argentina visible es la parte compuesta por “irracionales, la parte
irracional (a decir justo: animal) de nuestro pueblo™. Consiguientemente,
la humanidad racional e invisible se determina en relacién a su otro
irracional, visible, y subhumano. “Toda esa extension salvaje”, dice Mallea,
“sélo por una cosa iba a ser conquistado, sélo por una cosa, por una formal
moral tan fuerte y definida como ella: idea, pasion, o sentimiento™”.

Mientras Mallea busca la humanidad necesariamente esencial a la
Argentina invisible, una falta conspicua y repugnante de tal humanidad
es todo que observa en sus contemporaneos argentinos. Lamenta:

Asi, pues, la primera zona visible de que se apropiaron mis ojos fue
el dominio del habitante desnudo, la Argentina en su humanidad. [...]
Y al llevar adelante tal intento fue cuando tuve [...] la comprobacién
de que la funcién ejercida por ese hombre en éste no era, segin lo
presumible, una aplicacién prolongada de ciertas aptitudes y facultades
fundamentalmente humanas, sino un tumor del hombre, cancer que
lo desnaturalizaba y consumia, nudo fisiol6gico que obstaculizaba su
crecimiento y destino natural.®®

La incapacidad de la Argentina visible de aplicarse a una causa
superior a ellos mismos funciona como una enfermedad vital que
atrofia su desarrollo potencial. Son marcados con sefiales estigmaticas
visibles reminiscentes del hombre a la defensiva y el hombre-masa

95  Schiller, Friedrich. Cartas sobre la educacién estética del hombre. Traducciéon de Martin
Zubiria. Mendoza, Argentina: Universidad Nacional de Cuyo, Facultad de Filosofia y Letras,
2016, p. 107, énfasis en el original. Asi define Schiller la relacién entre el individuo y el estado:
“[T]odo individuo lleva consigo [...] un hombre puro e ideal [...]. Este hombre puro [...] esta
representado por el Estado, la forma objetiva y canédnica [...] en que aspira a reunirse la
multiplicidad de los sujetos”, pp. 63-64, énfasis en el original. En este estado estético — la
obra de arte ideal — “la éstetica debe ser intercambiable con la ética y la politica. En vez de
mediar la virtud, la busqueda de la estética se hace virtud propia”, Cocalis, Susan L. “The
Transformation of Bildung From an Image to an Ideal”. Monatshefte no 70. 4, 1978, p. 405.

96 Mallea, Historia, p. 19.

97 Ibid., p. 34.

98 Ibid., pp. 70-71.

40



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

orteguianos. El espafiol habia dicho: “El argentino, no resolviéndose
a olvidar su propio ser en algo mas alla de él, a sumergirse en alguna
misién, es un hombre que no acepta el destino”. Aunque Mallea no
utiliza ninguno de estos dos términos, habla asi del “hombre-medio”:
“Lo terrible son los hombres-medio, esos que no pueden abandonar
la carcel del querer llegar sin trascenderse, la carcel del fin que se
queda en medio”'®, Como observa Gloria Videla de Rivero, pues,
“esa Argentina visible de Mallea esta constituida por hombres que
responden nitidamente a la descripcién del ‘hombre a la defensiva™°!.

Tomado en conjunto, estos “falsos” individuos viven como “una
ficcion de humanidad, representacién de humanidad, comedia de
humanidad”'®?, Existen en un estado de vida vegetativo, incapaces de
verdaderamente, vitalmente crear como los seres realmente humanos:
“De mas en mas se ha trabajado aqui sin ensuefio creador, lo que equivale
a decir — en un sentido profundo — sin vida; vegetativa, teliricamente,
con la obsesion de trueque inmediato; tal trabajo para tal objeto utilitario
—no para tal fin, sélo para tal objeto”'%. Y laboran a forjar la Argentina
visible — una falsificacién, una nacién “sin pasiones y sin Dios™%,

Lo que Mallea asegura atestiguar es tan asqueroso, y su odio
corre tan profundo respecto a estos animales subhumanos y la
repulsién que producen, que incitan a actos violentos contra ellos.
De otro modo la solucién seria mejor liquidarlos todos ya de una vez.
Fantasea: “He odiado a esta gente culpablemente falsa, habria querido
acosarlos, golpearlos, reducirlos al silencio, limpiar la atmésfera de su
presencia”'®, Los instintos naturalmente bellos de Mallea le causan
repugnancia, y por ende anhela eliminar a, todo quien le disguste y esté
fuera del orden. Aqui también esta siguiendo los dictdmenes de Ortega:

99 Ortega, Meditacién, p. 136-137.

100 Mallea, Historia, p. 83.

101 Videla de Rivero, Gloria. “Ortega y Gasset en las letras argentinas: Mallea, Marechal,
Canal Feij6o”. Anales de literatura hispanoamericana no 20, 1991, p. 172.

102 Ibid., p. 83.

103 Ibid., p. 103.

104 Ibid., p. 150.

105 Ibid., p. 84.

41

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

“La fuerza de las armas no es fuerza brutal, sino fuerza espiritual”®.
La violencia perpetrada por la Argentina visible animalista contra lo
sagrado de la humanidad argentina invisible s6lo puede ser aniquilada
por otra violencia ain més recta y “espiritual”’. En palabras de Galvez,
“algin dia un poco de violencia sera indispensable. [...] La salvacién de
la patria no podra realizarse con mano blanda”’".

Igual que Ortega, y el pensamiento derechista en general, Mallea
cree que la gran poblacién inmigrante figura como un factor deletéreo
en esta crisis moral creada y exacerbada por la Argentina visible.
Videla dilucida la semejanza entre los dos pensadores: “Mallea, como
Ortega, ve también en Buenos Aires y en el pais, una gran acogida de
inmigrantes, que para no arriesgar la cohesién nacional deberian ser
integrados y plasmados por una matriz, capaz de darles una forma total,
de brindarles un proyecto no meramente material, sino un destino en
que lo espiritual y lo econémico lograran la misma unidad viviente”!%,
Mallea considera la masa de inmigrantes representativa del material
mas prometedor y magico, pero ademés del més dificil y frustrante,
con que los artistas espirituales estatales tienen que trabajar. En este
siguiente pasaje, Mallea detalla coémo estos inmigrantes, incapaces de
producir un orden espiritual en sus propias vidas, deben en su lugar
ser dados forma naturalmente por el gran espiritu argentino:

Esos hombres constituian un material humano plastico. ;Pero
quién, como, iba a darles aquel orden? Cuél iba a ser la matriz
capaz de plasmarlos, de darles una forma total, de imponerles
una gestaciéon adecuada a la forma, no de un mero destino
material, sino de un destino en que lo espiritual y lo econémico
lograran la misma unidad viviente, el mismo orden? Claro
esta que esa matriz no podia ser naturalmente otra mas que la
forma espiritual de nuestro pueblo.!®

106 Ortega, Espana invertebrada, p. 36.

107 Galvez, Este pueblo, p. 28.

108 Videla de Rivero, “Ortega y Gasset”, p. 172.

109 Mallea, Historia, pp. 74-75. Como observa Sitman, “este tipo de esencialismo del ser
argentino implica también un grado de abstraccién que neutraliza la problematica social,”
Victoria Ocampo y Sur, p. 107.

42



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

Justo como la Liga Patridtica unos afios antes, Mallea desea hallar
una manera de “moldear a los extranjeros rebeldes en una mano de
obra maleable”'!°. Recurren retéricamente a la argentinidad singular
con la esperanza de inspirar tal empresa espiritual, aunque sea
necesaria la violencia.

En la visién de Mallea, al llegar a Argentina, los inmigrantes sélo
ven la Argentina visible. Esto implica que, “En vez de encontrar un
orden nuevo, y bueno, veian reproducido, con escasas diferencias, el
malo que traian”!'!. Lo malo que los recién llegados llevan consigo es
“una ruta importada de prosperidad fisica y vegetativa”''?, junto con
su sentido inordinado de la ambicién econémica — y acaso también
ideas “rebeldes”. Encuadrados con los de la Argentina visible, estos
foraneos mal informados y espiritualmente ignorantes amplifican la
superficialidad e inmoralidad del pais!'®.

Asi describe Galvez la situaciéon: “la excesiva inmigracién nos [...]
desnacionaliza”''*, Vapulea “la entrada al pais de gentes que pertenecen
a razas que nos descaracterizan”'®, En palabras de Mallea, en un pais
“donde la dependencia organicamente inmutable de los valores ha
sido sustituida por el ejercicio de los valores aparentes”™ !¢, Argentina
requiere algun tipo de regeneracién, o una revaloracién nietzscheana
de los valores nacionales, para poder restaurar un sentido moral
comun. “El orden no comienza en una evasién hacia lo comodidad”,
asevera, “sino en una conciencia y cierto sacrificio para cierto fin”'".

110 Deutsch, Sandra McGee. “The Right Under Radicalism, 1916-1930”. En Deutsch, Sandra
McGee y Ronald H. Dolkart (eds.). The Argentine Right. Its History and Intellectual
Origins, 1910 to the Present. Wilmington, DE: Scholarly Resources, 1993, p. 45.

111 Mallea, Historia, p. 76.

112 TIbid.

113 En su libro parecido, si no inspirador, Defensa de la Hispanidad (1931), el espafiol Ramiro de
Maeztu — quien servia como embajador a la Argentina durante los tltimos afios de la dictadura
de Primo de Rivera (1928-30) y quien llegé a ser la portavoz del partido fascista de la Falange
espariola — sostiene que “lo mas grave era la extranjerizacion, la voluntad de ser lo que no éramos,
porque querer ser otros es ya querer no ser, lo que explica, en medio de los anhelos econémicos, el
intimo abandono moral”. Defensa de la Hispanidad. Madrid: Ediciones RIALP, S. A., 2007, p. 77.

114 Gaélvez, Manuel. Recuerdos de una vida literaria (I). Buenos Aires: Taurus, 2002, pp. 101-102.

115 Galvez, Este pueblo, p. 96.

116 Mallea, Historia, p. 83.

117 1Ibid., p. 74

43

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

Tal revaloracién trascendente y moral sélo rinde frutos si el
argentino se da cuenta de que su vida en la Tierra es pasajera, pasada
en el purgatorio, y que, por eso, sus pasiones tristes, en el sentido
spinozista que sera explicado abajo, le definen. Mallea, en tono
también unamuniano, insiste: “No es posible concebir vida alguna
capaz de trascenderse [...] sin conciencia de su estado purgativo. [...]
Y es en este sentido como toda razon es tragica y es en este sentido
como cuando falta aquella conciencia del estado purgativo, el hombre
es animalidad, vegetacion”!*, Pero, ;por qué es tan triste la vida
para Mallea? Primero, porque esté vivo, y asi consciente de su propia
existencia dolorosa. Lo que empeora esta angustia existencialista es
el hecho de que vive en Argentina: un pais triste, ausente de Dios; un
pais desordenado que vive a la deriva, y que asi en el proceso niega
su propio destino espiritual. Como lo sentencié Ortega, “Una vida
en disponibilidad es mayor negacién de si misma que la muerte”'.
Después de todo, segun Mallea, “un pueblo que no sabe addnde va es
un pueblo sin fe, y un pueblo sin fe es un pueblo triste”!?,

Asi pues, {como pueden ser salvados Mallea y el pueblo argentino
que él y Ortega y los nacionalistas aman tanto? En una declaracion
apasionada que hace directamente al pueblo argentino, Mallea cree
que ha vislumbrado una ruta creativa hacia la salvacion:

Pueblo, lo que necesitas ahora es: otros constructores. [...]
Pueblo, es en ti tan grande el animo de dar, que siendo ese sblo
el primer paso de la fe, parece ya una fe completa y orientada.
Peronolo es; sélo lo parece. Y tu gran destino esta en sacrificarlo
todo al ser; en no querer ya parecer, en borrar de tu superficie
la pululacién de los que parecen sin ser. Tu gran destino estd en
ser mas categéricamente que lo que eres.'!

Como ordenado desde arriba, el autosacrificio y la fe en las
capacidades creativas de los poderes superiores salvaran a Argentina,

118 Mallea, Historia, pp. 163-164.

119 Ortega y Gasset, José. La rebelion de las masas. Madrid: Alianza, 1983, p. 153.
120 Mallea, Historia, p. 167.

121 Ibid., p. 168.

44



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

con tal de que tales elementos, junto con una vida vivida tristemente,
resulten en la obtencién del orden. Gilles Deleuze, haciendo una
lectura de Spinoza, describe este tipo de proyecto: “Se llama plan
teleoldgico a toda organizacién que procede de arriba y que se refiere
a una trascendencia, aunque esté oculta”?2. Ciertamente, asi es este
“plan teleolégico”.

Mallea se presenta como uno de los “otros constructores” que
implementara este plan. Exclama: “;Qué queria hacer yo, al fin, al
fin, sino eso: crearme? {Crearme! No es facil, burgués, crearse. Porque
hay que crear antes algo muy duro. Porque hay que saber antes
negarse todo; todo, todo, absolutamente todo, hasta que no quede mas
que una aspiracién simple en un cuerpo simple [...]”'%%, La creacién
y la construccién del ciudadano bello e individual corren paralelos a
y llegan a juntarse con la creacién y la construccién de un Estado,
donde todo es fundado sobre los principios humanistas que incluyen
que tanto el Sujeto Humano y el Estado Estético-Espiritual se niegan
cualquier tipo de deseos fuera de sus aspiraciones apasionadas a la
armonia, el orden, y la pureza, para ser luego redimidos de manera
trascendente. En el estado argentino malleano, el esteticismo y el
ascetismo se combinan; la humanidad creativa es asi recuperada y la
salvacion hecha posible, es decir, visible, a través de su negacion.

La insistencia de Mallea de que la vida misma sea la tristeza, que
la razdn sea tragica, que la existencia sea el purgatorio, refleja una
filosofia supuestamente vitalista y regeneracionista que en la Gltima
instancia limita la capacidad humana para la accién. Y aunque Spinoza
— un hombre de la accién mas bien ética que moral, quien encuentra
un Dios sustantivo en todo lo que hay — admite que la mayoria de
los seres humanos pasan la mayoria de la vida revolcandose en las
pasiones tristes, y que por eso, “Esta claro, pues, que los hombres

122 Deleuze, Gilles. Spinoza: filosofia practica. Traducciéon de Antonio Escohotado. Buenos
Aires: Tusquets, 2006, pp. 155-156.

123 Mallea, Historia, p. 209. Mientras Mallea y Ortega intentan definir el burgués como
el ejemplar del hombre-masa o de la Argentina visible, su desdén va mas alld en sus
diatribas sobre las clases bajas e inmigrantes.

45

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

son por naturaleza proclives al odio y la envidia”, ademds dice que,
“La tristeza disminuye o reprime [...] la potencia de obra de hombre.
[...] La tristeza es el paso del hombre de una mayor a una menor

perfeccién”?4,

Mientras la tristeza es una parte de la vida, como un modo de
ser es esencialmente reactiva. Es mas, cualquier tipo de orden que
resulte en el mundo lo hace a través de una necesidad inmanente y no
a través de una apelaciéon a un fin trascendente. Dicho de otra manera
por Spinoza, “no nos esforzaremos por entender las cosas teniendo a la
vista algin fin”1?%,

Para concluir, después de Historia de una pasion argentina, Mallea
publica en 1941 otro ensayo, El sayal y la purpura. Alli explica que se
considera ser un “escritor agonista” quien “realiza su obra mediante
el compromiso y el riesgo de su propia existencia”'?. Comenta Alcivar
Bellolio que, “La moral malleana consiste en actuar, en intervenir: es
la escritura como salvacion”'?’ — siempre y cuando, como se ha visto,
el compromiso y la intervencion no sean de naturaleza politica, sino
esteticista, humanista, y ultranacionalista. Galvez lo ve asi: “Este
pais necesita realizaciones y no politica”?. Por cierto, /para qué
sirve predicar y practicar la politica si la salvacién ya esta destinada,
tristemente, a una minoria selecta?

124 Spinoza, Baruch. Etica. Traduccién de Vidal Pefia. Madrid: Ediciones Orbis, 1980, pp. 164,
151, 171.

125 Ibid., p. 204.

126 Mallea, Eduardo. El sayal y la parpura. Buenos Aires: Losada, 1962, p. 18.

127 Alcivar Bellolio, “Lo verdadero”, p. 198.

128 Galvez, Este pueblo, p. 87.

46



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

Bibliografia

Alcivar Bellolio, Daniela. “Lo verdadero y lo posible: la polémica entre
Borges y Mallea en los primeros afos de Sur”. Escritos no 19. 42, 2011,
pp. 193-215.

Bernstein, J. S. “Algunos elementos espafioles en la ‘Historia de una pasion
argentina”. Revista Hispanica Moderna no 33. 3-4, 1967, pp. 197-203.

Cocalis, Susan L. “The Transformation of Bildung From an Image to an
Ideal”. Monatshefte no 70. 4, 1978, pp. 399-414.

Deleuze, Gilles. Spinoza: filosofia practica. Traduccién de Antonio Escohotado.

Buenos Aires: Tusquets, 2006.

Deutsch, Sandra McGee. “The Right Under Radicalism, 1916-1930”. En
Deutsch, Sandra

McGee y Ronald H. Dolkart (eds.). The Argentine Right. Its History and
Intellectual Origins, 1910 to the Present. Wilmington, DE: Scholarly
Resources, 1993, pp. 35-64.

Dolkart, Ronald H. “The Right in the Década Infame, 1930-1943”. En
Deutsch, Sandra McGee y Ronald H. Dolkart (eds.). The Argentine Right.
Its History and Intellectual Origins, 1910 to the Present. Wilmington,
DE: Scholarly Resources, 1993, pp. 65-98.

Earle, Peter G. “Ortega y Gasset in Argentina: The Exasperating Colony”.
Hispania no 70. 3, 1987, pp. 475-486.

Finchelstein, Federico. Transatlantic Fascism. Ideology, Violence, and the
Sacred in Argentina and Italy, 1919-1945. Durham, NC: University of
Duke Press, 2010.

Galvez, Manuel. Este pueblo necesita... Buenos Aires: Libreria de A. Garcia
Santos, 1934.

---. Recuerdos de la vida literaria (I). Buenos Aires: Taurus, 2002.

Gonzalez Calleja, Eduardo. “El hispanismo autoritario espariol y el movimiento
nacionalista Argentino: balance de medio siglo de relaciones politicas e
intelectuales, 1898-1946”. Hispania no. 67. 226, 2007, pp. 599-642.

Gray, Rockwell. The Imperative of Modernity: An Intellectual Biography of
José Ortega y Gasset. Berkeley, CA: University of California Press, 1989.

47

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Robert Wells

Heidegger, Martin. Carta sobre el Humanismo. Traduccién de Helena Cortés
y Arturo Leyte. Madrid: Alianza, 2006.

Humboldt, Wilhelm von. “Theory of Bildung.” Traduccién de Gillian Horton-
Kriiger. En Teaching as a Reflective Practice: The German Didaktik
Tradition. 1794. Eds. Stefan Hopmann et al. Studies in Curriculum
Theory. Mahwah, NdJ: L. Erlbaum Associates, 2000, pp. 57-62.

King, John. Sur: A Study of the Argentine Literary Journal and its Role in
the Making of a Culture, 1931-1970. Cambridge: Cambridge University
Press, 2009.

Lugones, Leopoldo. El payador. Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1991.

Maeztu, Ramiro de. Defensa de la Hispanidad. Madrid: Ediciones RIALP, S.
A., 2007.

Mallea, Eduardo. El sayal y la ptarpura. Buenos Aires: Losada, 1962.
---. Historia de una pasién argentina. Buenos Aires: Debolsillo, 2006.

Martinez Estrada, Ezequiel. Radiografia de la pampa. Madrid: Coleccién
Archivos, 1996.

Medin, Tzvi. “Ortega y Gasset en la Argentina: la tercera es la vencida”.
Estudios Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe no 2. 2, 1991.
En http://www7.tau.ac.il/ojs/index.php/eial/article/view/1278/1304 .

Montaldo, Graciela. “Consagraciones: tonos y polemicas.” En Vifas, David
(dir.). Yrigoyen entre Borges y Arlt (1916-1930). Literatura argentina
siglo XX. Buenos Aires: Fundacién Crénica General, 2006, pp. 30-42.

Ortega y Gasset, José. El tema de nuestro tiempo. Madrid: Espasa-Calpe, 1980.

-. Meditacién del pueblo joven y otros ensayos sobre América. Madrid:
Alianza, 1981.

---. La rebelion de las masas. Madrid: Alianza, 1983.
-. Espana invertebrada. Madrid: Alianza, 2004.

---. Los escritos de Ortega y Gasset en La Nacion. 1923-1952. Buenos Aires:
La Nacion, 2005.

Piglia, Ricardo. Critica y ficcién. Barcelona: Anagrama, 2006.

Prieto, Martin. Breve historia de la literatura argentina. Buenos Aires:
Taurus, 2006.

48



Las pasiones tristes de
Eduardo Mallea.

Rock, David. Authoritarian Argentina. The Nationalist Movement, Its
History, and Its Impact. Berkeley, CA: University of California Press,
1995.

Rodé, José Enrique. Ariel. México: Novara-México, 1957.

Rozitchner, Ledn. “Mallea y nuestras verglienzas.” Contorno no 5-6, 1955,
pp. 30-35.

Sarmiento, Domingo Faustino. Facundo. Buenos Aires: Booket, 2007.

Schiller, Friedrich. Cartas sobre la educacién estética del hombre. Traducciéon
de Martin Zubiria. Mendoza, Argentina: Universidad Nacional de Cuyo,
Facultad de Filosofia y Letras, 2016.

Sitman, Rosalie. Victoria Ocampo y Sur: Entre Europa y América. Buenos
Aires: Ediciones Lumiere, 2003.

Spinoza, Baruch. Etica. Traduccién de Vidal Pefia. Madrid: Ediciones
Orbis, 1980.

Subirats, Eduardo. “Las selectas élites de Ortega”. Quimera no 50, 1996,
pp. 50-55.

Vasquez, Karina. “De la modernidad y sus mapas. Revista de Occidente
y la ‘nueva generacién’ en la Argentina de los afios veinte”. Estudios
interdisciplinarios de América Latina y el Caribe no 14. 1, 2003, pp.
167-188.

Videla de Rivero, Gloria. “Ortega y Gasset en las letras argentinas: Mallea,
Marechal, Canal Feijéo”. Anales de literatura hispanoamericana no 20,
1991, pp. 165-178.

Wells, Robert. “Dehumanized Art and Its Window onto the World: José
Ortega y Gasset and Pedro Salinas”. Bulletin of Hispanic Studies no 93.
4, 2016, pp. 403-420.

Williams, Gareth. “Ortega leyendo a Dilthey, e ideas sobre la vida”. Res
Publica no 13-14, 2004, pp. 151-164.

---. The Mexican Exception: Sovereignty, Police, and Democracy. New York:

Palgrave Macmillan, 2011.

49

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

Claves antropoloégico-filosoficas de la idea
de “pueblo” en la obra de Ortega’®.
Un aristocrata en la plazuela.

Alejandro de Haro Honrubia
Universidad de Castilla-La Mancha

“Un pueblo es un estilo de vivir. Y como el estilo es primero una
modulacion simplicisima, elemental que va organizando la materia
en torno” ([Variaciones sobre la circum-stantial, OC, VII: 305).

Resumen:

El filésofo espaniol, José Ortega y Gasset (1883-1955), se interesd
desde los comienzos de su produccion por la idea de “pueblo” sobre la que
manifest6 en su mocedad, época en que ensalza las ideas de razdn pura
y el orden de lo cultural, una postura ambivalente, pues a veces concibe
el pueblo como un orden de trabajadores y una tarea, o también como
una escuela de humanidad, y otras refiere la idea de pueblo de forma
mas negativa, al definirlo como lo instintivo en la vida de cada nacién, lo
indeterminado histérico a determinar por la cultura. En su pensamiento
de madurez, Ortega referird la idea de pueblo desde planteamientos
mas vitalistas y realistas, concibiendo aquél como un proyecto de vida
en comun en el que debe colaborar la totalidad de la colectividad.

Palabras clave: Ortega, pueblo, filosofia, idealismo, vitalismo.

Abstract:

The Spanish philosopher José Ortega y Gasset (1883-1955), was
interested in the idea of people from the beginning of his production.

129 Este articulo se finalizé en el marco del Proyecto de investigaciéon del Plan Nacional, “Redes
intelectuales en Europa y América a través de los epistolarios de José Ortega y Gasset”, que
dirige el profesor José Varela Ortega, y que tiene la siguiente referencia: FFI2016-76891-
C2-1-P. El trabajo también se inserta en las actividades del Grupo de investigacién Filosofia:
Modernidad y Postmodernidad, de la Universidad de Castilla-La Mancha (Espana).

50



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

In his youth, Ortega, who praises the ideas of pure reason and
the order of culture, declared an ambivalent position in relation
to the idea of people, because, on the one hand he considered the
idea of people as a whole of workers, a task and also as a school of
humanity, but, on the other hand, he considered the idea of people as
the instinctive in the life of each nation, the historic indefinite to be
determined by culture. However, in a second stage of his production, Ortega
conceived the idea of people from a more “realistic” and vitalist approach.
Ortega thinks about people as a project of life in common, in which must
collaborate the whole of the community.

Keywords: Ortega, people, philosophy, idealism, vitalism.
1. Presentacion y justificacion de la eleccién del tema.

1.1. La idea de “pueblo” en los dos grandes periodos de la obra
de Ortega.

Las siguientes paginas versan sobre las claves antropoldgico-filoséficas
de la idea de “pueblo” en la obra del pensador esparol José Ortega y
Gasset (1883-1955), un filésofo en la plazuela que nunca esquivé su
compromiso con su realidad mas inmediata o circunstancial, la realidad de
su pueblo, nacién o raza, expresion esta dltima que podemos encontrar en
innumerables ocasiones en su pensamiento de mocedad, si bien es verdad
que carece, como veremos, de cualquier connotacion biologicista que apunte
a una supuesta supremacia bioldgico racial por parte de cualquier pueblo o
nacién -léase por ejemplo, la suya propia- en el conjunto del mapa mundial.

Ortega, muy al contrario, en su mocedad no deja en muy buena posicion
a la que considera su raza, pueblo o nacion. En El Imparcial, -periédico de
tradicion familiar-, el 17 de noviembre de 1905, afirma el filésofo que: “los
espafioles somos un pueblo fantasma a quien un conjuro ha tornado en
piedra: somos una raza f6sil con una historia desaforada y romantica”'*.

130 Ortega y Gasset, José. Notas de Berlin. En Obras completas, tomo I, Madrid, Taurus/Fundacién José
Ortega y Gasset de Madrid, 2004, p. 54 (Las citas de las obras de José Ortega y Gasset remiten a la edicién
de Ortega y Gasset, José. Obras Completas. Madrid: Taurus/Fundacién José Ortega y Gasset, (2004-
2010). En adelante, al titulo del escrito sigue en niimeros romanos el tomo y en arabigos la (s) pagina (s)).

51

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

Enjunio de 1908, vuelve Ortega a unir lasideas de raza y pueblo, cuando
dice que, “Vayamos pensando que es menester elevar nuestro pueblo a esa
noble religiosidad de los problemas, a esa disciplina interna del respeto,
Unica capaz de justificar la existencia de una raza sobre la tierra”®.,

En un trabajo fechado en 1912, con titulo, Pio Baroja, anatomia de un
alma dispersa dice Ortega: “Pero ;qué es un pueblo sino las consecuencias
sucesivas de una raza, una historia y un ambiente fisico y moral?’*®2, Y
maés adelante en este mismo escrito afiade el filosofo lo siguiente:

Delmismomodo,la dltima fuente delos actos de un pueblo consiste
en su ideario. No hemos de buscar las razas humanas, las razas
histéricas en los cajones de la antropologia, sino en la historia
misma. Una raza de hombres —aqui explica Ortega qué entiende
por el concepto de raza— es una clase de productos culturales, de
ideas, de acciones, de sentimientos. Y originariamente y sobre
todo una raza es una manera de pensar.'*®

En Personas, obras, cosas (1916), sellara el filésofo espafiol una de
sus mas conocidas reflexiones: “Mi mocedad no ha sido mia, ha sido de
mi raza. Mi juventud se ha quemado entera, como la retama mosaica,
al borde del camino que Espafia lleva por la historia. Hoy puedo decirlo
con orgullo y con verdad. Esos mis diez afios jovenes son mis trojes sélo
de angustias y esperanzas espafolas”!,

Siempre se propuso Ortega como objetivo, desde su juventud
idealista neokantiana, con su morada en Alemania'®, y hasta el final
de su produccién intelectual, mejorar el nivel cultural de Espafia como
nacioén, siendo en sus primeros afios como intelectual de vocacién
cuando mas incida en esta cuestidn, es decir, en la importancia de que
nuestra nacion, tratando de alcanzar aquel objetivo, se abra a Europa,
que para él significaba Modernidad. Europa era para Ortega simbolo
de ciencia y conocimiento superior, es decir, ejemplificaba el imperio de

131 Sobre el Santo, OC, II: 26.

132 Pio Baroja: Anatomia de un alma dispersa, OC, VII: 277.

133 Pio Baroja: Anatomia de un alma dispersa, OC, VII: 280.

134 Personas, obras, cosas (1916), OC, II: 9.

135 Ortega visité y permanecié en las ciudades de Colonia, Leipzig, Berlin y Marburgo.

52



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”

en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

la razon. Ortega es, en estos primeros momentos, “racionalista”, algo
que el filésofo no oculta. En El Imparcial, el 11 de mayo de 1908, sella
Ortega la siguiente reflexién, mostrando su racionalismo de mocedad:

iBien podia haber influido més en nosotros el Taine de la Estética
y menos el Taine de la “Politica! Pero ha ocurrido todo lo contrario
y los conservadores abusaran largo tiempo atun de tal autoridad
para echarnos en cara nuestro racionalismo —jcomo si fuera una
peste!— a los que no estamos conformes con la realidad actual y
evocamos otra mas discreta y mas justa.!

En un segundo momento, desde los afios 1912-1913, una vez que
el filésofo se topa con la fenomenologia y se distancia claramente del
neokantismo, su cambo de batalla no sera otro que seguir denunciando
la insuficiencia cultural y de ideas de Espana como “pueblo”, su
achabacanamiento, anhelando su mejora cultural y educativa global,
s1 bien es verdad que ya no lo hara teniendo como referente a la
Modernidad, pues en estos momentos considera que es una época que
hay que superar en la medida que entronizo el intelecto, el pensamiento
o0 la razoén olvidando otras dimensiones de la vida que ahora pasan a un
primer plano de atencién. Ya desde 1911'*¥, cuando dice abandonar la
“prision” del neokantismo, afirma en Arte de este mundo y del otro que
“la religion y la poesia son para la vida”'*®. La inspiracién en lo vital
le vendra, al menos en cierto sentido, de manos de la fenomenologia,
una corriente de pensamiento que Ortega estudid en serio en 1912,
descubriendo en ella o gracias a ella, el “mundo de la vida” (Lebenswelt).

Quiza la mayor aportacién de Ortega a la historia del pensamiento
filoséfico occidental ha sido “aplicar el bisturi” a la época moderna
-“No soy nada moderno; pero muy siglo XX"¥ afirma el fildsofo en
1916- sometiendo la razén, o mejor, encauzandola —en ningun caso,
negandola— en el seno de lo vital, es decir, y como dira desde 1929, de

136 A. Aulard: “Taine, Historien de la Révolution Francgaise”, OC, I: 172.

137 Ciertamente, es en 1911 cuando Ortega dice abandonar, la “prisién” del neokantismo,
como podemos leer en El prélogo para alemanes (1934).

138 Arte de este mundo y del otro, OC, I: 436.

139 Nada moderno y muy siglo XX, OC, II: 167.

53

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

la vida humana como realidad radical, de tal forma que su nocién de
razon adquiere la denominacién de vital aunque también de realidad
historica. El propio Ortega, afirma que tanto da adjetivarla de una
manera o de otra: “Llegamos a una razoén, dice el pensador madrilefio
en 1951, que es completamente razoén, ain mas estricta que la razén
pura tradicional, y que llamo razén vital, o razén histérica”4,

1.2. Elites versus pueblo en el pensamiento de Ortega.
Respuesta a una polémica.

Las reflexiones de Ortega sobre la idea de pueblo y de lo popular se
imponen particularmente en su pensamiento de mocedad, sibien es verdad
que encontramos aportaciones a propésito de esta tematica dispersas a lo
largo de toda su produccién intelectual. Se trata, sin embargo, de una
de las 1deas menos estudiadas de su vasta obra, aun cuando, a nuestro
juicio, ocupa un lugar destacado en el ambito de su pensamiento, lo que no
debiera extrafiar si tenemos en cuenta que Ortega se autodenominé desde
1932 como un “aristécrata en la plazuela”*!, pues su atencién también
gravité hacia las corrientes de vitalidad popular -o intrahistérica, como
apuntaria Unamuno'*?- que es donde un pueblo manifiesta su intimidad.

140 Pasado y porvenir para el hombre actual. Tercer Coloquio Privado, OC, VI: 1118-1119. La
razon histérica también es narrativa y etimoldgica.

141 En 1932 Ortega se define como aristicrata en la plazuela intelectual que es el periddico. Este fue
el medio de comunicacién que el filésofo eligié impulsado a ello por la propia tradicién familiar
—dijo haber nacido sobre una rotativa: “Aunque soy muy poco periodista, naci —dice Ortega en El
Sol, 17 de junio de 1920— sobre una rotativa. Tal vez por este género de natividad me he sentido
impulsado a desplazar algtin esfuerzo hacia esta forma de labor literaria. Hace bastantes afios
fundé con el sefior Rengifo, una revista semanal: Faro; luego, la revista Espafia; mas tarde
colaboré en la fundacion de El Sol” (El Sefior Dato, responsable de un atropello a la Constitucién,
OC, III: 345)— para difundir su pensamiento entre la mayoria del pueblo espafiol.

142 Unamuno abrird el camino hacia un nuevo modo de entender la historia con la distincién
entre “historia” e “intrahistoria”, distincién tematizada en los ensayos En torno al casticismo
de 1895: “Los periédicos nada dicen de la vida silenciosa de los millones de hombres sin
historia que a todas horas del dia y en todos los paises del globo se levantan a una orden
del sol y van a sus campos a proseguir la oscura y silenciosa labor cotidiana y eterna (...).
Sobre el silencio augusto, decia, se apoya y vive el sonido; sobre la inmensa humanidad
silenciosa se levantan los que meten bulla en la historia. Esa vida intrahistdrica, silenciosa
y continua como el fondo mismo del mar, es la sustancia del progreso, la verdadera tradicién,
la tradicién eterna, no la tradicién mentida que se suele ir a buscar al pasado enterrado
en libros y papeles y monumentos y piedras” (Unamuno y Jugo, Miguel de. En torno al
casticismo. Madrid: Catedra, Letras Hispanicas,2005, p. 144-145).

54



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”

en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

En el periddico El Sol, el 14 de julio de 1926 dice Ortega: “Afios y afios he
meditado sobre las cosas de mi pais —en la plazuela provincial, en el soto,
en el caminito polvoriento, en el valle, en el paramo, en el risco— y se ha
ido formando dentro de mi, como por generacién espontanea, el perfil de
una nueva anatomia espafiola, un sistema de instituciones rigorosamente
acomodadas a la realidad nacional”'*.

Partiendo de estas reflexiones del filésofo, tenemos que decir que
con la elaboracién de este trabajo también tratamos de dar respuesta
a algunas polémicas afirmaciones que se han vertido en relacién con
su obra. Me refiero a aquellas que giran en torno a la idea de que el
elitismo de Ortega desprecia la idea de pueblo y de lo popular: ;Reniega
verdaderamente el elitismo de Ortega de la idea de pueblo y lo popular
en beneficio de unas minorias o élites ejemplares cuya misién no
seria otra que guiar a la gran masa popular hacia cotas superiores
de existencia, asi como impulsarla, en pro de su mejora, en todos los
ordenes de la vida social? ; Es Ortega enemigo del pueblo y de lo popular
0, por el contrario, el filésofo de la razén vital reconoce y aplaude no
solamente las virtudes inherentes a las formas aristocraticas de vida
sino también aquellas mas propiamente populares, y aun cuando en
su obra sobresalgan las primeras al considerarlas aquél un modelo
o ejemplo de cara a la mejora y perfeccionamiento de las sociedades?

Trataremos de responder, como decimos, a estas cuestiones, pero
adelantemos que Ortega fue un intelectual de élite o vocacional —y no un
pseudointelectual o intelectual inauténtico— comprometido con los destinos
de su raza, pueblo o nacién, de la que nunca renegd, aun cuando lance
algunas diatribas contra ella. No renegd Ortega de lo popular sino del
“plebeyismo” de la “masa petulante y encanallada”*, tal y como podemos
observar principalmente en su obra cumbre, La rebelion de las masas (1930).

Ortega fue un hombre de su tiempo y traté siempre de estar a
la altura de los tiempos. Un pensador apegado al terruio de su
circunstancia mas inmediata, aquella que en multitud de ocasiones le

143 Dislocacién y restauracién de Espana, OC, IV: 28.
144 Del Imperio Romano, OC, VI: 127.

55

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

provocd tanto dolor, como fue la de la Espana de la Restauracién en la
que por mucho tiempo camped y a la que tratd de buscar una solucion.
Su objetivo fue encontrar una solucién al problema espaniol.

Ortega se responsabilizé de la circunstancia en que por suerte o
por desgracia le toc6 vivir, e incluso la aceptd cuando se encontraba
fuera de su pais, pueblo o patria, ya fuera por motivos académicos —
estudiando o impartiendo cursos y conferencias— o cuando fue obligado
a ello por las circunstancias, como ocurrié por ejemplo durante la
Guerra civil en Espana (1936-1939), en lo que se conoce como su exilio
o destierro'. La circunstancia nacional siempre le acompafi6 y a ella
vinculado se sintid, aunque fuera en la distancia, como intelectual de
su tiempo y por vocacién y no por oficio o profesion. En 1931 decia
Ortega que todo lo que quiera vivir, “vivir plenamente, tiene que
someterse a un imperativo inexorable: ser de su tiempo”4¢.

Ortega fue un hombre de su tiempo, es decir, comprometido con
su tiempo, consigo mismo y con su circunstancia, pues somos, segin
el filésofo, seres irremediablemente adscritos a una de ellas: “Vivir
significa, pues, encontrarse en determinadas circunstancias y tener
que estar siempre haciendo algo para sostenerse en ellas”'*’. Ortega
entendia la (su) circunstancia como la otra mitad de su persona. De
ahi que afirme el filésofo que la reabsorcién de la circunstancia es el
destino concreto del hombre:

145 Sobre las vicisitudes del exilio de Ortega en Argentina, al que se vio abocado como consecuencia
de la Guerra Civil Espaniola, y sobre la recepcion de su obra en este pais, pueden consultarse
los trabajos de la directora de la Fundacién Ortega y Gasset en Argentina, la doctora Marta
Campomar: Ortega y Gasset: Luces y sombras del exilio argentino Madrid: Biblioteca Nueva,
2016; Ortega y Gasset: en la curva histérica de la Instituciéon Cultural Espanola, Madrid:
Biblioteca Nueva; Fundacion Ortega y Gasset, 2009. En 1945 y tras nueve afios de destierro,
Ortega retorna a Espafia con la esperanza de que caiga el régimen de Franco. Asi lo afirma
José Luis Abellan que dice que Ortega sustituyé el destierro a que habia estado sometido
“por un semidestierro en que la residencia oficial seguia siendo Lisboa, con incursiones que
la prudencia ird dictando en Espaiia. Estas incursiones no tenian otro caracter que el de
repetidos sondeos a la situacién” (Abellan, José Luis. Ortega y Gasset y los origenes de la
transicion democratica. Madrid: Editorial Espasa-Calpe, 2005, p. 149).

146 Rectificacion de la Reptblica, O.C, IV: 786. Somos todos hombres de nuestro tiempo. De
aqui que toda vida, como dice el filésofo espafiol, pueda formularse como una precisa
ecuacion entre nuestra persona y nuestro tiempo.

147 La razoén histérica (Curso de 1940), OC, IX: 518.

56



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

Mi salida natural hacia el universo se abre por los puertos del
Guadarrama o el campo de Ontigola. Este sector de realidad
circunstante forma la otra mitad de mi persona: sélo al través
de él puedo integrarme y ser plenamente yo mismo (...).Yo soy
yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo.
Benefac loco illi quo natus es, leemos en la Biblia.!*8

El afecto que a esta misién de salvacién de las circunstancias —
espanolas, se entiende— le movia fue, dice Ortega en 1914, “el més vivo
que encuentro en mi corazon”'4?,

El filésofo espanol se interesd, por tanto, desde sus inicios como
intelectual por el devenir o destino de su pais, raza, nacién, patria o
“pueblo”, realidades que creia inseparables de su propio destino como
individuo: “Mi destino individual se me aparecia y sigue apareciéndome
como inseparable del destino de mi pueblo. Pero el destino de mi pueblo
era, a su vez, un enigma, tal vez, el mayor que hay en la tradicién
europea’”'®,

Por tanto, Ortega si se preocup6 por el destino de su pueblo, al que
se sentia estrechamente unido y del que dependia también su éxito o
su fracaso como individuo. Pero las aportaciones del filésofo a propdsito
de esta idea han quedado en cierta manera eclipsadas debido a la
adscripcion que de él se ha hecho al elitismo clasico o tradicional como
corriente de pensamiento contraria a la intervencién de las capas o
sectores populares en la rectoria de los destinos sociales. Sin embargo,
para Ortega, es precisamente el pueblo simbolizado en el hombre
medio quien marca el curso de la evolucién histérica de cualesquiera
nacion o sociedad:

Notese que lo decisivo en la historia de un pueblo es el hombre
medio. De lo que él sea depende el tono del cuerpo nacional.
Con ello no quiero, ni mucho menos, negar a los individuos
egregios, a las figuras excelsas, una intervencién poderosa

148 Meditaciones del Quijote, OC, I: 756-757.
149 Meditaciones del Quijote, OC, I: 747.
150 Proélogo para alemanes, OC, IX: 164.

57

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

en los destinos de una raza. Sin ellos no habrd nada que
merezca la pena. Pero cualquiera que sea su excelsitud y su
perfeccién, no actuaran histéricamente sino en la medida
que su ejemplo e influjo impregnen al hombre medio (...). El
planeta esté, al parecer, fabricado para que el hombre medio
reine siempre. Por eso lo importante es que el nivel sea lo
mas elevado posible. Y lo que hace magnificos a los pueblos
no es primariamente sus grandes hombres, sino la altura de
los innumerables mediocres. Claro es que, a mi juicio, el nivel
medio no se elevard nunca sin la existencia de ejemplares
superiores, modelos que atraigan hacia lo alto la inercia de las
muchedumbres.!?!

Ortega tenia asimismo la conviccién de que una nacién no valdria
histéricamente méas por el mero hecho de poseer individuos geniales, a
no ser que éstos atrajeran a las muchedumbres con su ejemplaridad y
elevaran hacia lo alto la inercia de las mismas!®?,

El pensador madrilefio —y ésta es nuestra hipétesis de trabajo— no
solamente prestd atencion, le atrajeron o abogd en exclusividad por las
formas aristocraticas de vida —aun cuando estas dltimas sobresalgan
en gran parte de sus textos, de acuerdo al elitismo o “aristocratismo”
de su pensamiento!®®— sino que, como decimos, el sentido y la idea de lo
popular también llamaron su atencion, desde su idealismo culturalista
de mocedad, donde el pueblo aparece como una realidad a perfeccionar
implementando mecanismos de orden cultural y racional, hasta el
raciovitalismo de madurez intelectual, una época en que Ortega
considera al pueblo una comunidad de individuos llamada a compartir
un proyecto comun de futuro en el que se debe trabajar dia a dia en
orden a hacer ese proyecto realidad.

151 Estudios sobre el amor, O.C, V: 519.

152 Véase Estudios sobre el amor, O.C, V: 519.

153 El de Ortega, aunque es un aristocratismo favorable a la intervencién ejemplar de los
mejores en la vida social, reconoce el potencial del alma popular, hontanar del que han
salido los mejores, dira el filésofo en su mocedad. Pero si que es verdad que se opone Ortega
a las corrientes de vulgaridad que asocia al imperio de las masas y muy especialmente a la
figura arrolladora del hombre masa declarado en rebeldia y que impera en nuestros dias.

58



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

Que a Ortega le interesaba lo popular también lo podemos
observar por ejemplo en su primera gran obra, Meditaciones del
Quijote (1914), donde el filésofo afirma, haciendo uso de un lenguaje
claramente etnografico, que, al lado de gloriosos asuntos, se habla
muy frecuentemente en estas Meditaciones de las cosas mas nimias.
Se atiende a detalles del paisaje espanol, del modo de conversar de los
labriegos, del giro de las danzas y cantos populares, de los colores y
estilos en el traje y en los utensilios, de las peculiaridades del idioma,
y, en general, de las manifestaciones menudas donde se revela la
intimidad de una raza.'®

Y es que a Ortega en verdad le intereso la intimidad o intrahistoria de
su pueblo o raza. Véase sino lo que dice en su trabajo “Teoria de Andalucia
y otros ensayos” a propoésito del estilo de vida del andaluz, pero también a
propodsito de la forma de ser del gallego, del asturiano o del vasco:

El andaluz aspira a que su cultura se parezca a su atmdsfera.
Vive, pues, este pueblo referido a su tierra, adscrito a ella en
forma distinta y mas esencial que otro ninguno. Para él, lo
andaluz es primariamente el campo y el aire de Andalucia.
La unién del hombre con la tierra no es aqui un simple hecho,
sino que se eleva a relacion espiritual, se idealiza y es casi un
mito. Vive de su tierra no s6lo materialmente, como todos los
demas pueblos, sino que vive de ella en idea y aun en ideal.

154 Meditaciones del Quijote, OC, I: 753-754. A Ortega siempre le interesé la relacion del
individuo con el paisaje en que habita, es decir, la simbiosis o estrecha interaccién entre
ambos: “Dime el paisaje en que vives y te diré quién eres” (La pedagogia del paisaje, OC,
1: 101-102). Ortega también se refirié a esta cuestién con la expresion “razon topogréfica”
o “geografica”: “Debiéramos tener siempre en cuenta que siendo la tierra escenario de la
existencia humana, de cada uno de sus puntos se desprenden sutiles alusiones a un cierto
tipo de vida que en él seria posible. Es lo que yo llamo la razén geografica de cada lugar.
En todo paisaje hallamos preformado un estilo peculiar de vida, que habria de ser como
la perfeccién cosmica de aquel trozo planetario. Dondequiera que vayamos encontraremos
que el paisaje se presenta con una actitud determinada respecto del hombre (...).
Viceversa, conduce todo hombre en su dintorno la vaga iniciacién de un paisaje donde
su vida alcanzaria la plenitud. Late en cada localidad un posible destino humano, que
parece en todo instante pugnar por realizarse y actiia como un imperativo atmosférico
sobre la raza que lo habita. A su vez, cada forma tipica de vida humana proyecta ante
si el complemento de un paisaje afin. Yo creo que seria interesante perseguir esta idea,
extrayendo la razon topogréafica de los lugares més sugestivos del planeta” (La «razén
topografica» y una variacién sobre Toledo, OC, VI: 190-191).

59

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

El gallego lejos del terruiio siente morrinia; el asturiano y el
vasco viven doloridos lejos de sus valles angostos y humeantes.
Sin embargo, su nexo con la campifia maternal es ciego, como
fisico, sin sentido de espiritu. En cambio, para el andaluz, que
no siente en la ausencia esas repercusiones mecanicas del
sentimiento, es vivir en Andalucia el ideal, consciente ideal.
Y, viceversa, mientras un gallego sigue siendo gallego fuera
de Galicia, el andaluz trasplantado no puede seguir siendo
andaluz; su peculiaridad se evapora y anula. Porque ser
andaluz es convivir con la tierra andaluza, responder a sus
gracias cosmicas, ser docil a sus inspiraciones atmosféricas.
Mientras otros pueblos valen por los pisos altos de su vida,
el andaluz es egregio en su piso bajo: lo que se hace y se
dice en cada minuto, el gesto impremeditado, el uso trivial.
Pero también es verdad lo contrario: este pueblo, donde la
base vegetativa de la existencia es méas ideal que en ningun
otro, apenas si tiene otra idealidad. Fuera de lo cotidiano, el
andaluz es el hombre menos idealista que conozco.!?

Ortega se ocupa en muchos puntos de su obra de los entresijos del

alma popular, y lo hace con ejemplos concretos: “El alma de un pueblo

estd hecha de esas cosas ininteligibles para los demas. El convoluto

de ellas constituye concretamente —pues se pueden reducir a precisas

listas— la helenia, la romania, la espaniolia, la castellania, la vizcainia,

etcétera”'®®, Ortega no renegd de su espafiolia en ningiin momento, ni

incluso cuando en 1908 confiesa su aprecio por Europa, en lo que se ha

denominado el europeismo de su pensamiento:

Me importa mas Europa que Espaiia, y Espafia s6lo me importa
si integra espiritualmente Europa. Soy, en cambio, patriota,

155 Teoria de Andalucia y otros ensayos, OC, VI: 182-183. En este trabajo, Ortega se ocupa

especialmente de la forma de vida andaluza, de la que destaca la siguiente idea: “Mi idea
es que su cultura —por tanto, su actividad «espiritual»— exalta y pule el plano vegetativo
de la existencia. De aqui, entre otros muchos detalles, la tierna amistad del andaluz con el
vegetal, con el productivo y con el superfluo, con la vid y con la flor” (Véase para ampliar
este punto, Teoria de Andalucia y otros ensayos, OC, VI: 182).

156 La idea de principio en Leibniz y la evolucién de la teoria deductiva, OC, IX, 1029.

60



99

Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

porque mis nervios espanoles, con toda su herencia sentimental,
son el Uinico medio que me ha sido dado para llegar a europeo.
Ni tristeza, ni melancolia me produce ser espanol: es mas, creo
que Espana tiene una mision europea, de cultura, que cumplir;
veo en ella un campo donde hay mas faena por acabar que en
otros dentro de esta grande obra del progreso moral.'*

En el siguiente apartado, abordaremos la nocién de pueblo en el
periodo de mocedad de Ortega, cuando el filésofo se encuentra inmerso
en el pensamiento idealista neokantiano concediendo prioridad a la
nocién antropoldgica de cultura y también a la idea de moral, pero desde
un punto de vista intelectualista/racionalista, de tal forma que en esta
primera etapa identificara lo popular con lo instintivo a perfeccionar a
través de un programa de pedagogia cultural pensado desde la razén o
el intelecto -adquisiciéon eterna que debemos a la antigua Grecia- que
es el que el pensador espafiol quiere para Espafia sumida como esta en
una situacioén de incultura y achabacanamiento general.

En un segundo epigrafe, y antes de las conclusiones, nos
ocuparemos de la idea de pueblo en Ortega desde los afios 1912-1913,
que es cuando el filésofo ya ha abandonado la “prisiéon” del neokantismo
con su idealismo/culturalismo y aborda la nocién de “pueblo” desde
presupuestos mas realistas y desde el continente de la vida que
comienza a tener prioridad en su pensamiento antropolégico filoséfico
hasta el final de su produccién intelectual.

2. El idealismo y culturalismo neokantiano en la
configuracion de la idea de “pueblo” en el periodo de
mocedad del pensamiento orteguiano.

En su primera época (1902-1912/13), Ortega se muestra
extremadamente preocupado por la situacion de incultura generalizada
y achabacanamiento general de su pueblo o sociedad, tratando de

4

157 La conservacion de la cultura, OC, I: 152. Sélo mirada desde Europa “es posible Espafia”
(Espana como posibilidad, O.C, I, 337). Sin embargo, no hay que olvidar que nuestra
nacién también aparece a los ojos del fil6sofo espariol como una posibilidad europea.

61

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

encontrar desde su posicién privilegiada en Alemania, adonde desde
muy temprano marché a estudiar en el seno del neokantismo con sus
maestros Hermann Cohen y Paul Natorp, una solucién al problema
nacional que se reduce para Ortega a un problema de educacién
y cultura que arrastramos desde mucho tiempo atras: “Alemania,
dice Ortega en 1905, es precisamente la nacién cuya influencia en la
direccién moral e intelectual nuestra habra de sernos méas fecunda”'%s.

Nos encontramos en estos primeros anos con un Ortega “germano”.
Por sus cartas, sabemos que visitd, en primer lugar, la ciudad de
Colonia, el 24 de febrero de 1905 afirmando que, “No habia yo nunca
sofiado una ciudad tan bella”'®®. Sin embargo, fue Leipzig la ciudad
alemana que mas le impresiond especialmente por una circunstancia
que pasamos a comentar a continuacién. En una carta que el filsofo
envi6 a su padre apenas llegado a Leipzig, el 27 de febrero de 1905,
da cuenta de su primer deslumbramiento o asombro, en esta ciudad,
ante la pujanza de la componente cultural en la vida cotidiana de los
alemanes: “Para estudiar es un sitio admirable. Aqui todo el mundo
lee de un modo atroz: en los cafés hay centenares de peridédicos y hasta
bibliotecas. Hombres, nifios, mujeres, se agarran al papel impreso
como monomaniacos”¢.

Posteriormente Ortega visita Berlin, aun cuando la ciudad que més
le marco en sus inicios como intelectual de vocacion, fue Marburgo®!,
burgo del neokantismo y del idealismo culturalista alemdn que en
estos momentos de su pensamiento tiene prioridad —No en vano dice

158 Notas de Berlin, O.C: I: 51. En una segunda época de su pensamiento, a partir de 1912-
13, Alemania seguird siendo un referente, aun cuando Ortega haya dejado atréds el
neokantismo y la modernidad filoséfica que aquél representaba y a la que el filésofo se
acogib en su primera etapa. No se confunda —afirma Ortega en 1915— la cuestién de “una
influencia intelectual de Alemania sobre Espafia con la de una alianza politica. Aquélla me
parecia y me sigue pareciendo la Gnica esperanza de restauracién étnica de Espaia, ésta
me parecia una cosa sin sentido” (Una manera de pensar, O.C, I: 913)

159 Ortega y Gasset, José. Cartas de un joven espanol. Edicién de Soledad Ortega. Madrid:
Ediciones El Arquero, 1990, p. 101.

160 Ibid. p. 104.

161 Dice el filésofo espafiol en 1915 que en aquella ciudad “he pasado yo el equinoccio de mi
juventud; a ella debo la mitad, por lo menos, de mis esperanzas y casi toda mi disciplina”
(Temas del Escorial, OC, VII: 416).

62



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

Ortega en 1906 que la mocedad, “es siempre idealista” pues en ella
“al mundo que es oponemos un mundo que debe ser. Sobre la realidad
trabajamos por fundar la idealidad”'¢*—.

Su etapa en Alemania en el seno del neokantismo coincide con
sus proclamas de Modernidad frente al excesivo tradicionalismo de la
Espafia de comienzos de siglo. La situacién vivida por él en Alemania
contrastaba, ciertamente, con el provincianismo de terrufio que el
filosofo observaba en la Espafia de la Restauracion a la que tanto
criticd. La Restauracion es, dira Ortega en 1914, un “panorama de
fantasmas, y Canovas el gran empresario de la fantasmagoria”'%. Una
Espafia canovista, oligarca y caciquil, que habia hecho de su renuncia
a la Modernidad y el progreso su sefia de identidad.

El problema de Espafia respondia, por tanto, para Ortega a un
problema de incultura generalizada, por la ausencia de Edad Moderna
en nuestro pais, es decir, por la ausencia de ilustracion. Es la espafiola,
afirma el pensador madrilefio, una raza que se ha negado a realizar
en si misma “aquella serie de transformaciones sociales, morales
e intelectuales que llamamos Edad Moderna”. La historia moderna
de Espana, sentencia Ortega en 1912, “se reduce probablemente a la
historia de su resistencia a la cultura moderna”'®, que es la cultura
lustrada europea. En sus Cartas de un joven espafiol, en una misiva
escrita desde Marburgo a su novia Rosa Spottorno, el 28 de octubre
de 1906, le dice a ésta lo siguiente: “En mi, por ejemplo, luchan
constantemente dos mundos; el subconsciente, el sentimental, formado
por decantacién de mi raza y el intelectual, el estudiado y pensado,
formado por la ciencia moderna. Como Espana est4 tres siglos atras de
esta ciencia, lo espafiol y lo cientifico son mundos contradictorios”.

Espana es, dice Ortega, la Unica raza europea “que ha resistido
a Europa”%. Una Europa filoséfica que simbolizaba el neokantismo

162 Canto a los muertos, a los deberes y a los ideales, O.C, I: 107.
163 Vieja y nueva politica, OC, I: 720.

164 Una visita Zuloaga, O.C, I: 534.

165 Ortega, Cartas, p. 461 y s.

166 Una visita Zuloaga, O.C, I: 534.

63

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

aleman que no era sino filosofia de la cultura —La cultura, en sentido
intelectualista o racionalista, tiene primacia en este primer periodo
de su pensamiento—'%. Culturalismo alemin que contrastaba con
la situacién de que a nivel filoséfico Ortega observaba desde tiempo
atras en Espafna como raza, pueblo o nacidn, a saber: el predominio
de un desorbitado sensualismo e impresionismo que obstaculizaban
el ejercicio de la razén'®®. De ahi que el filosofo afirme, refiriéndose
claramente al pueblo espafiol, lo siguiente: “El pueblo es lo instintivo
en la vida de cada nacién, lo indeterminado histérico a determinar por
la cultura”'®, El 30 de diciembre de 1906, Ortega le dice a Unamuno lo
siguiente: “Espafia tiene que desaparecer como pueblo —léase nacién—
(...) para sobrevivir como cultura”'™,

La solucién no era otra que difundir entre la mayoria popular, a
través de un ejercicio de pedagogia social como programa politico, los
principios de la ciencia, la cultura y la moral. Una labor pedagdgico
cultural que debia recaer en una minoria ilustrada, de tal forma que
hacer pedagogia social no consistiera en otra cosa, segun dice Ortega
en 1908, que en la “labor por la cual la parte mas culta de una nacién
determina y concreta la incertidumbre del querer y pensar populares™ 7.

Ortega confia en que la parte mas culta o sobresaliente del pueblo
o raza actue sobre la parte menos culta. Una accién pedagégica sobre la

167 En un segundo momento de su produccién, Ortega se distanciara del culturalismo. No
es la cultura quien sufre ataques, sino el culturalismo que hace de la cultura la realidad
absoluta o radical: “Ciencia, moral y arte —en una palabra, la cultura— han pretendido —
afirma Ortega en 1924— suplantar la realidad. Por eso se fabricé la filosofia de la cultura.
Hoy se presiente que esa suplantacién es inaceptable. La cultura no puede ser el valor
supremo y absoluto. La ciencia tiene que ceder el rango a la vida, el hombre teorético al
hombre integral” (Generacion contra generacién, O.C, V: 702).

168 En 1914 dira el fildsofo espaiiol lo siguiente: “Representamos en el mapa moral de Europa,
el extremo predominio de la impresién. El concepto no ha sido nunca nuestro elemento. No
hay duda que seriamos infieles a nuestro destino si abandonaramos la enérgica afirmacién
de impresionismo yacente en nuestro pasado. Yo no propongo ningin abandono, sino todo
lo contrario: una integraciéon” (Véase para ampliar esta idea, Meditaciones del Quijote, OC,
I: 790).

169 La conservacion de la cultura, O.C, I 151.

170 Robles, Laureano. Epistolario completo Ortega-Unamuno. Madrid: Ediciones El Arquero,
1987, p. 58. La idea de cultura en este primer periodo se debe entender en un sentido
intelectualista y universalista.

171 Disciplina, jefe, energia, O.C, I: 206.

64



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

voluntad indeterminada del pueblo. Una educacién y no una imposicion.
No es dar leyes, es dar ideales y por ideales no se entiende “nada vago y
doncellil, sino cualquiera posible mejora espiritual o material”"2.

La masa-pueblo, por tanto, “necesita de los pocos, de los elegidos,
de las aristocracias morales para que concreten y orienten su volicién
hacia un ideal social determinado”™. El pueblo “necesita, y lo que
necesita no lo sabe él; hay que descubrirlo cientificamente (...). El
pueblo es (...) la materia politica”"™.

El problema de la pedagogia no es educar al hombre exterior, al
anthropos, sin al hombre interior, al hombre, afirma Ortega en 1910,
que “piensa, siente y quiere’’”. No quedaba otra salida, apunta el
filésofo, que recurrir a una auténtica minoria ilustrada que anticipara
ideales y educara con ellos los corazones. Una misiéon impuesta “por el
Demiurgo que ordena la Historia a los pensadores de cada pueblo. Por
eso —escribe Ortega en 1908— no queremos reformar las costumbres
sino cultivar las ideas”'",

Ortega reclama en estos momentos de su vida la presencia de
una aristocracia o élite cultural cuyo deber no seria otro que educar
al pueblo para la cultura, pero para la cultura superior, cientifica
y de altos estudios -destacando segin Ortega dos disciplinas, las
matematicas y la filosofia- cuyo paradigma Ortega lo encuentra en
Europa, concretamente en Alemania. De la ciencia y de la cultura
europea moderna debe salir la nueva Espana. La europeizacion lograra
la “restauracion de los ultimos tejidos de nuestra raza”'™.

172 De re politica, O.C, I: 196.

173 Los problemas nacionales y la juventud, O.C., VII, 128

174 La cuestién moral, O.C. I: 209. En el periédico El Imparcial, 31 de julio de 1908, escribe
Ortega: “Sepamos antes qué cosa es pueblo (...). Pueblo es «lo que no» habla en los
Parlamentos, «lo que no» escribe libros, ni pinta cuadros, ni publica periddicos, (...), «lo
que no es» nadie en particular, lo «inconsciente» en cada nacién (...). El pueblo no piensa:
aquella porcién suya que podria servirle de cerebro es precisamente lo que llamamos élite,
aristocracia, los pocos y que con tanto cuidado solemos aislar frente a los muchos, al vulgo,
al demos” (De re politica, O.C, I: 194-195).

175 La pedagogia social como programa politico, O.C, II: 94.

176 La conservacién de la cultura, O.C, I: 152.

177 Asamblea para el progreso de las ciencias, O.C, I: 186.

65

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

Ortega, sin embargo, vio su proyecto o proclamas de mejora
para Espafa fracasar, siendo ésta una tonica en toda su trayectoria
intelectual, al observar no solamente la escasez de hombres cultos o
intelectuales en el pueblo espanol'™, sino especialmente , siendo esto lo
verdaderamente grave, el hecho de que las exiguas élites intelectuales
o culturales no cumplen con su labor de direccién de los destinos de la
nacioén, lo que podria en parte responder, como también denunciard
Ortega, al odio hacia los mejores en Espafia, al tener el pueblo o la
mayoria social infeccionada “la facultad suprema del espiritu: la
sensibilidad de los valores”. Del tal forma que nos encontramos con
que “hay un odio a lo mejor por ser mejor y una simpatia hacia lo
abyecto. Esta es la perversion de los instintos valoradores™ ™.

Las minorias, segiin Ortega, debieran ser objeto en Espana de leal
solidaridad por parte de mayoria, como ocurre en otras sociedades, “leal
solidaridad con esos hombres mejores, de recto corazon y fuerte cerebro,
con los capaces de sacrificio y de entusiasmo, con los constructores, con
los creadores. En virtud de esta sublime lealtad social esos hombres
defendidos y apoyados, sintiéndose envueltos en un ambiente de amor y
gratitud” serian capaces de rendir “el maximo de su capacidad” y hacer
que en “su pueblo triunfe una vida fuerte y fecunda”'®. Los hombres
mejores, contando con la lealtad y solidaridad de la mayoria, deberian
ocupar el primer plano en la vida social y dedicarse, como sugiere Ortega,
al que es su oficio: discutir los grandes problemas sociales. Pero sobre todo
las minorias intelectuales tendrian que educar al pueblo en la virtud que
es la ciencia. La virtud puede ser adquirida, puede ser ensefiada, porque
es conocimiento, es ciencia, como decia —recuerda Ortega— Platén.

178 Bien es cierto, como dice Ortega en 1914, que “en todos los pueblos y en todos los tiempos
el nimero de hombres dotados de fuerzas superabundantes, aptos para enriquecer
materialmente y moralmente la sociedad, ha sido escaso” ([Defensa de Unamuno en
Salamanca], OC, VII: 399). Pero el caso de Espana es especialmente el de una sociedad,
denuncia Ortega, que tiene pervertida la sensibilidad valorativa, de tal forma que ha
nacido “un odio demente, como un desdén y desatencién hacia los hombres mejores” y lo
peor de todo es que de forma paralela, el pueblo espafol, la sociedad espanola, afirma el
pensador madrilefio, se ha puesto del “lado de los peores, de los que arrastran un corazén sin
pulsaciones y un cerebro estéril, de los inttiles, de los viciosos y vengativos” (Ibid., p. 399).

179 En defensa de Unamuno, OC, VII: 394.

180 [Defensa de Unamuno en Salamanca], OC, VII: 399.

66



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”

en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

Sin embargo, el pensador espafiol se lamenta de la ausencia en
Espafia de hombres con suficiente imaginacién como para ensayar, de
forma ininterrumpida, los grandes proyectos de instituciones capaces
de vertebrar la existencia de nuestra nacién sin tener que acertar
necesariamente al primer intento.

En Espana, para Ortega, sélo existian, en definitiva, aristocracias
de caracter oligarquico y no “minorias selectas”, reflexivas y cultas
con afan de perfeccién y compromiso social. El porvenir de la sociedad
dependia de la accidon conjunta de aquéllas con el objetivo de educar a
la mayoria social. Son las minorias culturales, y no las oligarquias, las
que, en opinién de Ortega, deberian de liderar un proyecto colectivo
y pedagdgico de reconstruccién nacional que contribuya a hacer del
pueblo una comunidad con un sentido cultural y universal.

En esta idea universalista de lo popular que se percibe en la
obra primeriza de Ortega influyd, a nuestro juicio, la obra de Hegel.
Ortega remite en sus primeros afios a Hegel, una figura clave en su
pensamiento. La magnifica obra de Hegel Lecciones sobre la filosofia
de la historia universal es citada por Ortega en 1910, a propésito de
su reflexion sobre el espiritu o alma del pueblo en que se diluye el
alma individual. Nuestro pueblo de hoy, afirma Ortega en 1910, es
un momento de la historia de nuestro pueblo. Ved, pues, en prieta
solidaridad al individuo en la familia, a la familia en el pueblo y al
pueblo fundiéndose en la humanidad entera. ;|No habéis leido la
Filosofia de la historia de Hegel? Es un libro de magnifica poesia que
nos ensefna a buscar en nuestros actos mas infimos el fondo general
de lo humano: nos ensefia el respeto a la humanidad (...), el respeto
a nosotros mismos (...). El hombre como tal no es el individuo de la
especie biolbgica, sino el individuo de la humanidad®®.

181 La pedagogia social como programa politico, O.C, II: 96. Todo individuo, afirma Hegel, es
hijo de su pueblo y se encuentra en un estadio determinado del desarrollo de este pueblo.
Nadie puede saltar por encima del espiritu de su pueblo, como no puede saltar por encima
de la tierra (Véase Hegel, Lecciones sobre la filosofia de la historia universal 1997: 89 y ss.).
El influjo de Hegel en Ortega es indudable a tenor de las multiples referencias de Ortega al
filosofo alemén. Ortega encomia en el Prélogo para alemanes (1934) la figura de Hegel.

67

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

En sus primeros escritos, la nocién de “pueblo” es entendida por
Ortega en términos de comunidad con un sentido universal y/o de
humanidad y asi dice aquél en 1910 lo siguiente: “La Espana futura,
sefiores, ha de ser esto: comunidad, o no serd. Un pueblo es una comunién
de todos los instantes en el trabajo, en la cultura; un pueblo es un orden de
trabajadores y una tarea. Un pueblo es un cuerpo innumerable dotado de
una unica alma. Democracia. Un pueblo es una escuela de humanidad”'®.

Pero Ortega observa que su idea de comunidad, cuyos principales
pilares son la cultura y la moral, y que exige el compromiso por parte
de todos los individuos, se ha convertido en una auténtica quimera.
El filésofo tiene en estos momentos muy claro a quién se debe exigir
maxima responsabilidad por este fiasco. Advierte que lo justo no es
maldecir solamente del pueblo, sino hacerlo ante todo, de nosotros los
que escribimos, los que somos diputados y ministros y exministros, de
nosotros los catedraticos y Presidentes del Consejo (...). No es culpable
la muchedumbre espafiola al carecer de impulsos éticos, sino el que osa
hablar de ciencia ética, sin sospechar siquiera qué cosa es. Enunapalabra,
nosotros, que pretendemos ser no-pueblo, tenemos que abrazarnos a
nuestros pecados histéricos y llorar sobre ellos hasta disolverlos y meter
ascuas de dolor en nuestra conciencia para purificarla y renovarla'®,

Como estamos viendo, dos son los elementos fundamentales en el
macroproyecto cultural que entusiasma a Ortega en su mocedad: una
minoria o élite cultural que Ortega designa como no-pueblo y la masa
dirigida o pueblo y cuyo fin no debiera ser otro que dejarse educar y
perfeccionar por aquélla. Sin embargo, Ortega se lamenta una y otra
vez de que en Espafia no hay mas que pueblo indécil, asi como falta lo
mas importante:

la levadura para la fermentaciéon histdrica, los pocos que
espiritualicen y den un sentido de la vida a los muchos.
Semejante defecto es exclusivamente espanol dentro de Europa
(...). Como no tenemos cerebro, no hemos podido tejer nuestra

182 La pedagogia social como programa politico, OC, II: 102.
183 Asamblea para el progreso de las ciencias, O.C, I: 188.

68



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”

en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

propia historia. jPueblo de leyendas y sin historia (...) como el
indio o el egipcio! Esto somos. Raza que ha perdido la conciencia
de su continuidad histérica, raza sonambula y espuarea (...),
raza fantasma, raza triste (...) y enajenada (...). Lo tnico cierto
que hay en todo esto es que nosotros tenemos la culpa de que no
sea de otra manera. Es preciso que nos mejoremos nosotros sin
cuidarnos de mejorar antes al pueblo. Es preciso que nosotros,
los responsables seamos la virtud de nuestro pueblo.'®

Ortega no cesa en su idea de que la direcciéon de los destinos
sociales debe recaer en una aristocracia o élite cultural cuyo deber no
es otro que educar al pueblo para la cultura como simbolo de virtud
y conocimiento. Las minorias son las que formarian, en opinién del
filésofo, la conciencia nacional. Sin ésta no existe, como apunta Ortega,
energia social entre la masa popular. El pueblo, privado de los nervios
medulares, queda reducido a una masa sumida en la oscura existencia
de lo infrahumano. El pueblo como tal, sin el empuje cultural de los
mejores, es, segin Ortega, simplemente una incierta y oscura realidad.

El pueblo no es, a juicio de Ortega, nadie en particular y su poder
se manifiesta s6lo en tanto que sea representado por individualidades
concretas (minorias selectas): “;Oh Pueblo, santa incertidumbre, oscuro
fondo sobre el cual destacan las burlescas fisonomias personales!”!%.
Del pueblo se destacan las aristocracias de individuos superiores.
Una idea a que también alude Nietzsche, por cuya “zona térrida” dice
Ortega que transito en su mocedad: “Que algo sea aprobado por todo
el pueblo so6lo tiene valor, dice Nietzsche, en la medida en que entre
la masa del pueblo también se encuentran los genios competentes”®.

El binomio muchos y pocos también nos conduce en esta primera
etapa de mocedad orteguiana a considerar que la élite o aristocracia de
individuos competentes se gesta entre el pueblo o la masa. Dice Ortega
en El Imparecial, el 31 de julio de 1908:

184 Asamblea para el progreso de las ciencias, O.C, I: 188 y s.

185 De re politica, O.C, I: 195.

186 Véase Nietzsche, Friedrich. Fragmentos péstumos sobre politica. Edicién y traduccién de
José Emilio Esteban Enguita. Madrid: Trotta, 2004, p. 58.

69

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

Los grandes hombres también vienen del pueblo y pareciendo
apartarse de él un punto acaban por volver a sumirse en la
gloriosa y perenne corriente maternal (...), como del pueblo
tiene que salir todo, es menester que salga también lo que
no es pueblo: los escogidos. Del tesoro de su inconsciencia
saca unas cuantas conciencias a quienes encarga de tener
opiniones determinadas, Unicas, particulares, ya que él es el
conjunto de las opiniones reales y posibles, la opinion total,
o lo que es lo mismo, la no-opinién. Porque opinar es tener
una opinién; quien tiene todas las opiniones es que no tiene
ninguna. Toda opinién, pues, es siempre de origen privado y
la Unica significacién justa que puede tener esto de opinién
publica sera la de la opinién privada que se ha expandido, que
ha sido inyectada en el gran nimero de individuos.'®’

De esta opiniéon publica o pueblo se destacan los mejores, los
individuos selectos. Del pueblo surge, afirma Ortega, incluso lo que
no es propiamente pueblo, sino su representacion, es decir, la minoria
selecta altamente preparada'®. Los paralelismos con Nietzsche, tan
decisivo en la obra primeriza de Ortega, son evidentes en lo que respecta
a los origenes de los individuos mejores. Dice el filésofo aleman que por
todas partes encontramos en el pueblo, las “huellas dejadas por los
leones del espiritu que han sido verificados: en la costumbre, en el
derecho, en la creencia; por todas partes la masa se ha doblegado ante
el influjo del individuo™®.

Ortega concibe al pueblo como algo indeterminado, como una idea
abstracta que para ser algo tiene que concretarse en individualidades
que ejecutan acciones concretas. El pueblo, dice Ortega, “es
precisamente vida espontdanea que se ignora a si misma, aparece

(...) como sorprendido de ser tal y cual es, como representando, por

187 De re politica, O.C, I: 195.

188 Una minoria o aristocracia que el filésofo espafiol no entiende en términos exclusivamente
politicos, aun cuando podria -podriamos decir que deberia- tener su reflejo en el campo de
la politica.

189 Véase Nietzsche, Fragmentos, p. 59.

70



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”

en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

eutrapelia, un papel que algtiin poeta erudito le ha compuesto, es decir,
viviendo la definicién que de él ha dado alguien que no es pueblo”'*,

Sin embargo, Ortega acaba una vez mas constatando que el gran
problema de Espana es que la masa popular no se doblega a la minoria,
sino que “la gente, el vulgo (...) ahoga al hombre egregio y personal (...),
exige que todos piensen como todos o lo que es lo mismo que nadie
piense. Asi se ha quedado Espafia reducida a sélo espiritus vulgares,
clegos, terrenales, débiles. Es un caso tragico de seleccion al revés”'®',

3. La idea de “pueblo” en el periodo “realista”
y “raciovitalista” de Ortega.

En 1911 Ortega logra escapar de la “prision” del neokantismo,
como €l mismo dice que hizo en El prélogo para alemanes (1934), en
el cual remite a aquella temprana fecha. En 1912, otra fecha clave
en el devenir de su pensamiento, topa el filsofo con la fenomenologia
y con su idea del mundo de la vida (Lebenswelt). Una corriente de
pensamiento que Ortega, como ya dijimos mas atras, estudié en serio y
cuyo espiritu alentd su obra posterior, aun cuando en la tardia fecha de
1947 afirme, en mi opinién con cierto afan provocador, que abandond
la fenomenologia en el momento mismo de recibirla'®2.

Desde la fenomenologia y con un espiritu mas vitalista, Ortega
modera la importancia que concedia a la cultura intelectual o
racionalista, a la cultura ilustrada de la modernidad, la cual tenia
prioridad en su mocedad, cediendo ahora aquélla ante la realidad
de la vida que comienza a imponerse en su pensamiento hasta que

190 Para una ciencia del traje popular, O.C, II: 784).

191 Ortega y Gasset, Cartas, p. 567. Sobre este importante asunto de la seleccién al revés
volvera Ortega en sus escritos de madurez. A partir de los afios 20, Ortega no cesara de
denunciar el sometimiento del individuo a la masa por el imperio y rebeldia de ésta.

192 Ortega en 1947 se decanta por un pensar fenomenolégico sistematico, del que dice que
solamente es posible si se parte de “un fendmeno que sea él por si sistema. Este fendmeno
sistematico es la vida humana y de su intuicién y anélisis hay que partir”. Por ello, y en
este sentido, es que dice el filésofo que “de esta manera abandoné la fenomenologia en el
mismo momento de recibirla” (La idea de principio en Leibniz y la evolucion de la teoria
deductiva, OC, IX: 1119).

71

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

llegue a convertirse a partir de 1929 en la realidad radical. Ortega
pierde la fe viva'® en el idealismo y el neokantismo/culturalismo por
la insuficiencia de las ideas de razén pura, una forma de razdn, esta
dltima, en que el filésofo espafiol se sumergié en sus anos mozos,
cuando abogaba por la Modernidad tratando de encontrar una solucion
al problema nacional.

Ortega advierte, como decimos, la insuficiencia de las ideas
politicas de razén pura, las cuales, dira el filésofo en 1923 “pierden
brillo y fuerza atractiva. Se empieza a advertir todo lo que en ellas hay
de facil y pueril esquematismo. El programa utépico revela su interno
formalismo, su pobreza, su sequedad, en comparacién con el raudal
jugoso y espléndido de la vida”. A la politica de ideas, para la cual la
misién de la realidad es copiar nuestras ideas, sucede, en su obra, “una
politica de cosas y de hombres. Se acaba por descubrir que no es la vida
para la idea, sino la idea, la institucion, la norma para la vida”'%,

El filésofo espafiol comienza en estos momentos a conceder
prioridad a la idea de la vida, diseniando desde este pensamiento mas
vitalista su idea de la pedagogia y su concepcion de la politica. Segin
Ortega, los politicos tendrian que ser agentes pedagodgicos. Para ello
tienen que desprenderse de los topicos ambientes y, “penetrando en
el fondo del alma colectiva, tratar de sacar a luz en férmulas claras,
evidentes, esas opiniones inexpresas, intimas de un grupo social, de
una generacién, por ejemplo”'®. Compete a los politicos atender al
“mundo de la vida” o a las demandas que proceden de la realidad
vital circunstancial y no a pueriles esquemas ideales o abstractos,

193 Creemos en algo con fe viva, dice Ortega en 1935, “cuando esa creencia nos basta para vivir,
y creemos en algo con fe muerta, con fe inerte, cuando, sin haberla abandonado, estando en
ella todavia, no actia eficazmente en nuestra vida” (Historia como sistema, OC, VI: 50).

194 El tema de nuestro tiempo, OC, III: 630. Dice Ortega: “jPolitica de ideas! Una politica que
vuelta de espaldas a la realidad queria imponer no ideas politicas, sino éticas, juridicas,
religiosas, more geométrico” (Discurso en el Parlamento chileno, OC, IV: 230). En todo
caso, Ortega propone una nueva politica de ideas, “servidoras de la realidad, anhelantes de
sujetarse a ella” (Véase Discurso en el Parlamento chileno, OC, IV: 231). Y en 1950, dir4 el
filésofo que la dialéctica a que se refiere “no es de conceptos, sino real, no es del logos, sino
de la cosa misma” (La reviviscencia de los cuadros, OC, VI: 622).

195 Vieja y nueva politica, O.C, I: 711.

72



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

declarando lo que es, donde por lo que es se entiende “aquella realidad
de subsuelo que viene a constituir en cada época, en cada instante, la
opinién verdadera e intima de una parte de la sociedad”®®.

Pero Ortega no solamente se dirigira a los politicos en su funcién
de agentes pedagdgicos, sino a todas las minorias del ambito social
para que colaboren en un proyecto o programa de pedagogia social
orientado a la educacién politica de las masas o del pueblo en general,
si bien se trata de una politica vital o para la vida frente a la politica
idealista o culturalista de mocedad en que la cultura intelectualista/
racionalista arrinconé la esfera de lo vital. En el Prospecto de la Liga
de Educacién Politica Esparola (1914) dice Ortega: “Para nosotros,
por tanto, es lo primero fomentar la organizacién de una minoria
encargada de la educacién politica de las masas™®".

La labor de estas minorias no seria otra que tratar de implementar
entre el pueblo un tipo de educacién politica realista que suscitara
en aquél un claro compromiso con la realidad nacional. Un tipo de
educacién politica sometida, por tanto, a las condiciones ineludibles
de lo real o de lo que es, pues, “le ha llegado al idealismo la hora de
ausentarse de la politica. El idealismo politico, dice Ortega en 1925, no
es ya mas que la forma laica de la beateria”'®.

Sin embargo, la situacién acaba siendo muy otra. Ortega no ve
cumplir, como suele ser costumbre, sus deseos o proyectos pedagdgicos
de mejora para Espana, criticando tanto la rebeldia del pueblo o
“masa”, asi como también la escasez y desercién de los hombres
mejores: “La rebelién sentimental de las masas, dice en 1922, el odio
a los mejores, la escasez de éstos —he ahi la raiz verdadera del gran

196 Vieja y nueva politica, O.C, I: 711.

197 Prospecto de la Liga de Educacién Politica Espanola, OC, I: 739-740. En Imperativo de
intelectualidad publicado en Espaiia, el 14 de enero de 1922, afirma que “si «pueblo» es
espontaneidad y abandono, aristocracia es disciplina y régimen. Ahora bien, una nacién es
un pueblo organizado por una aristocracia” (Imperativo de intelectualidad, OC, III: 385).

198 Entreacto polémico, O.C, III: 800. Dice Ortega: “No se trata de pensar que todo lo que es,
puesto que es, ademds debe ser, sino precisamente de separar, como dos mundos diferentes
lo uno de lo otro. Ni lo que es, sin mas debe ser, ni, viceversa, lo que no debe ser, sin mas
no es” (Mirabeau o el politico, OC, IV: 216).

73

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

fracaso hispanico™®. Y méas delante, en 1930 en La rebelion de las
masas, vuelve sobre el mismo asunto, incidiendo en que la “desercién
de las minorias directoras” se halla siempre “al reverso de la rebelién
de las masas™,

La ausencia de los mejores, asi como el rechazo de las masas hacia
ellos son dos hechos que definen la historia de Espafa. Pero Ortega,
una vez maés, no pierde la esperanza y sigue indicando que la tarea del
presente no es otra que continuar con una necesaria labor pedagégica
implementada por una minoria ilustrada que necesita ser respetada
por el pueblo o la mayoria social. Solamente en el respeto a los mejores
radica toda esperanza de regeneracion nacional.

La clave se encuentra en seleccionar a los mejores, a las auténticas
minorias selectas y que las masas o pueblo las reconozcan como tal y
sobre todo se encomienden a ellas?’’. Una aristocracia social, intelectual
y moralmente superior: “decir de un hombre que tiene verdadero valor
moral o intelectual es una misma cosa —afirma Ortega en 1928- con
decir que su modo de sentir o de pensar se ha elevado sobre el sentir y
el pensar vulgares. Por esto es mas dificil de comprender y, ademas, lo
que dice y hace choca con lo habitual”?®,

Ortega encomienda la direccién de la sociedad a una pléyade de
hombres selectos que se encargue de la educacion politica del pueblo o

199 Espana Invertebrada, OC, III: 509.

200 La rebelion de las masas, O.C, IV: 399. Sobre la critica de Ortega al racionalismo moderno
progresista, del que denuncia su desdén hacia el pasado y su excesiva confianza en el
futuro, véase La rebelion de las masas, O.C, IV: 392.

201 En 1928 dice Ortega que “la vida de una sociedad y més atn la de un pueblo depende de
que sus individuos sepan bien distinguir entre los hombres y no confundan jamas al tonto
con el inteligente, al bueno con el malo. Mirad: a la hora en que escribo esto para vosotros
hay en Espafia, desgraciadamente, muy pocos hombres inteligentes y de corazén delicado.
Sélo esos hombres puros, espirituales, profundos y nobles podrian mejorar la patria. Pero
no logran que se les atienda”, pues “los espafioles que ahora forman nuestra sociedad
no saben distinguir entre hombres y, acaso de buena fe, creen que son inteligentes los
mds necios, que son buenos los que son més farsantes”. En fin, los espanioles padecemos,
“una perversion del juicio sobre personas” ([Para los nifios espafoles], OC, IV: 233). La
falta de respeto y reconocimiento hacia los mejores por parte de la inmensa mayoria
de los espanoles se convierte en una constante en el discurso de Ortega, una situacién
que el filésofo hara extensible al continente europeo cuando advierta de la por él mismo
denominada como rebelién de las masas.

202 [Para los nifos espanoles], OC, IV: 234.

74



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

masa nacional, pues “no existen hoy —afirma Ortega en 1931— masas
politicas organizadas™®. El futuro de Espaia radica en una exigente
seleccién de individuos con autoridad social y moral que entusiasmen
al pueblo de cara a participar en un proyecto comun de construccién
nacional. Para mejorar el tipo medio tiene que existir ineludiblemente
una minoria social, que con su ejemplaridad atraiga hacia lo alto a la
masa menos dotada, siendo lo mas importante que la masa, pueblo o
muchedumbre reconozca y respete a esos hombres mejores.

Desgraciadamente, Ortega no hace sino constatar, también en su
madurezintelectual, que los espafioles no saben distinguir entre hombres
mejores y peores, consecuencia de su pasion por el igualitarismo y la
perversion radical de sus instintos. Siguen padeciendo los espafioles, en
opinién del filésofo, una perversion en el juicio sobre las personas lo que
responde a una situacién que Ortega describe en términos de “democracia
morbosa”* —asi denomina aquél a la democracia degenerada en la
fecha de 1917, y en 1930 recurre al término “hiperdemocracia” en la que
se convertird en su obra cumbre, La rebelién de las masas— resultado
del plebeyismo triunfante —una idea que se repite en varios puntos de
su obra— del que dice Ortega que es el mas insufrible de los tiranos:
Aqui tenemos —afirma Ortega en 1917 el criterio para discernir dénde
el sentimiento democratico degenera en plebeyismo. Quien se irrita
al ver tratados desigualmente a los iguales, pero no se inmuta al ver
tratados igualmente a los desiguales no es demdcrata, es plebeyo. La
época en que la democracia era un sentimiento saludable y de impulso
ascendente, paso. Lo que hoy se llama democracia es una degeneracion
de los corazones (...). Vivimos rodeados de gentes que no se estiman
a si mismos (...). Quisieran los tales que a toda prisa fuese decretada
la igualdad entre los hombres; la igualdad ante la ley no les basta;
ambicionan la declaracién de que todos los hombres somos iguales en
talento, sensibilidad, delicadeza y altura cordial. Cada dia que tarda en
realizarse esta irrealizable nivelacién es una cruel jornada para esas

203 Rectificacion de la Republica, O.C, IV: 792.
204 Cuanto hay de noble en el derecho democréatico, hay de innoble “en 1la moral, las costumbres,
el arte y los nervios democraticos” (Azorin o primores de lo vulgar, O.C, II: 296, nota a pie).

75

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

criaturas resentidas que se saben fatalmente condenadas a formar la
plebe moral e intelectual de nuestra especie?®.

4. A modo de breve conclusion. Si al “pueblo” y lo
popular, no a la tirania de la mayoria o “plebeyismo”.

A lo largo de estas paginas hemos tratado de ofrecer las claves
antropoldgico-filoséficas de la idea de pueblo en la obra de Ortega, desde
el neokantismo (culturalismo) de mocedad hasta el raciovitalismo de
su madurez intelectual.

En un primer momento, Ortega concede prioridad a la idea de
cultura desde un punto de vista racionalista o intelectualista, tratando de
encontrar una solucién al problema nacional, al problema de Espafia que
respondia a un problema de escasez de ideas y de incultura generalizada,
es decir -y como el mismo Ortega también dira-, respondia aquél a un
problema de achabacanamiento nacional: “El achabacanamiento, afirma
el filésofo espafiol en 1909, no consiste en otra cosa que en haberse
apartado de cuanto significa trascendencia de lo momentaneo, de cuanto
rebosa los linderos del individuo o de la colectividad instintiva”2%,

Ortega traté de implementar todos los medios disponibles a su
alcance, haciendo llamamientos a nivel social, especialmente a los
individuos mejores de la sociedad, con el fin de corregir el rumbo de
su pueblo, raza o nacién. El filésofo se desvivid por el que denomind,
siguiendo toda una tradicién -cuyos mas inmediatos antecedentes los
encontramos en la denominada Generacién del 98 (Unamuno, Azorin,
Maetztu, Baroja...)- como el problema de Espana que para Ortega fue,
como acabara finalmente reconociendo, un problema filos6fico®?, pues no
en vano dice el filésofo en 1908 que por el alma de Espana “no han pasado

205 Democracia morbosa, O.C, II: 274. En otro trabajo afirma Ortega que “la verdad es que
los hombres son desiguales y que la desigualdad entre dos hombres cualesquiera es muy
dificil de calcular” (Fraseologia y sinceridad, O.C, II: 594).

206 Rendn, OC, II: 47.

207 Véase De Haro Honrubia, Alejandro. “El problema de Espafia como problema filoséfico en el
pensamiento de Ortega. El “amor intellectualis” de Spinoza como posible solucién al problema
espafiol”. En De la Cdmara, Maria Luisa y Carvajal Cordén, Julidn (eds.). Spinoza y la
antropologia de la modernidad. Alemania: Olms-Weidmann, 2017, pp. 385-396.

76



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”

en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

ni Platon ni Newton ni Kant, y con una terquedad incomprensible viene
cometiendo, desde hace tres siglos, el gran pecado contra el Espiritu
Santo: la incultura, el horror a las ideas y a las teorias”%.

En sus Cartas de un joven espafol, escritas en su mocedad, entre
1891 y 1908, Ortega se lamenta de nuestra pobreza de energias
espirituales, de nuestro achabacanamiento y de nuestra falta de
independencia intelectual, “este es el ntcleo de nuestra desdicha”®,

En un segundo periodo, a Ortega le sigue preocupando el destino
de Espana —el destino de su pueblo?’ o raza— en la historia. En
Meditaciones del Quijote (1914), dice el pensador madrilefio que es
preciso que, concentremos en el Quijote la magna pregunta: Dios
mio, ;qué es Espafiia? En la anchura del orbe, en medio de las razas
innumerables, perdida entre el ayer ilimitado y el mafiana sin fin,
bajo la frialdad inmensa y cosmica del parpadeo astral, ;qué es esta
Espana, este promontorio espiritual de Europa, esta como proa del
alma continental? ;Dénde estd —decidme— una palabra clara, una
sola palabra radiante que pueda satisfacer a un corazén honrado y a
una mente delicada, una palabra que alumbre el destino de Espafia?
iDesdichada la raza que no hace un alto en la encrucijada antes de
proseguir su ruta, que no se hace un problema de su propia intimidad,;
que no siente la heroica necesidad de justificar su destino, de volcar
claridades sobre su misién en la historia! El individuo no puede
orientarse en el universo sino al través de su raza, porque va sumido
en ella como la gota en la nube viajera?!',

Ortega se pregunta por el destino de Espana, por el devenir de su
pueblo como comunidad de destino vital, que adolece de un enorme
déficit cultural. Ortega advierte, desde posiciones mas realistas,
una vez que ha “superado”’ -todo superar es negar, pero también

208 La conservacién de la cultura, O.C, I: 152. Somos, dice Ortega, “una raza inconcebiblemente
disipada, prédiga” (Ortega y Gasset, Cartas, p. 118).

209 Ortega y Gasset, Cartas, p. 566.

210 En un segundo periodo, Ortega concibe la idea de pueblo o nacién como comunidad de
destino vital, como proyecto comin de futuro a realizar por toda la colectividad.

211 Meditaciones del Quijote, OC, I: 791.

71

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

conservar lo superado y negado, dira Ortega inspirandose en Hegel- el
culturalismo y el idealismo neokantianos, de las nefastas consecuencias
a que abocara el achabacanamiento nacional, el déficit de educacién y
cultura entre la mayoria de la poblacién.

Como consecuencia de esa achabacanamiento nos encontramos,
por un lado, con la ausencia de los mejores, al no ser éstos valorados
ni respetados, mas bien vituperados, asi como, por otro lado, con la
rebeldia o tirania de la mayoria que Ortega también achaca, como
hemos visto en estas paginas, al plebeyismo triunfante: Conviene que
vayamos preparando, dice Ortega en 1917, “la revolucién contra el
plebeyismo, el mas insufrible de los tiranos. Tenemos que agradecer
el advenimiento de tan enojosa monarquia al triunfo de la democracia.
Al amparo de esta noble idea se ha deslizado en la conciencia publica

la perversa afirmacién de todo lo bajo y lo ruin”?'2,

No se deben malinterpretar estas palabras de Ortega. Este no culpa
al advenimiento de la democracia —que segun el fildsofo representa
en su forma liberal la mas alta forma de voluntad de convivencia y
también la mejor organizacién politica ideada por los hombre— de la
tirania de la mayoria o plebeyismo, sino que lo que realmente denuncia
el pensador esparfiol, es la “adulteracién” del principio democratico de
igualdad al querer imponer este ultimo mas alla del ambito en que
tiene legitimidad: La democracia, como democracia, es decir, estricta
y exclusivamente “como norma del derecho politico, parece una cosa
Optima. Pero la democracia exasperada y fuera de si, la democracia
en religion o en arte, la democracia en el pensamiento y en el gesto, la
democracia en el corazon y en la costumbre es el mas peligroso morbo
que puede padecer una sociedad”?'3,

212 Democracia morbosa, O.C, II: 271.

213 Democracia morbosa, O.C, II: 271. En 1930, en La rebelién de las masas, dice Ortega:
“Hoy asistimos al triunfo de una hiperdemocracia en que la masa actia directamente
sin ley, por medio de materiales presiones, imponiendo sus aspiraciones y sus gustos
(...). Lo caracteristico del momento es que el alma vulgar, sabiéndose vulgar, tiene el
denuedo de afirmar el derecho de la vulgaridad y lo impone dondequiera. Como se dice
en Norteamérica: ser diferente es indecente. La masa arrolla todo lo diferente, egregio,
individual, calificado y selecto. Quien no sea como todo el mundo, quien no piense como
todo el mundo corre riesgo de ser eliminado” (La rebelién de las masas, OC, IV: 379 y s.).

78



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

Considerar la democracia algo méas que una férmula juridica, es
decir, un principio integral de la existencia que se pueda aplicar al
arte, la religion, el corazon o la costumbre, nos aboca, dice Ortega, a
cometer una de las mayores extravagancias:

Como la democracia es una pura forma juridica, incapaz de
proporcionarnos orientacién alguna para todas aquellas funciones
vitales que no son derecho publico, es decir, para casi toda nuestra vida,
al hacer de ella principio integral de la existencia se engendran las
mayores extravagancias. Por lo pronto, la contradiccién del ceiimiento
mismo que motivé la democracia. Nace ésta como noble deseo de salvar
a la plebe de su baja condicién. Pues bien, el demécrata ha acabado
por simpatizar con la plebe, precisamente en cuanto plebe, con sus
costumbres, con sus maneras, con su giro intelectual?'.

Como consecuencia de este plebeyismo y democratismo triunfantes,
nos encontramos, dice Ortega en 1932 en El prdlogo a una edicién de
sus obras, con que nuestro pueblo no admite lo distanciado y solemne.
Reina en él lo puramente cotidiano y vulgar —y no lo creativo, pues toda
creacion, afirma el filésofo, es aristocratica o requiere de la excelencia
como forma de virtud—. Las formas del aristocratismo “aparte han sido
siempre estériles en esta peninsula. No se presuma que desconozco la
superlativa insuficiencia de nuestra vida intelectual (...), es de sobra
evidente que desde hace unos diez afnos Espafia ha recaido en una
perfecta inercia mental y que aparecen dondequiera triunfando la
indolencia o la estupidez”?'°.

Con anterioridad a esta fecha de 1932, Ortega ya habia vislumbrado
“la condicién de pueblo pueblo que alguna vez he creido descubrir en la
historia entera de nuestra Espana. No seleccién y modo, sino pasion y
abandono. Sin duda, que esta sed alcohélica de apasionamiento posee
escasa grandeza”?'6,

214 Democracia morbosa, O.C, II: 272. Cuanto hay de noble en el derecho democratico, hay,
dice Ortega, de innoble “en la moral, las costumbres, el arte y los nervios democraticos”
(Azorin o primores de lo vulgar, O.C, II: 296, nota a pie).

215 Prélogo a una edicién de sus obras, O.C, V: 98.

216 Ideas sobre la novela, O.C, III: 888.

79

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro de Haro Honrubia

Resumiendo, Ortega no aborrece de la idea de pueblo ni de lo

popular, sino de la degeneracion de estas ideas en el imaginario social.

El filésofo espafiol se opuso a toda “adulteracion” o radicalizacién de lo

popular bajo la forma del “plebeyismo” o tirania de la mayoria. Pero al

mismo tiempo Ortega incidi6 en la idea de que todos somos hijos tanto

de nuestro tiempo como de nuestro pueblo, no pudiendo realmente

escapar a esta doble condicidn en tanto que seres de caracter social:

Un pueblo es su mitologia y mito, es todo lo que pensamos
cuando no pensamos como especialistas, como médicos, como
abogados, como pintores, como economistas. Mitologia es el
aire de ideas que respiramos a toda hora, son los pensamientos
espontaneos que van por las calles de las urbes como canes
sin duefio, son las emociones andénimas que mueven las
muchedumbres, son los prejuicios de las madres y los pardos
consejos que cuentan las nodrizas, son los lugares comunes
de la prensa y de los oradores. Pero son también mitologia las
creencias basicas de que parte nuestro edificio espiritual, las
tendencias intelectuales que constituyen el empellén inicial
recibido del ambiente por nuestra conciencia infantil, es el
moédulo decisivo, el ritmo mental que penetra integramente
nuestra estructura psicoldgica, atmoésfera omnipresente e
irradiante, siempre y dondequiera eficaz sustancia colectiva
de que los individuos somos sélo variaciones. Una mitologia
es un pueblo (...). La mitologia en que nacemos es nuestra
fatalidad y nuestro determinismo.?”

217 Pio Baroja: Anatomia de un alma dispersa, OC, VII: 282. Dice Ortega: “Cada pueblo es el

80

ensayo de una nueva manera de vivir y que trae sobre sus hombros, como un escultor en
su mente, la misién de crear una nueva figura y gesto de hombre” (Conferencia (1918),
OC, III: 178).



Claves antropologico-filoséficas de la idea de “pueblo”
en la obra de Ortega. Un aristocrata en la plazuela.

Bibliografia

Abellan, José Luis. Ortega y Gasset y los origenes de la transiciéon democréatica.
Madrid: Editorial Espasa-Calpe, 2005.

Campomar, Marta. Ortega y Gasset: Luces y sombras del exilio argentino. Madrid:
Biblioteca Nueva, 2016.

Campomar, Marta. Ortega y Gasset: en la curva historica de la Institucién Cultural
Espaniola. Madrid: Biblioteca Nueva; Fundacién Ortega y Gasset, 2009.

De Haro Honrubia, Alejandro. “El problema de Esparia como problema filosdfico
en el pensamiento de Ortega. El “amor intellectualis” de Spinoza como posible
solucion al problema espafiol”. En De la Camara, Maria Luisa y Carvajal
Cordoén, Julian (eds.). Spinoza y la antropologia de la modernidad. Alemania:
Olms-Weidmann, 2017.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Lecciones sobre la filosofia de la historia
universal. Prélogo de José Ortega y Gasset, traduccién de José Gaos. Madrid:
Alianza Editorial, 1997.

Nietzsche, Friedrich. Fragmentos péstumos sobre politica. Edicion y traduccion de
José Emilio Esteban Enguita. Madrid: Trotta, 2004.

Ortega y Gasset José. Cartas de un joven espafiol. Edicion de Soledad Ortega.
Madrid: Ediciones El Arquero, 1990.

Ortega y Gasset, José. Obras completas (10 tomos). Madrid: Taurus/Fundacién
José Ortega y Gasset, 2004-2010.

Robles, Laureano. Epistolario completo Ortega-Unamuno. Madrid: Ediciones El
Arquero, 1987.

Unamuno y Jugo, Miguel de. En torno al casticismo. Edicién de Jean-Claude
Rabaté, Madrid: Catedra, Letras Hispanicas, 2005.

81

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

Leonardo Eiff
Ungs-Conicet

Para Rocco (e i suoi fratelli)

“Habia que decirles que estaban equivocados en su manera de tener razon”
Oscar Masotta, “Sur o el antiperonismo colonialista”

Resumen:

El articulo propone abordar las aristas de un debate en ciernes
entre perspectivas tedricas contrastantes, que, lamentablemente,
debido a una fatigosa especializacién, no admiten demasiados cruces.
La conceptualizacién del Gobierno que asumié en Argentina el poder del
Estado a fines de 2015 en torno a su emplazamiento en el espacio ideolégico
y su arraigo democratico dispard una serie de controversias que vamos a
condensar en la relacién entre las nociones de “derecha” y “democracia”.
Asi, el articulo procura cruzar algunas intervenciones que se recuestan en
la teoria politica, la filosofia, la ciencia politica y la sociologia politica. Sin
pretensiones de exhaustividad, proponemos un mapeo de razones y una
inteleccién del rasgo humeante de la cuestion. En fin, es un ensayo sobre
los modos de discutir al filo de la indeterminacién.

Palabras clave: democracia, derecha, ciencia, teoria.

Abstract:

The article proposes to approach the edges of a debate in the making
between contrasting theoretical perspectives, which, unfortunately,
due to a fatigued specialization, do not admit too many crossings. The
conceptualization of the Government that assumed the power of the State
in Argentina at the end of 2015 around its location in the ideological space
and its democratic roots triggered a series of controversies that we are

82



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

going to condense in the relationship between the notions of “right” and
“democracy”. Thus, the article attempts to cross some interventions that
lie in political theory, philosophy, political science and political sociology.
Without claims of completeness, we propose a mapping of reasons and an
understanding of the smoking feature of the issue. In short, it is an essay
on the ways of discussing on the edge of indeterminacy.

Key Words: democracy, science, theory, right.
1. Ideas fuera de lugar (en torno a la novedad)

No es un fantasma, ni por supuesto la insistencia obcecada del topo,
pero cierta sombra recorre el paisaje politico argentino desde diciembre
de 2015, erizando pieles, produciendo malestar (;en la cultura?), obvias
respuestas irdonicas y llamados spinozianos a purgar pasiones tristes y
cenirse ala comprension. La sorpresa es hija de una filosofia de la historia,
que desmiente la inmediata asociacion entre politica y contingencia —o
por lo menos nuestras convicciones politicas hacen tambalear nuestras
certezas tedricas— capaz de reemplazar el mito de la revolucion por el
mito de la democracia pero no una razén historica igual a si misma
que, como una cinta transportadora, avanza o retrocede. Decia Barthes:
ante ciertas reacciones que provoca una obra hay que preguntar qué ha
sido herido. Las ultimas elecciones presidenciales lastimaron nuestras
ilusiones politico-democraticas; como el periodo que transcurre desde la
semana santa del 87 hasta la consolidaciéon de la ecuacién menemista,
ahora el cambio de gobierno anula el sintagma “democracia como
democratizaciéon” y nos pone —o0 nos expone— ante la idea de regresion.
(Hacia donde? Hacia el autoritarismo. La Argentina de los afios
centrales del pasado siglo, los golpes de Estado como su condensaciéon
simbdlica, retorna. El sempiterno proyecto de las elites, cuya acta de
fundacién es la masiva violencia contra las poblaciones originarias en la
llamada campana del desierto. Se sabe: crimen y apropiacion de rentas.
Como sugiri6 Vifias a lo largo de su obra, el suceso marco la subjetividad
de las clases dominantes. Por supuesto, como en el psicoanalisis, lo que
retorna nunca es igual a si mismo; ahora el liberalismo autoritario posee

83

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

ribetes democraticos y la economia pastoril goza de tres décadas de
transformacién productiva y empuje capitalista (segunda revolucion de
las pampas, la bautiz6é Hector Huergo, asociando previsiblemente uno y
otro momento). Sin embargo, existe un hilo conductor y una persistencia
de los histéricamente dominantes.

Los riesgos de tales razonamientos son palmarios: el vaciamiento de
la historia en nombre de la Historia, la 16gica especular que contrapone
el derrotero de las clases dominantes con el archipiélago nacional-
popular. Rigideces. Las ciencias sociales, a partir de su fundacién anti-
ensayistica o anti-mitolégica, intentaron desmenuzar y desarmar la
contraposicion. O bien matizando, ironizando y revelando la porosidad
entre las “dos argentinas”, o bien renunciando a la gran historia para
cefiirse a coyunturas singulares, analizando efectos sin atormentarse
con preguntas por el origen. En la primera descollé Halperin Donghi
y la segunda esta detras de los esbozos, una y otra vez recomenzados,
de sembrar una ciencia politica. La institucionalizacion del saber
politoldgico germina ligado a la cuestién democratica y su estabilizacion;
y aunque rechace epidérmicamente la escatologia histérica tefiida de
avances y retrocesos, su saber es una variable dependiente de la validez
heuristica de la democracia. Entre nosotros, lo anterior consiste en
aventar la contaminacién autoritaria estableciendo demarcaciones vy,
en consecuencia, oteando, ora consolidacion democratica, en lugar de
regresion autoritaria, durante la segunda mitad de los afios 90, u ora la
novedad de un gobierno de centro-derecha que navega dentro del cauce
democratico, y para nada corroe su savia vital; salvo en casos puntuales,
1dentificables también en anteriores gobiernos, o sea: no decisivos. Asi, la
veracidad politoldgica se juega en la posibilidad de convivencia conceptual
entre derecha y democracia, no en el éxito del actual gobierno, aunque la
vulgata que asocia la finalizacién o eventual continuacién de semejante
experiencia politica como termémetro de salud democratica ancla alli su
contenido de verdad, sino en la validez cognoscitiva de investigaciones
que conciben nuestra historia politica, con sus sentidos sedimentados,
como una obstaculo epistemoldgico que debemos remover para asir la
novedad. ;Cuél? El laboratorio de un nuevo animal politico.

84



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

Mi trabajo procura interrogar por qué ese laboratorio arriba
contaminado. Pretendo sopesar las resistentes bacterias y los intentos de
esterilizacion. Elijo la rispidez de las nociones de derecha y democracia
puesto que el modo de vincularlas o abismarlas es el nudo borroneo de
nuestra lengua intelectual, elaboracién tedrica y afectos politicos. El
recorrido coagula en los modos de contraposicién entre las variantes
ontoldgicas y analiticas de la democracia. Y aunque es inevitable tropezar
con caricaturizaciones espero no haber construido hombre de pajas, es
decir, jamas abandonar el sentido de la justicia en la lectura, porque,
ademads, y en filigrana, existe la pregunta en torno a jcémo discutir?

La fisura entre derecha y democracia, aquellos que la exponen y
los que se esfuerzan por evidenciar la novedad de la sutura, arrastran
la persistente cuestion de las ideas fuera de lugar. En efecto, instar
a concebir el actual gobierno que preside Macri en paralelo, por
ejemplo, con el gobierno aleman de Frau Merkel requiere una serie de
aclaraciones y prevenciones. ;Por qué? Por nuestra historia enrevesada
o por el caracter inasible de cualquier novedad, podriamos responder de
un modo algo perezoso. Y sin embargo, tal respuesta invita a abrirse a la
novedad, ser porosos y no aprisionarnos en la autoevidencia que hilvana
continuidades atemporales; se sabe: Dictadura 76-83, menemismo y
gobierno actual. Todos embadurnados con el sambenito de neoliberal,
entendido menos como razén (neoliberal) que como admonicién moral.
De todas formas, el sugerente aroma nietzscheano de la enfermedad
histérica no es llevado hasta el final puesto que apenas persigue una
moédica estabilizacién conceptual, afinar el sonido que torne audible
la frase derecha democratica sin las intervenciones ruidosas que
provienen de las letanias historicistas o las jeremiadas de la militancia
politico-intelectual. Se trata de producir ciencia purgada del lenguaje
del sufrimiento. Pero qué ocurriria si interrogaramos la obligacién de
aclarar o precisar, la necesidad de deslinde o de arreglo musical para
tornar tolerable la asociacién entre, resumo, Macri y Merkel.

Elfundamental ensayo de Roberto Schwarzcalibrdla problematica: las
ideas fuera de lugar. Escrito contra el irredento nacionalismo intelectual
latinoamericano de los afios 60 que dicotomizaba realidades en la marcha

85

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

de la liberacién (Caliban contra Prospero), revelaba desacoples, menos
contrastes colosales que pequefias rasgaduras cuyo transcurrir agrietaba
el “cuerpo latinoamericano”. No las venas abiertas de un cuerpo inerme
—y su contrario: la insurreccién como cauterizaciéon—, sino hendijas que
admiten la interrogacién, desmenuzan practicas, coyunturas, antes que
extraviarse en el quiénes somos. Esa atribulada pregunta hizo tropezar
no pocos historias de las ideas latinoamericanas; por el contrario, el fuera
de lugar permitia interrogar sin derrapar lo que en las dltimas décadas
fue bautizado con tono critico como “esencialismo”, “sustancialismos”, etc.
Por supuesto, todas o cualquier idea —como sugiere Palti en su relectura
critico-reconstructiva®®— esta fuera de lugar, y solo una monumental
ingenuidad histdrica puede afirmar que en Europa existi6 o existe una
mayor amalgama entre ideas y realidades sociales. La robusta historia
intelectual en cuanto lectura critica y refinamiento de la afieja historia
de las ideas evidencid lo anterior, no vale la pena abundar. Y al mismo
tiempo, sin duda, las ideas siempre estan en su lugar, puesto que de lo
contrario, sin arraigo alguno, no podrian ser enunciadas en el espacio
social con una minina pretension de verdad, o, en otros términos, que el
significado de las ideas no preexiste a sus condiciones de inteligibilidad.
Pero la cuestién no reside alli (la especificidad contextual de los discursos,
lenguajes e ideas) sino, antes bien, en la imposibilidad de hallar un lugar,
la tierra yerma del concepto. La comparacion con el gobierno de Merkel
es problematica, menos por la remanida retahila sobre los abismos entre
Europa y América latina (alla si, aca no, o al revés) que por aquello que se
pretende contrabandear: la estabilizacién de un discurso, claro y distinto.
Los desfasajes son inevitables. Asi, la pregunta de Schwarz: /las ideas
liberales en el Brasil esclavista del siglo XIX estaban fuera de lugar?
No puede responderse por si o por no. Imposibilidad, sostiene Palti, que
obliga a desplazar la cuestion hacia una historia de los lenguajes, sus
modos de articulacion y circulacién, que asume el rasgo paraddjico de todo
enunciado. No seré consecuente con el programa de Palti (una historia
de un segundo orden de ideas)*?, pero si con el rasgo paraddjico de lo

218 Palti, Elias. El tiempo de la politica. Buenos Aires: Siglo XXI, 2007, pp. 259-308.
219 1Ibid., p. 306.

86



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

politico y sus modos de conceptualizacion. Una amplia gama de estudios
reveld la ambivalencia de los conceptos politicos; polivalencia que es,
desde ya, polemoldgica.??® En rigor: el enlace entre derecha y democracia
—0 con el concepto plano derecha democratica— esta fuera de lugar. Y
lo mismo ocurre con los que insisten en desenganchar el lazo negando
cualquier vinculo y postulando otra ilacién clausewitziana: el gobierno de
Macri es la continuacion de la dictadura por otros medios. Los primeros
privilegian las constricciones del espacio democratico y los segundos la
fuerza ideolégica encaminada a conquistar la hegemonia. ;Ni uno ni otro?
Mejor: intentaremos sondear las razones en el equivoco y el equivoco en
las razones. Sus fuera de lugar.

2. La poliarquia como certeza y oficio

Nuestro politélogo (no tan) imaginario podra alzar los hombros,
sin ser por eso devenir una variante del filisteo aleman —y aunque lo
fuera ya no podemos advertirle de te fabula narratur—, y continuar
con su métier cientifico guarecido en definiciones, indices y discusiones
razonadas, e incluso decirnos, o contra advertirnos, como Settembrini
al joven Castrop en La montafia méagica: jcuidado con las paradojas!
Disfrutamos de sus juegos de lenguaje, pero habra que reconocer su
endeblez cuando nos ajustamos a la produccién de conocimiento. La
cuestion con la ciencia politica no es lo que no ve sino lo que ve?!,

“El arribo al gobierno nacional de Mauricio Macri expresa una
‘oportunidad histérica’ para una centroderecha modernizante nacida

220 “Todos los conceptos, ideas y palabras politicas poseen un sentido polémico; se formulan
con vistas a un antagonismo concreto, estan vinculados a una situacién concreta (...) y se
convierten en abstracciones vacias y fantasmales en cuanto pierde vigencia esa situaciéon”.
Schmitt, Carl. El concepto de lo politico. Madrid: Alianza, 1991, p. 60.

221 Meneo los términos “ciencia politica” o “politélogo” sin referirme a la disciplina particular
sino a concepciones cientificas de la politica o que consideran imprescindible estudiarla
afilando un discurso del método. En este sentido, los diversos enfoques politolégicos, la
sociologia politica, etc, caben en el esbozo. Hay otro modo rapido de calificar produciendo
la distincién lefortiana et al. entre la politica y lo politico; la primera consiste en una
operacién de conocimiento que busca perimetrar la politica y la segunda atafie a los
principios generadores de la sociedad. Huelga decir, que esté dltima inclina la balanza de
manera ostensible y nuestra intencién no es menoscabar el conocimiento politolégico sino
pespuntuar sus razones.

87

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

de las cenizas de la crisis del sistema politico argentino, en 2002 (...)
En definitiva, PRO primero, Cambiemos a partir de 2015, quieren
ser, desde la conduccion del Estado, la direccién ético-politica de un
proyecto modernizador acorde con un ethos empresario flexible e
internacionalizado.”®? Las frases que descarga Vommaro al comienzo
de su ultimo trabajo remiten tanto a la sociodicea de los miembros méas
o menos conspicuos de la actual coalicién de gobierno como al conjunto
de certezas a las que arribé en una ya extendida investigaciéon. La
oportunidad histdrica alude a la crucial figura de la novedad. En dos
sentidos: la centroderecha gobernante es pragmatica y democratica
(o gobierna dentro de los margenes de la legalidad democratica).
Se diferencia, entonces, del fuerte sesgo ideolégico de las anteriores
derechas y de la recurrente tentacién autoritaria que la atravesd a
lo largo del pasado siglo. E1 PRO primero, y la coalicion Cambiemos
después, se ubican en el lado derecho del hemisferio politico —a pesar
de que sus principales espadas politicas mayoritariamente no se
reconocen alli y reniegan de la etiqueta, pero el investigador sabe
que debe producir una objetivacion distinta al sentido practico de
los actores— con las dos salvedades que constituyen el envoltorio de
la primicia. Asi, Sergio Morresi sostiene que en PRO, a diferencia de
Alsogaray y sus huestes, “la apuesta por la democracia es clara”, y
concluye, casi feliz por el fortalecimiento de nuestra joven democracia,
que “el surgimiento de PRO resulta una novedad auspiciosa”?. Nueva
derecha, entonces, como por otra parte rezan algunos titulos de libros y
articulos. En consecuencia, el esfuerzo argumentativo recae en revelar
los signos de la novedad. La positividad de las adjetivaciones en torno
a lo novedoso (con las que Morresi y Natanson son mas dadivosos y
Vommaro mas reticente) proviene de la deuda con la aneja tesis de
Torcuato Di Tella que vinculaba las flaquezas del sistema democratico
con la debilidad electoral de la derecha politica. Y sibien ya no es posible
acompanar los presupuestos normativo-teleologicos que tornasolan

222 Vommaro, Gabriel. La larga marcha de Cambiemos. Buenos Aires: Siglo XXI, 2017, pp. 11-17.

223 Morresi, Sergio. “E1 PRO y las relaciones entre la derecha y la democracia en la Argentina”.
En Morresi, Sergio y Vommaro, Gabriel (eds). Hagamos equipo. PRO y la construccién de
la nueva derecha en Argentina. Los Polvorines: Ed. UNGS, 2015, pp. 185y 201.

88



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

la hipétesis ditelliana hay un reenvio, explicitado por los autores,
puesto que parece emerger una fuerza politica con las caracteristicas
anheladas por el coqueto sociélogo. Ahora bien, para producir evidencia
es crucial suscitar el deslinde, trazar una frontera “alfonsinista” entre
autoritarismo y democracia al interior de la derecha argentina.

El elemento pragmaético insinta dos cuestiones interconectadas.
Evitar constituir un partido ideolégico que rapidamente se tope
con la disyuntiva entre afincarse en una identidad robusta pero
electoralmente testimonial o intentar el clasico “entrismo” en los
partidos tradicionales nutriéndolos de cuadros y, sobre todo, de ideas.
El PRO nace, es decir organiza su narracion y sus marcas identitarias,
contra el modelo, digamos para abreviar, UCEDE (o en el juego
especular: el de los partidos de izquierda marxista). Lo anterior no
indica ausencia de ideologia (menos en sentido althusseriano que en
la no muy recordada definicién arendtiana: légica de una idea), sino el
rasgo comun de los partidos politicos mayoritarios, o con aspiraciones
a constituirse en tales, que no dudan en subordinar la coherencia
ideoldgica a la apetitosa conquista de la mayoria electoral. Habia
que sortear la interconexién abismal entre predicar en el desierto o
perderse en las telaranas de los partidos tradicionales (sobre todo en
la musarafia peronista, especializada en vampirizacién ideoldgica);
para ello se requiere programar menos la inoculacién de ideas que el
buceo en los sentidos comunes que colorean el pais argentino. E1 PRO
brota de la escucha, y de una muy precisa y singular: las cacerolas
que sonaron en diciembre del 2001. El software de esa escucha, el
sondeo de emociones y las tesis sobre la sociedad que proyecta, otea un
orden posible presuponiendo el desorden presente antes que solazarse
en el cacareo reclamante de cambios fundacionales. La escucha
interesada, digamos, en la construccion de poder politico. Pues bien, el
funcionamiento de ese musculo auditivo es pragmatico. La complicidad
entre los mundos sociales y mundos politicos —el mentado ethos
partidario— de la actual elite gobernante ofrece su revés de trama en
la fabricaciéon de un hiato, puesto en narraciones morales de despojo
y arrojo o en sesudas tecnoldgicas de humanizacién y apego, entre los

89

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

ucases del jefe y la escucha al vecino. La eficacia de la cesura connota
la primacia de una concepcién pragmatica. Y explica la novedad en la
anatomia politica de un partido de derecha?*.

Continuar con la exploracién anterior implicaria auscultar la
convergencia entre la aspiracién a una direccién ético-politica (para
aludir al dictum gramsciano de Vommaro) y los corcoveos banales de la
sociedad liquida, con las marcas de plebeyismo que aun perdurar en la
trama que llamamos Argentina, en el contexto testeado y deseado del
nuevo espiritu del capitalismo. Pero nuestro tema exige calibrar las
definiciones conceptuales alrededor de otra convergencia, ya no posible
si no cierta: la derecha democratica. O la mas aséptica (y algo tibia):
gobierno / partido de derecha que cartografia practicas e impulsa
politicas al interior de la legalidad y el mecano democratico.

Una discusién razonada, como reclama Natanson?®®, en torno a la
pertenencia de las politicas de gobierno (no importa la psicologia de los
actores aunque si su ethos en cuanto produccion de sentidos plausibles
de validacién social) al espacio democratico supone un acuerdo de
condiciones minimas, un fondo comun, o dogmaético, alrededor de
qué es la democracia y cuando se sortea su umbral. Un horizonte
compartido al que luego se agregara o no densidad politico conceptual:
un régimen politico se define por el conjunto de instituciones y normas
que regulan la lucha por el poder. La democracia, entonces, es ante
todo un procedimiento de seleccion de gobernantes y ejercicio del
poder. Es el momento politico de la ciencia politica, o su politica de la
lengua. Confianza en la razén puablica y, en el extremo, en la siguiente
variante: si todos fuéramos racionales, no habria conflicto alguno. Es
decir: si pudiéramos prescindir del impresionismo interpretativo y

224 Ver los trabajos de Rocio Annunziata en torno a las paradojas de la proximidad, cuyos
rasgos definen las practicas politicas contemporaneas y su creciente disonancia respecto a
las formas consagradas de la representacion. Se advierte en la nocién de representacién de
proximidad; ovillo de paradojas que la autora va deshilvanando. Cito este, en colaboracién
con Matias Landau: “,Qué hay de nuevo en el timbreo?”. En www.revistaanfibia.com/
ensayo (agosto 2018).

225 Natanson, José. ;jPor qué? La rdapida agonia de la Argentina kirchnerista y la brutal
eficacia de una nueva derecha. Buenos Aires: Siglo XX, 2018, p. 121.

90



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

sus inevitables desvarios. Por eso, Natanson, en la respuesta a sus
criticos, se alegra cuando alguien, jpor fin!, incorpora datos?®. Las
controversias sobre la democracia sin usos prudentes de la razén
publica y buenas dosis de evidencia empirica derivan en una confusién
inextricable; en produccién de idiolectos, lenguas de cendaculo o
directamente jerigonzas; chispeante y atractiva cuando la pronuncia
Horacio Gonzalez y grotesca cuando la vocifera Ricardo Forster. En
suma, a partir de tales requisitos las definiciones de la democracia,
puesto que (se) obligan a una maxima neutralizacién de la lengua,
son siempre minimas. Condiciones de inteligibilidad, clarificacién
conceptual y evidencia contrastable —shibboleth que permite demarcar
los procederes cientificos del interpretacionismo, que no se le niega
a nadie puesto que alli “somos todos peronistas” que organizan los
parametros indispensables para una discusién razonada. Sin embargo,
los que promueven un necesario discurso del método para asir la
democracia admiten, sin duda, la inherencia conflictiva de la sociedad,
los sedimentos de sentido que estructuran las percepciones sociales, e
incluso la fragilidad de las acciones tendientes a otorgar racionalidad
a la discrepancia. Pero no en el campo de la ciencia. Subsiste cierta
desconfianza para con los poderes de la retérica?’, las trompetas de la
sedicién segin Hobbes, de origen contractualista y comun al razonar
claro y distinto —es el hilo tendido entre la concepcién ilustrada y
rousseauniana de la democracia y las teorizaciones politologicas
contemporaneas desde el inaugural Schumpeter, a pesar de que
la segunda concibe su certeza en ruptura con la primera—. Asi, la
definicién de democracia se vinculé a los contenidos proposicionales
antes que a la persuasion retérica. Sus efectos ilocucionarios provienen
de la pericia del investigador para recrear la asociacién moderna entre
produccion cientifica y neutralizacion de la lengua. Es lo que se pone
en juego en la hipétesis de la derecha democratica.

De todas formas, su fuerza y rigor se asientan en una obsolescencia.
El marxismo, que quiso ser una ciencia antes que una retérica, acuio la

226 Ibid., p. 115.
227 “Un debate serio exige dejar de lado los trucos retéricos”, ruega Natanson. Ibid., p. 121.

91

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

categoria de democracia burguesa, que permitia aceptar la demarcacién
politolégica agregandole el menoscabo particularista. Se reconocia el linde
entre democracia y autoritarismo sin dejar de invocar el corsé capitalista
que agujerea, o fetichiza, cualquier sustancialidad democrética. El
universalismo de la mercancia acotaba la vida democratica o la reducia
a su aspecto formal. Asi, dentro de la koiné cultural marxista el triunfo
electoral del Cambiemos no supone mayores desafios conceptuales, es la
novedad de la no novedad (como sostuvo Griiner respecto a la relacion
original entre la web y la industria cultural). El punto es que dicho
enjambre cultural estallé en pedazos. La afieja categoria marxiana ya no
puede atravesar el scanner de la vigente aduana de saberes. El macrismo,
definido por Horacio Gonzalez, como “dictadura capitalista constitucional
limitada” (o las metonimias politicas que explora Rocco Carbone para
pensar la relacion de contigiiiddad entre la racionalidad mafiosa y la de la
Alianza-Cambiemos; el sottogoverno emergiendo a la superficie, punta de
iceberg pero condensacion de sentidos), acaso revele menos del macrismo
que la orfandad que provoco la debacle de la teoria politica de raigambre
marxista. Para Natanson es un ejemplo de truco retérico, o al menos no
es operacional de acuerdo al adjetivo usado por Morresi para descartar
opciones conceptuales demasiado recargadas o no suficientemente
discernibles, un retruécano incapaz de ilustrarnos en torno a los
umbrales entre la democracia y el autoritarismo. En efecto, las cabriolas
dialécticas de los restos dispersos de la tradicion intelectual de izquierda
ya habian sido impugnadas por Claude Lefort, quien sin embargo no
se priva de menoscabar a la ciencia politica ponderando la primacia
filoséfica de lo politico, a comienzos de los afios 80, cuando sostenia que
la llamada revolucién conservadora liderada por Thatcher y Reagen
no astillaba el régimen democratico o cuando enfatizaba la diferencia
entre las dictaduras sudamericanas y el totalitarismo soviético, que la
izquierda europea con mala fe confundia. Pinochet en Chile y Jaruzelski
en Polonia, aunque militares y putchistas exitosos no responden al mismo
tipo de régimen ni en sus pretensiones ni en su argamasa vital. La mayor
amenaza proviene del segundo puesto que alienta un modelo general de
existencia, contracara universal de la democracia. Asi, el thatcherismo
permanecia dentro de la frontera democratica, aunque afectara las

92



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

condiciones sociales de reproduccién de la existencia comun, porque el
poder, la ley y el saber no habian iniciado su camino de unificacién, es
decir, la politica conservadora podia ser critica en el espacio publico, en
la prensa, y la posibilidad de derrotarla electoralmente y revertir sus
mandobles permanecia abierta. Argumentaciones como las de Lefort,
que seguramente muchos otros cortejaron durante el crespusculo del
comunismo y la elevaciéon de la democracia a dimensién universal, son
ahora movilizadas para destacar las incongruencias de aquellos que
dudan de la coexistencia de gobiernos de derecha y pulso democratico.
Las izquierdas en el siglo XXI buscan nombres, rehusandose a aceptar
aquellos que la despotencian ain mas. Nombrar no es facil, dice Horacio
Gonzalez, maestro de los nombres. Insistir en el arrojo produce, en
efecto, torsiones, que pueden suscitar malhumor o sorna, y sobre todo
la percepcion de que el argumento no avanza, puesto que en verdad no
hay tal. En cambio, las razones politolégicas progresan en consonancia
con los sentidos dominantes de la época: el linde entre democracia y
autoritarismo, aunque expuestos con el imprescindible distanciamiento,
o reflexividad, que exige el saber cientifico. No hay mayor dificultad en
nombrar puesto que los conceptos emergen de la confluencia entre la
evidencia empirica y las tradiciones intelectuales. Se organiza un plexo
de significaciones que ofrecen parametros de inteligibilidad e hipdtesis
al interior de carriles contrastables. Y funciona. En rigor: el derrumbe
politico-epistémico del marxismo y la eficaz neutralizacién de la lengua
retdrica le permiten a los cultores de la ciencia politica auto-ubicados en
la franja izquierda del espectro ideol4gico, exponer sus razones en torno a
la novedad macrista e incluso animarse a ponderar modos de disputarle
el corazén de las mayorias sociales.

3. Condiciones

El juego de pases, con sus rispideces y rugosidades, entre los
mundos sociales de pertenencia y la 16gica especifica del espacio politico
que estudia con precision la sociologia politica de las elites, permite
ensanchar el 4ngulo de toma hacia la afieja cuestién de las condiciones
sociales de la democracia. Desde por lo menos la clasica investigacién

93

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

de Barrington Moore alrededor de los origenes sociales de la dictadura
y la democracia subsiste la pregunta por el armazén social que acota
o no el panorama de la vida democratica?®. Gino Germani rond6 la
problematica en sus ultimos trabajos, cada vez mas distanciados de
la tesis sefiera de la modernizacion.??® Las decisivas transformaciones
del capitalismo en las ultimas décadas dieron pabulo para una
reinterrogacion del problema teniendo en cuenta la modificacién
radical de las condiciones sociales que habian estructurado la
percepcién en torno a la comunién entre régimen democratico y Estado
de bienestar, o, para decirlo de modo menos europeo, sociedad salarial
y Estado interventor. Asi, los estudios sobre la nueva derecha ligan la
plausibilidad de su emergencia a la efectiva transformacion de la vida
social, que nos permitimos sintetizar bajo el paraguas conceptual del
nuevo espiritu del capitalismo. La nueva derecha es, a la vez, efecto y
promocién de esos cambios. El reconocimiento de esa realidad social
renovada y el deseo de profundizar su sendero.

Ahora bien, existe toda una gama de estudios que indagan
la corrosion de la vida democratica a raiz de las vertiginosas
transformaciones del capitalismo contemporaneo que alteran
sustancialmente las motivaciones actitudinales tendientes a sostener
lo comin democratico. El triunfo de la ideologia emprendedorista,
la promocién de la flexibilidad, el ethos empresario como modelo
social general, minan los histéricos lazos de solidaridad social y los
bienes colectivos que constituyen el plafén de los modernos regimenes
democraticos. No voy a abundar en una tematica que ya cuenta con
un denso recorrido; quiero destacar, en cambio, que las ciencias
sociales dedicadas a examinar el nuevo animal politico que gobierna la
Argentina destacan su ligazdn, testeada y alabada, con la subjetividad
que moldea el capitalismo contemporaneo, sin que dicha concatenacién
revele incongruencia alguna con la democracia. Por el contrario, la

228 Moore, Barrignton. Los origenes sociales de la dictadura y la democracia. Barcelona:
Peninsula, 1990.

229 Germani, Gino. “Democracia y autoritarismo en la sociedad moderna”. Critica y utopia
N°1, 1979, pp. 25-63.

94



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

reciente investigacion coordinada por Ezequiel Ipar y Gisela Catanzaro
intenta enraizar en el “caso Argentino” una de las preguntas cruciales
de las ciencias sociales contemporaneas: el creciente hiato entre las
ideologias dominantes del capitalismo emprendedor y las condiciones
subjetivas y socio-simbdlicas de la vida democratica®®. Retomando
la perspectiva de la critica de la ideologia y remozando el inspirador
estudio dirigido por Adorno sobre la personalidad autoritaria, la
investigaciéon rastrea la napa profunda de una subjetividad anti-
democratica en expansion, que, al mismo tiempo, alimenta la fuerza
electoral de Pro primero y Cambiemos después, y pone en entredicho el
horizonte democratico de la sociedad. El estudio radicado en la Ciudad
de Buenos Aires en un momento algido de polarizacién politica (2013-
2015), que, segun concluye Vommaro motiv) una potente movilizacién
“desde arriba” y funcion6 como argamasa ideoldgica justificadora del
“salto a la politica”, adquiere envergadura para reflexionar sobre
el vinculo entre derecha y democracia. Al lector corresponde juzgar
la pertinencia de la investigacién. Sin duda, connota otra nocién de
democracia: la democracia como forma de sociedad o el régimen politico,
menos como conjunto de reglas y procedimientos que como la savia de
la vida comtn. Asi, Ipar y Catanzaro son sensibles a la corrosion de las
condiciones subjetivas que tornan viable la democracia —aquello que
en la tradicién republicana se conoce como virtud—, o que evitan que
las instituciones democraticas o el espacio publico sean mera fachada
o la orquestacion farsesca de posiciones cristalizadas que aprovecha la
desigual distribucién del poder simbdlico y material que circula por la
sociedad. No fabulan continuidades entre la dictadura y el macrismo
ni recuperan el concepto de democracia burguesa, destacan, mas bien,
una complicidad ideolégica. Del estudio de las subjetividades anti-
democraticas se deduce la validez de interrogar las condiciones sociales
de la democracia; puesto que, de lo contrario —estos es: definir el
régimen democratico sin remitir a su modo de enraizamiento societal—

230 Ipar, Ezequiel y Catanzaro, Gisela (comps). La subjetividad anti-democratica. Elementos
para la critica de las ideologias contemporaneas. Buenos Aires: Documentos de trabajo N°
76, Instituto Gino Germani, 2016.

95

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

queda vedada una zona de la interpelacién politica cuyo horizonte
carcome la vida publica. Franja del anélisis y la reflexiéon que trasluce
mejor la critica de la ideologia antes que la sociologia interpretativa
(a veces demasiado dadivosa con los actores). En las palabras de los
autores, referidas al macrismo y sus intérpretes:

La interpretaciéon de dicho proyecto en todas sus implicancias
reclama, sin duda, el estudio de nuevas torsiones en el campo
politico. Sin embargo, tenemos que analizar estas transformaciones
sin perder de vista esa dimension social mas densa y amasada en la
larga duracién a la que nos hemos referido recuperando el concepto de
autoritarismo social. (...)El legitimo impulso a comprender como es que
el nuevo neoliberalismo —lejos de limitarse a una pura “racionalidad”
sistémica— hace politica, requiere de un realismo complejo (...)
Requiere, en sintesis, de una perspectiva critica que se vuelva capaz
de pensar y conceptualizar los modos en que hoy se combinan las
promesas pragmaticas de felicidad ilimitada con reinterpretaciones de
un autoritarismo social mas o menos inconsciente?3!.

4. Vidas

Hay, por lo menos, tres maneras de pensar la sefialada larga
duracién. La primera refiere al liberalismo autoritario, la segunda
indaga la pluralidad de sentidos que emergen de la inmigracién como
pieza medular de la identidad argentina y la tercera abreva en el
entrevero paraddjico que brota del triunfo de la democracia y la derrota
de los movimientos revolucionarios.

Es posible ondular lineas volcanicas al interior de la historia
argentina. El sintagma que podemos arropar bajo liberalismo
autoritario remite tanto a los explicitos gobiernos autoritarios surgidos
de los golpes de Estado como a la discursividad del ordenamiento y
el disciplinamiento social que perfora el umbral entre democracia y

231 Ipar, Ezequiel y Catanzaro, Gisela. “Nueva derecha y autoritarismo social”. En www.
revistaanfibia.com/ensayo (agosto 2018).

96



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

autoritarismo. Existe cierta sincronia entre la temporalidad del golpe
y la de la corrida cambiaria, cuyos efectos paralizantes buscan suplirse
con una pedagogia del orden que describe el momento anterior como
fuente de desorden, ingobernabilidad, populismo, en fin... El rasgo
medular del liberalismo autoritario es legitimar un reordenamiento
social, producir una hendidura (el golpe, la corrida) que torne plausible
—aceptable socialmente o incluso que la “sociedad” lo desee— el proceso
de reorganizacién. El problema, sin duda, es la recurrencia de ese
proceso o su incapacidad para durar. Que aguijonea, por su parte, la
tozudez explicativa alrededor del péndulo o del empate hegemonico, en
versiones levemente aggiornadas, a la page. Los gobiernos, que para
fundar considerar imprescindible reordenar, equilibrar variables,
apelan, abren la tranquera, del autoritarismo social. Elemento que
anida en el fondo de las sociedades modernas como resto inasible, el
“inconsciente fascista”, cuyo clamor explicito exige el restablecimiento
de las jerarquias. A lo largo del siglo XX la teoria politica y social se
hizo la atronadora pregunta: ;por qué las masas populares desearon el
fascismo? Las multiples respuestas importan menos que la posibilidad
misma de un deseo semejante. La exploracién de la zona novedosa
de la actual fuerza gobernante debe incorporar la pregunta por
la habilitacién del deseo fascista o el esfuerzo por recostarse en el
pregnante autoritarismo social que ofrece garantias de legitimidad
para las politicas de reordenamiento y, al mismo tiempo, corroe las
condiciones de la vida democratica.

En segundo lugar, la apelacién al jano de la Argentina aluvial como
fuente de legitimidad de una derecha democratica, esto es, el rasgo
plebeyo asociado a cierto individualismo, mas o menos cualumquista,
que explica la movilidad social ascendente como producto del esfuerzo
y el mérito individual, sin considerar los contextos sociales que
lo tornaron viable, en fin: la forja de una identidad de clase media
blanca, o emblanquecida, politicamente anti-peronista y socialmente
meritocratica. Segun Natanson, Vommaro et al. Cambiemos toca esa
cuerda que abriga uno de los mitos fundantes de la identidad argentina
como pais de clases medias. Rasgo janico, o en disputa, puesto que la

97

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

Argentina aluvial contiene e impulsa, también, el aluvién zooldgico.
La derecha democratica recrea las tesis de la modernizacién: sin
peronismo y sin dictadura. La divisoria politolégica entre democracia
y autoritarismo reenvia a la frontera alfonsinista que establece una
complicidad sutil entre populismo y dictadura; por eso el fin de la
dictadura o el populismo exige la reconversion republica del peronismo.
Purgar el hecho maldito para consolidar la democracia. Asi, el problema
de hundir la identidad de Cambiemos en una de las caras de la larga
historia inmigratoria, cuyo fondo individualista y plebeyo es sustrato
social tornasolante de una derecha democratica, omite el enjambre
entre anti-peronismo y autoritarismo social?®?, o, en otros términos,
propaga, como vector politico ineludible, el minimalismo democratico
cuya inteleccién resulta de la ciencia politica.

En tercer lugar, la democracia que renace o retorna tras las
elecciones de 1983 es entenada de una masacre y de una derrota
politica decisiva. Segun Los espantos, estética y postdictadura?®® —
incisivo ensayo de Silvia Schwarzbock—, el significado de la democracia
es la no verdad —opinién, disenso, perspectivismo, discurso—, cuya
emergencia denota la aniquilacion de la vida verdadera (la vida
revolucionaria, de izquierda), transmutada, para peor, en victoria.
Asi, la verdad se guarece en la ficcion (de la memoria, el retorno o la
discursividad). Incapaz de volverse politicamente decible o de hallar
un correlato revolucionario, la cultura es mercancia, equivalente
abstracto, tolerado y respetado. La democracia no es resultado del
triunfo de ésta sobre la dictadura sino fruto de la derrota de la vida
verdadera a manos de la dictadura. Pero el nudo, ya muy intricado,
se enreda aun mas cuando se observa lo siguiente: los que vencieron
callan, simulan derrota, y los que fueron brutalmente vencidos hablan,
escriben la historia, simulan victoria. Y bien, si hay algun resquicio
para la verdad, tras el exterminio de la vida revolucionaria, éste solo
podra traslucirse en la estética, en una estética de los espantos. La

232 Ver Adamovsky, Ezequiel. Historia de la clase media en la Argentina, Buenos Aires:
Booket, 2015, pp. 373-380.
233 Schwarzbock, Silvia. Los espantos. Estética y dictadura, Buenos Aires: Cuarenta rios, 2015.

98



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

verdad, en sentido adorniano, como lo no idéntico ya no es politizable
(con la salvedad, para nada menor, del movimiento de mujeres
en curso). La imposibilidad de postular otra vida impide definir a
la democracia con otros atributos que su si-mismo. Su horizonte
insuperable clausura la historia o consagra el “socialdemocratismo”:
la necesidad de reformas acordadas. Pero, a su vez, la democracia, o
ahora la derecha democratica, debe legitimarse como contracara de la
dictadura, y para ello, para que se note el contraste, “y en el contraste no
se hable de postdictadura, sino de democracia, a la palabra democracia
no puede agregarsele ningin adjetivo descalificativo: ni formal, ni
burguesa, ni liberal”?*, Desde el periodo de la transicién hasta hoy,
la democracia argentina es vitalista. Eleva el concepto de vida como
barrera infranqueable (aunque varias veces haya sido franqueada
pero sin ahorrarse el sonsonete del escandalo) frente a la muerte. Asi,
la vida de izquierda, que consideraba la existencia en el arrojo —segin
la lectura kojéviana de Hegel: 1a posibilidad de arriesgar la vida es lo
que distingue lo humano de lo animal, no solo el saberse mortal sino el
ser capaz de poner en juego la zoé en pos de un bios superior—, ahora
solo puede ser entrevista en su faceta cristoldgica; resabio teolégico
que desentona frente al vitalismo democratico. El problema es que la
Unica vida que puede rehabilitar la democracia es la vida de derecha.
En rigor, ya no es factible adjetivar a la democracia como burguesa
porque, tras los campos de concentracién, la critica del joven Marx a
los derechos humanos como derechos abstractos del burgués solo es
pronunciable dentro del aula universitaria. El triunfo cultural de la
izquierda, al interior del salén literario o en las infinitas modulaciones
de los ex que memoran, encuentra su correlato en la aceptacion de la
vida de derecha como la Unica posible; esto es: dentro de ella todas las
reformas o distribuciones del ingreso son plausibles a condicién de no
impulsar a la democracia mas alla de su sustrato vital: el ser, ante
todo, postdictadura.

234 Ibid., p. 96.

99

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

En suma, la conceptualizacién novedosa de una derecha democratica
no puede obviar el correlato medular entre democracia postdictatorial y
vida de derecha. Cuando queda tabicado cualquier atisbo de superacion de
nuestra propia cultura, lenguaje o instituciones, se crean las condiciones
para la expansién sin limites del liberalismo, que se vuelve pragmatico
y relativista. El escenario democratico, el reino espectacularizado donde
todas las opiniones son validas y valen lo mismo, consagra a la derecha,
que ya no requiere usufructuar ningun ismo —puede, llegado el caso,
instrumentar los ismos populares— puesto que se confunde con la vida
misma, como la T.V., (o con la vida sin el fantasma del comunismo). Los
politicos, medios y académicos comparten la misma razén burocratica
para inteligir la democracia cuyo rasgo distintivo, que se deduce a reglén
seguido de la frontera entre la vida y la muerte, es el voto. De todas
formas: “por su representatividad traducida en nuimeros, porcentajes
y estadisticas, el voto convierte a la politica en dependiente de saberes
que miden a los hombres con técnicas de mercado, empezando por
las encuestas. Por el voto, la politica sacrifica su autonomia para
subordinarse a la parte métrica de las ciencias sociales”®. Las politicas
de emancipacién tonificaban una relacién irrepresentable con el pueblo;
en cambio, la vida derecha en democracia es representable, datable,
coincidente con la verdad politoldgica —la ciencia de la democracia—, que
es, en rigor, no verdad.

5. Epilogo

Oscar Masotta se dirigi6, en un magistral ensayo politico?®,
imaginariamente a las masas peronistas que quemaban iglesias
para advertirles que tenian razon, pero que estaban equivocadas en
su manera de tener razon. Notable torsién retérica: se podia tener
razén en el plano de la historia, en la ferocidad que anida en el
entramado de relaciones sociales, incluso en la legitimidad politica del
recurso a la violencia para acabar con la dominacién, y sin embargo

235 Ibid., p. 93.
236 Masotta, Oscar. “Sur o el antiperonismo colonialista”. En Conciencia y estructura. Buenos
Aires: Eterna Cadencia, 2010, p. 185.

100



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

equivocarse, chingar, en el aspecto concreto de la accién, puesto que
las consecuencias no deseadas de la accién —y todo accién incuba
esa objetividad desviada— podian volverse contra los propdsitos
medulares de las masas populares peronistas. Exhortacion que puede
invertirse puesto que existe una manera de tener razén en un marco
de equivocacidn.

La contemporaneidad de los sucesos, aquello que acontece
mientras pensamos como acontece, es siempre huidiza, medrosa (la
pecaminosidad del presente en la estela romantica); por eso tendemos
a apostar por la circunspeccién o por el arrojo, tentando la a menudo
infructuosa via del mezzo. Pero lo contemporaneo es lo intempestivo.
Hay que pensar al filo de la indeterminacién. Asi, se impone situar al
actual gobierno de Cambiemos en el ajuar de las fuerzas contrastantes
que organizan la trama de sentidos de las ultimas décadas politicas.
El consenso, mas o menos extendido, en torno a su ubicacién en el
clivaje topoldgico del espacio politico, derecha o centroderecha,
deviene polemoldgico cuando agregamos el otro polo, univesalizante.
Anado que la postulacion de clivajes alternativos como el de republica
y populismo no puede admitir mayores consideraciones. Si bien el
término populismo gozé de un indudable caracter reactivo, aglutinante;
la apelacion a la republica hunde su semantica en la tradicional
discursividad de las elites dominantes en la época de la rebelién de las
masas. Tomando con minima seriedad las sesudas argumentaciones
de Andrés Rosler?” es inhallable cualquier atisbo de republicanismo
en Cambiemos. Ni Republica posible ni verdadera, para jugar con la
formula alberdiana, puesto que es directamente anodino encontrar
la libertad como no dominacién, elogios de las virtudes publicas, el
reconocimiento del conflicto como rasgo ineludible de lo politico, la
defensa de la patria —Pro patria pugna, Dulce et decorum est pro patria
mori— en cuanto comunidad politica libre y la oposicién inclaudicable
al cesarismo, que, cuando se agita, el cacareo anti-populista, es menos
filipina que argucia para fomentar un cesarismo de mercado. En fin,

237 Rosler, Andrés. Razones publicas. Seis conceptos basicos sobre la reptblica, Buenos Aires:
Katz, 2016.

101

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

las investigaciones mostraron la pertenencia de Pro y Cambiemos a
la derecha politica, que Vommaro y Morresi califican de orleanista?3®.
Como decia, la polémica estalla en otro lugar.

No indagué la ciencia politica sensu stricto, que, evidentemente, es
diversa y dispersa, antes bien, oteé la retdrica que le permite discernir,
al unisono, la ciencia de la opinién y la democracia del autoritarismo.
Los criterios (politicos) que organizan las condiciones perceptivas
de inteligibilidad. En este plano, no hay dudas que la accién
gubernamental de Cambiemos debe evaluarse al interior de las reglas
de la vida democratica. O porque el gobierno efectivamente expresa
una novedosa derecha democratica, o porque el marco democratico
(elecciones peridédicas, margenes de independencia de los poderes
publicos, legitimidad de los actores que pugnan, protestas sociales)
restringe las posibilidades politicas y, sobre todo, las tonifica de un
modo inconmensurable respecto a los disefios espacio-temporales del
autoritarismo, o de nuestras dictaduras de antafo. Asi, importa menos
que Cambiemos sea una fuerza de convicciones democraticas que sus
politicas deban regirse por la legalidad y legitimidad democratica cuya
labilidad no es ébice para confundirla con el autoritarismo. A fin de
cuentas, el “o bien, o bien” anterior es inconducente, o no operativo,
puesto que lo relevante es menos el rasgo democratico de la derecha,
en sentido axioldgico digamos, que la obligacién (el francés contrainte
acaso lo exprese mejor) de actuar dentro de los méargenes que nos
regulan desde 1983. Obligacion indiscernible de la eleccién de construir
una fuerza politica de vocacién mayoritaria. Asi las cosas, la cuestion
es siempre la definicién de democracia. Momento retérico-politico que
sefala el linde y permite que la ciencia comience. Aceptada la frontera

238 La derecha orleanista “se caracteriza por pendular entre los valores liberales y conservadores
que se ven reunidos alrededor de las nociones de moderacién, seguridad y tradicién.
Justamente por ello, la derecha orleanista, aunque no aborrece los cambios sociales, los
acepta solo de modo gradual y tutelado mostrando escepticismo ante los avances de actores
que trastocan el orden establecido desde abajo, pero aceptando las transformaciones de
envergadura cuando son impulsadas desde arriba”. Vommaro, Morresi, op. cit, pp. 169-
70. La frase en su afan teérico-politico e histérico-conceptual es vértice comprensivo de la
entonacién gradualista, que el gobierno hizo sonar como armonia concatenada, sin atajos, y
seguritizadas por la negociaciéon —ahora con el FMI—, hacia la modernizacién.

102



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

y los criterios politolégicos de intelecciéon, no hay mayores dudas en
torno a la isonomia entre una fuerza politica que alcanza el poder por
la via electoral, dejando incélume el mecanismo que la condujo hasta
alli y que también podra despojarlo de él y los espacios de contestacion
que acotan o incluso minan la legitimidad de sus politicas, y los
principios basicos de las democracias contemporaneas (acceso electoral
al gobierno y regulacién espacio-temporal en el ejercicio del poder).
Ahora bien, es obvio que la definicién conceptual de democracia no
proviene de un juicio determinante (subsuncién de un particular a una
ley universal) sino que es, ante todo, un juicio reflexionante (creacién
de universalidad desde la particularidad). Retomo la distincién
kantiana para sugerir que la discusion transcurre en superficie de la
reflexion politica, donde acaso cohabiten la razén y la equivocacion.
En otras palabras, en la disonancia entre el convencimiento y la
persuasién. La ciencia pretende convencer mediante argumentos y
presupone sujetos racionales capaces de comprender y aceptar el vigor
demostrativo. Los fendémenos son “interesantes” o “significativos”,
y eso basta. La persuasién supone la “retoricidad” del lenguaje, esto
es, anida en la argumentacion, como su pliegue interior, la incitacién
o0 sugestion. Quiere convencernos de lo mejor. Por supuesto que no
existe linealidad en la distincién, pero es palpable la diferencia entre
la definicidn politolégica de democracia (que cotejamos con Natanson)
y las propuestas filos6ficas en torno a una ontologia de la democracia:
comunidad de iguales, sin nombre, propiedad o identidad, que
irrumpe, manifiesta su desacuerdo de modo fugaz; multitud hurana a
la captura representativa. Enlazada a las nociones de acontecimiento
y diferencia, o la hendija entre la politica y lo politico, la palabra
democracia abisma su sentido respecto a cualquier estandarizacién
conceptual u horizonte compartido de intelecciéon. En suma, mientras
unos observan lo evidente, los otros no pueden digerir que la riqueza
politico-conceptual que guarda el término pueda colgarse sin méas a
semejante coalicién gubernamental. Derrota semantica indisociable de
la claudicacion politica. Pero el politélogo, otra vez, se alza de hombros:
.y yo que puedo hacer?

103

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

El problema no es la discrepancia sino la inaudibilidad. Y puesto
que nos encontramos en el campo del juicio reflexionante no hay
posibilidad de recurrir al Deus ex machina de lo universal. La serie de
argumentaciones que le permiten a la ciencia politica hallar un criterio
de reconocimiento de lo democratico exige menos un recorte mutilador
0 un empobrecimiento intelectual que la neutralizaciéon de la lengua
(el no juicio) cuyo efecto es exiliarla de cualquier relevancia politica.
Escatima la dimensién de critica politica que cobija la lengua y tiende
a producir un lenguaje heterénomo, donde lo correcto nunca puede ser
polémico, es decir, no puede aspirar a ser politicamente significativo.
Al contrario, la teoria politica de la democracia arrastra el exceso de
significacion. Atiborrada de retruécanos, tiende a encapsularse en una
neolengua que nombra a una democracia tan distante de la percepcién
delos actores sociales y tribus politicas que roza loininteligible. De todas
formas, un bucle sugerente dentro de semejante oscilacién seméantica
radica en la disputa por el agregado del prefijo “post”. ;A “dictadura”
o a “democracia”? Vivimos la época de la postdictadura —acaso
parcialmente interrumpida por los efluvios del “2001” o los momentos
mitico-poéticos del kirchnerismo— cuyo régimen de signos consagra
la vida de derecha, o habitamos una coyuntura postdemocratica
que despliega antropo-tecnicas sitiadoras de la autonomia popular.
En ambos casos la democracia es metonimicamente desplazada. En
el primero puesto que asociada con la revoluciéon y su derrota (“la
democracia de la derrota” es menos democracia que postdictadura),
nombrarla es nombrar otro sentido; se trata, mas bien, de indagar el
régimen de gubernamentalidad tras el periodo de terror sin nublarse
con palabras que guardan un elemento utépico, que ya no es traducible
politicamente. En el segundo, por el contrario, se pretende conservar
dicho elemento, lo otro en lo mismo, como escucha mesidnica, si se
quiere, capaz de reunir voluntades dispersas; la irrupcién de lo politico.
Y, a su vez, las subjetividades anti-democraticas que pesquisan Ipar
y Catanzaro, descubren su grilla de sentido en la postdictatura o en
la postdemocracia o son el hilo que sutura desplazando. En cualquier
caso, la eternizacién del prefijo, que, gracias a su polisemia, antes

104



Esbozo de dificultad.
Sobre derechas y democracia.

tendia a sefnalar una bisagra, un punto de fractura, y ahora, por el
contrario, marca una estructura de larga duracién, una temporalidad
cuya comprensién admite cada vez menos clivajes conocidos y palabras
magas. Lo “Post” sin mas, nombra menos una época de decadencia
(no hay épocas de decadencia, dijo bien Benjamin) que un territorio
a explorar, fuera de lugar, acaso ya sin el auxilio del topos politico
heredado: la Polis.

La cuestién, precisamente, reside en el obstaculo politico-
semantico en torno a la democracia. Y no se trata de conformarse con el
llamado a pensar al interior de la trabazon, puesto que probablemente
debamos oir el pronunciado desfonde de un mito politico. Siel 2001 marco
el fin de la dictadura, probablemente también arrastr6 a su antagénico
parteneire. Pero no pudimos advertirlo puesto que nos dedicamos a
ampliar la seméantica democratica (mas alla de la representacion) y
rapidamente presenciamos su recalibracién bajo una de sus fuerzas
politicas emergentes sin percibir al otro emergente, que luego iba a
coagular la operacion conjuntiva que signa el acabamiento histérico de
la contraposicién. En este sentido, quizas lo que sucede, antes nosotros,
no pueda asirse con la palabra democracia, ni en su aspecto minimo ni
en su frontera con la dictadura ni tampoco en la denuncia del caracter
autoritario del gobierno que nos reserva, en el revés de trama, nuestra
pureza practico-democratica. El borramiento es masivo —basta indagar
las dificultades en la zona nacional-popular para cartografiar lo que
acontece en Venezuela, hic et nunc, los rasgos de su régimen politico
((es democracia o dictadura?), como en general se asume la langue
de bois del antiimperialismo latinoamericano— y connota el cierre o
el tono que hace resonar el tempo europeo del fin. No me refiero, por
supuesto, al avance populista o autoritario que socava el consenso
liberal-democratico, ante bien, aludo al requiem de una historia que
habiamos estructurado en el contraste entre democracia y dictadura.
No hubo consolidacién ni modernizaciéon (puede haberlas como su
singular efecto virtuoso), sobrevino la disolucién de la frontera —o la
excepcién devino regla, para aludir a la centellante tesis benjamiana
sin duda medular para inteligir el régimen politico de nuestro tiempo

105

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Leonardo Eiff

cuya zona de indistincién, sintomética del borramiento, abisma los
ademanes poliarquicos frente a fenémenos como el de Bolsonaro—, que
torna inocuo el recorte politoldgico e ineficaz la apelacién salvaje a la
democracia como retorno espectral. Y concluyo con Schwarzbéck: no
habitamos el tiempo politico de los espectros sino el de los espantos.

Bibliografia

Adamovsky, Ezequiel. Historia de la clase media en la Argentina, Buenos Aires:
Booket, 2015.

Anunziatta, Rocio y Landau, Matias. “;Qué hay de nuevo en el timbreo?”. En www.

revistaanfibia.com/ensayo (agosto 2018).

Germani, Gino. “Democracia y autoritarismo en la sociedad moderna”. Critica y
utopia N°1, 1979.

Ipar, Ezequiel y Catanzaro, Gisela (comps). La subjetividad anti-democratica.
Elementos para la critica de las ideologias contemporaneas. Buenos Aires:
Documentos de trabajo N° 76, Instituto Gino Germani, 2016.

Masotta, Oscar. “Sur o el antiperonismo colonialista”. En Conciencia y estructura.
Buenos Aires: Eterna Cadencia, 2010.

Moore, Barrignton. Los origenes sociales de la dictadura y la democracia.

Barcelona: Peninsula, 1990.

Morresi, Sergio. “El PRO y las relaciones entre la derecha y la democracia en la
Argentina”. En Morresi, Sergio y Vommaro, Gabriel (eds). Hagamos equipo. PRO y
la construccion de la nueva derecha en Argentina. Los Polvorines: Ed. UNGS, 2015.

Natanson, José. jPor qué? La rdpida agonia de la Argentina kirchnerista y la

brutal eficacia de una nueva derecha. Buenos Aires: Siglo XX, 2018.
Palti, Elias. El tiempo de la politica. Buenos Aires: Siglo XXI, 2007.

Rosler, Andrés. Razones publicas. Seis conceptos basicos sobre la republica, Buenos
Aires: Katz, 2016.

Schmitt, Carl. El concepto de lo politico. Madrid: Alianza, 1991.

Schwarzbick, Silvia. Los espantos. Estética y dictadura, Buenos Aires: Cuarenta
rios, 2015.

Vommaro, Gabriel. La larga marcha de Cambiemos. Buenos Aires: Siglo XXI, 2017.

106



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl
Schmitt y Jorge Dotti23®

Alejandro Fielbaum S.
Universidad Paris 8
Resumen:

En su critica a la modernidad, Carl Schmitt cuestiona el
despliegue de una nocién auténoma de la belleza que se consuma en el
romanticismo. Frente a ello, intenta leer Hamlet de modo no roméantico
para rescatar la necesidad de la decisién que parece imposible en el
mundo contemporaneo, de acuerdo alo que muestra sulectura de Benito
Cerefio. Esta ultima es prolongada por Jorge Dotti, en cuya concepcion
decisionista de la politica se da cierta denegacién de la ambigiiedad
literaria, lo que le permite leer al “romanticismo” argentino como una
corriente de ideas que resulta, mas bien, antiromantica.

Palabras clave: Carl Schmitt, Jorge Dotti, Hamlet, romanticismo,
literatura.

Abstract:

In his critique of modernity, Carl Schmitt questions the development
of an autonomous notion of beauty consumed in romanticism. Against
this, he tries to read Hamlet in a non-romantic way in order to rescue
the need for the decision that seems impossible in the contemporary
world, according to what his reading of Benito Cerefio shows. The latter is
prolonged by Jorge Dotti, in whose decisionist conception of politics there is
a certain denial of literary ambiguity, which allows him to read Argentine
“romanticism” as a current of ideas that is, rather, anti-romantic.

Key-words: Carl Schmitt, Jorge Dotti, Hamlet, romanticism, literature.

239 Eltrabajo forma parte de un trabajo en curso acerca de las discusiones sobre el romanticismo
en Latinoamérica. Parte del mismo fue presentado en las Jornadas Mexicanas de Retérica:
Retorica, politica y filosofia desarrolladas en la UNAM en mayo del 2016.

107

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

Esa sensacion: “aqui no puedo echar anclas” y al mismo tiempo
sentir la agitada marea a mi alrededor?®’
(Franz Kafka)

La obra de Jorge Dotti resulta crucial para pensar un porvenir
de la teoria politica en Latinoamérica que sobrepase la contraposiciéon
especular entre los universalismos liberales y los particularismos
identitarios. Su obra muestra los limites de cualquier reduccién
juridica o cultural de lo politico, en el marco de un orden mundial
cuyas tensiones se expresan en las experiencias latinoamericanas de
modernizacién. Pensar, para Dotti, fue ejercitar el pensamiento en
esa experiencia sin refugio en alguna ley. Horacio Gonzalez, ante su
reciente fallecimiento, describe asi su elaboracién: “Ver asi un orden
siempre en peligro de resquebrajarse seria la tarea de una teoria
politica, también puesta en términos de ese mismo resquebrajamiento,

justo en el momento en que el tedrico comienza a ocuparse de ella”*.

En lo que sigue, intentaremos mostrar como ese gesto se liga
en Dotti a cierta concepcion de la literatura, concebida acaso como
una problematica lucidez del resquebrajamiento al que busca poner
limites. Para ello, sera necesario partir presentando algunas nociones
sobre el tema en la obra de Carl Schmitt que Dotti retoma, como es
usual, con admirable erudicion y creatividad para dar también ciertas
luces sobre la historia de las ideas en Argentina que puede ayudar a
pensar los singulares desarrollos del liberalismo en el continente y sus
nuevas versiones autoritarias.

1. Imagen de Schmitt

Parte de las criticas de Carl Schmitt a la modernidad capitalista,
en tanto época de la tecnificaciéon y despolitizacién de un mundo en
la que la posibilidad de la decisiéon queda amenazada, pasa por su
cuestionamiento a la emergencia de un nuevo régimen de la sensibilidad

240 Kafka, Franz. Aforismos de Zurau . México D.F.: Sexto Piso, 2005, p. 76.
241 Gonzéalez, Horario. “Jorge Dotti”. En Pagina 12, 26 de marzo de 2018.

108



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

que se resta la alternativa de la trascendencia. Sometido al calculo de
lo intercambiable, el mundo de las mercancias solo vale en la medida
en que jamas dejan de mostrarse, de modo siempre plural y fugaz. La
rebeldia anticatélica, rubrica Schmitt, termina construyendo una vida
que pareciera ser mucho més conformista que la vida ante la que cree
rebelarse, dada su incapacidad de concebir otra imagen que la de la
percepcién corriente. Empobrecida la experiencia de un mundo sin fe,
la naciente espectacularizaciéon del mundo forja una iglesia sin Dios ni
verdad: “En el lugar de una Iglesia visible aparece la Iglesia de lo Visible,
la religién del culto a lo material; y los hombres que rechazaron todo lo
oficial por su cardcter mendaz se ven abocados a algo mas mentiroso que
todo lo “oficial”, al rechazo oficial de todo lo oficial”?*2.

Quien conozca un minimo de los posicionamientos politicos y
filos6ficos de Schmitt sabe que su estrategia no se reduce a mostrar
lo falso en las nuevas imagenes. Su diagndstico es parte de un intento
de restitucion de la antigua politica catdlica de la verdad y su deseo
de representar la divinidad, previa y heterogénea a cualquiera de sus
manifestaciones humanas. Ciertamente, con ello Schmitt no desconoce
la creciente preocupacion moderna por la belleza, ligada al creciente
desarrollo de la estética regida por un concepto de belleza auténoma del
bien y la verdad. Antes bien, para Schmitt es ese afan de una belleza
ensimismada lo que impide la presencia de la verdadera belleza. El
esteticismo monta una distincién auténoma entre lo bello y lo feo?*,
cuya falta de algun criterio externo de verdad permite que se celebre
indistintamente tanto lo bello como lo feo.

De este modo, la inusitada proliferaciéon de imagenes en el
mundo moderno no aumenta las chances de la belleza. Ante la tirania
moderna del criterio del valor, las obras de arte también desarrollan
valores que pueden absolutizarse, y perder toda relaciéon con la
trascendencia. La musica, por ejemplo, puede adquirir un valor estético

242  Schmitt, Carl. “La visibilidad de la iglesia. Una reflexién escolastica”. Daimon n°13, 1996,
11-18, p. 17
243 Schmitt, Carl. E1 Concepto de lo Politico. Madrid: Alianza, 2009, p. 56.

109

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

sin estar ligada a las palabras?**. Es decir, alcanzar una valoracién
autorreferente que ya no podria regirse por la Iglesia que Schmitt desea
restituir. Por ello, Schmitt argumenta que solo restituyendo la verdad
de la palabra, en tanto palabra de la verdad, puede haber belleza. Esto
es, un arte vinculado a la Iglesia?¥®, capaz de valerse de la retdrica
para presentar la fuerza de la palabra verdadera, en contraposicion
a la creciente presencia de un arte roméantico-musical-irracional que
plantea un intento de belleza tan fugaz que cree que puede prescindir
de la palabra*,

2. Teologia politica y contrarromanticismo

La vinculacién de tal presente al romanticismo no es casual. En
un temprano volumen, en el que se ha visto cierto distanciamiento de
Schmitt con respecto a previas posiciones que no parecian tan lejos de
lo que combate?'’, el jurista despliega toda su lucidez para pensar el
romanticismo como la consumacién de la época moderna en el ambito
del arte. Schmitt retoma alli el antiguo tdpico del romanticismo
como liberalismo en el arte, llevando al limite el argumento: hay
romanticismo porque el liberalismo permite que exista el arte, que
termina estetizando lo que el liberalismo entendia como politica y
revelando su caracter despolitizante. Se trata del momento en el que el
arte pasa a ser pensado a partir de las inspiraciones del sujeto, antes
que desde la realidad concreta del mundo.

El romanticismo, para Schmitt, piensa su creacién sin causas, de
modo que no podria valorar una creacién sobre otra. De este modo, la
escritura romantica sustrae al mundo concreto de todo fundamento.

244 Schmitt, Carl. La tirania de los valores. Buenos Aires: Hydra, 2009, p. 98.

245 Evidentemente, con esto Schmitt no piensa en un arte producido por sacerdotes, ni tampoco
en un arte vinculado a la Iglesia efectivamente existente. Antes bien, se trata de cierta
l6gica vinculada a su concepcién de la Iglesia como institucién opuesta a la modernizacion.
Habria que pensar, en ese sentido, si hoy, desde Schmitt, podria pensarse la Iglesia al
margen de tales procesos.

246 Schmitt, Carl. Catolicismo y forma politica, Tecnos, Madrid, 20011, p. 29.

247 Roques, Christian. “Radiographie de I'ennemi : Carl Schmitt et le romantisme politique®.
Astérion n°6, 2009, 39.

110



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

A diferencia de otras formas de accion racional que dan a su propia
subjetividad la capacidad de valorar una opcién sobre otra, el romantico
prefiere mantener abierta las infinitas chances de una subjetividad
que no se deja determinar en una u otra concrecion.

En su incesante afirmacién del arte, el romanticismo no solo
imagina otros mundos posibles. De manera mas radical, aspira a que
el mundo mismo sea siempre un mundo de muchos mundos posibles.
Esto explica, segin argumenta, que la valoracién romantica del nifio no
pase tanto por su caracter mal antojadizo, sino por su indeterminacion.
Mientras el caprichoso decide sin fundamento, podriamos pensar, el
nifo indeterminado jamas decide, negando la realidad concreta que
exige la decision. Sin asumir con seriedad ningin momento de la vida,
transforma la realidad en literatura, la inserta en la ldgica de un
arte que sustituye la realidad historica por ejercicios imaginarios sin
principio ni fin:

El todo es una resonancia raciocinante en la que palabras y
argumentos se fusionan en una filosofia politica lirica, en una ciencia
financiera poética, en una agronomia musical, todo determinado por
el objetivo de no articular la gran impresion que mueve al romantico,
sino parafrasearla en una expresién que provoque una impresion
correlativamente grande.?*®

La légica romantica consuma la despolitizacion cuando trasciende
el limite del arte. También el Estado, escribe Schmitt con preocupacion,
pasa en el romanticismo a ser comprendido como una obra de arte
que podria o no existir. En lugar de una palabra soberana que decida,
las palabras politicas en el mundo romantico devienen otra invenciéon
literaria. Gracias a una politica ocasionalista en la que todo puede
pasar a ser parte del juego de las formas, nada en el romanticismo
puede resguardar una sustancia real previa a la imaginacién del
artista de turno y la ficcidon que cree para figurar lo politico.

248 Schmitt, Carl. Romanticismo politico. Buenos Aires: Universidad Nacional de Quilmes,
2001, p. 172.

111

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

Algunos afios después, en su crucial Teologia Politica, Schmitt
se vale del romanticismo para graficar el deseo del didlogo eterno
que constituye al parlamentarismo liberal que combate?*. De hecho,
subraya que los autores conservadores que él rescata pese a que
algunos los llaman romaénticos, como Donoso Cortés, habrian reido
ante ese deseo del didlogo, el cual habrian considerado como una
fantasia terriblemente cémica®®. La risa que alli imagina Schmitt
no habria sido la del romanticismo frente a su propia comedia. Antes
bien, resulta la de quien es capaz de afirmarse en la afirmacién de la
vida concreta, irreductible a la eterna dilacién de la ironia roméntica o
de la critica de arte. Es decir, quien es capaz de decidir, mas alla de la
técnica y también de la estética. Y es que esta ultima, escribe Schmitt
de modo decisivo, no conoce la decisién®",

249 Es importante enfatizar en esto para cuestionar la conocida critica realizada por Lowith a
Schmitt (no del todo distinta a otras similares, por cierto, segin documenta Neil Levi, “Carl
Schmitt and the Question of the Aesthetic’, New German Critique 101, Vol. 34 n°2, Summer
2007, pp. 33 y ss) , la que sefiala que, al enfatizar en la incapacidad de las normas juridicas para
afirmarse a si mismas, Schmitt termina siendo incapaz de dar un fundamento a la politica que no
sea el de su propia subjetividad. Lowith yerra al no notar que la falta de norma en la excepciéon
no implica que decida en base a sus propios deseos. Todo lo contrario: Justamente porque ha
de regirse por una ley heterogénea a toda norma es que debe ser capaz de superar todo criterio
instituido del valor, partiendo por los de sus propios deseos. Lowith, Carl, “El decisionismo
ocasional de Carl Schmitt”. Heidegger, pensador de un tiempo indigente. Sobre la posicion de la
filosofia en el siglo XX. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2006, p. 48. En una linea que
no resulta del todo distinta, Villacafias escribe que lo que denuncia Schmitt es la indiferenciaciéon
de las esferas de valor que separa la modernidad, la cual permite que el artista roméantico valore
estéticamente los objetos y valores de la ciencia o la ética, abriendo la alternativa inversa de que
también las otras esferas desdibujen sus limites y se inmiscuyan en lo que no les corresponde.
Pura postmodernidad, escribe el intérprete espafiol para describir lo que Schmitt cuestionaria.
Con tal posicién, Villacafas soslaya que lo que critica Schmitt no es una futura posmodernidad
en la que no haya distincién entre arte y politica, sino una modernizacién que traza la autonomia
de las esferas que Villacanas desea respetar. Es falso que Schmitt desee respetar la separacién de
las esferas de valor, puesto que esa separacién, al liberar el arte de los requisitos de una politica
que Schmitt piensa como ya condicionada por la religién, es la que permite la 16gica roméntica de
los valores que culmina la despolitizacién estetizante. Por lo mismo, resulta inadecuada la critica
que, un poco més adelante, hace Villacafias a Schmitt por su incapacidad de pensar el nazismo
como otro modo romantico de estetizar la politica. Si para Villacafias el romanticismo es parte de
un movimiento que pierde la modernidad y cae en el nazismo, para Schmitt, por el contrario, el
nazismo, en tanto posibilidad de la politica, parece la tltima opcién contra el romanticismo. En
ello, resulta més ltcido que su intérprete, pues nota que el romanticismo poco tiene de retorno
a una comunidad premoderna, dado que la primacia de las formas que instala altera cualquier
figura simple de lo comun. Villacanas, José Luis, “Romanticismo politico”, Poder y conflicto.
Ensayos sobre Carl Schmitt. Madrid: Biblioteca Nueva, 2008, p. 66.

250 Schmitt, Carl. Teologia Politica. Madrid: Trotta, 2009, p. 49.

251 Ibid p. 30.

112



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

En ese sentido, la extensién del romanticismo no solo amenaza
la posibilidad de un arte verdadero. Ademas, atenta contra la de una
verdadera politica. La anarquia de las formas, necesariamente atea, no
respeta ningun contenido. De este modo, Schmitt es uno de los primeros
en notar -como luego lo haran, desde perspectivas tan distintas, autores
como Blanchot, Lacoue-Labarthe o Luhmann- que la novedad roméantica
deja de jugar en los contenidos de las obras roméanticas, puesto que
desplaza la pregunta del arte a la de las formas que instala.

Por lo mismo, poco le vale a Schmitt que un roméantico como Novalis
pueda insistir en la recuperaciéon del mundo catdlico, pues la forma de
hacerlo ya ha cedido a un mundo en el cual toda verdad puede ser una
ilusién, y cualquiera puede considerarse un genio®2. Al romantizar
todo, la politica del romanticismo no es la de apoyar uno u otro proyecto,
sino de igualar todos en la ambigliedad de un mundo de imégenes sin
jerarquia: “El rey es una figura romantica, tanto como el conspirador
anarquista y el califa de Bagnan no es menos romantico que el patriarca
de Jerusalén. Aqui todo puede ser confundido con todo”?>2,

3. Hamlet en sus tres teatros

José Luis Villacanas y Roman Garcia sostienen que en varios
momentos de su obra Carl Schmitt se vale de ciertas figuras de la
tradicién cultural europea para escribir sobre si mismo?“. Habria que
precisar que Schmitt recurre a la literatura para, en parte, distanciarse
de cualquier tentativa de escribir sobre si como si la vida fuese literatura.
Se vale de la historia literaria para cuestionar un mundo el que la
politica parece haber devenido incapaz de dar una imagen de si que no
aparezca mediada por la ficcidn moderna instalada por el romanticismo.

252 Véase la frase comentada ya en el titulo del texto de Ramirez: Ramirez, Carlos. ““Todos
son genios”: La critica a la estetizacién de la accién politica en Carl Schmitt”. Revista de
Estudios Sociales n.34, 2009,

253 Schmitt, Romanticismo politico, p. 237.

254 Villacanas, José Luis & Garcia, Roman, “Hamlet y Hobbes. Carl Schmitt sobre Mito y
Modernidad Politica”. En Carl Schmitt. Hamlet o Hécuba. La irrupcién del tiempo en el
drama. Valencia: Pre-Textos, 1993, p. viii

113

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

En ese marco, Schmitt busca otras figuras en la literatura, sin
desechar del todo la tradicién destacada por el romanticismo. En
efecto, en un articulo publicado algunos afos antes destacaba que al
personaje de Cervantes solo le importaba su noble objetivo. Si hubiese
podido escribir aforismos como los de Nietzsche, apunta Schmitt, habria
dicho creer en Dulcinea porque no sabe si existel. De esta manera,
el Quijote instala una relacién con la verdad irreductible a cualquier
mesura positivista, y mucho méas decidida que el romanticismo, que
celebra su melancélica locura sin atender su capacidad de actuar.
Sin embargo, sin alguna teologia que asegure la verdad de su
experiencia, el Quijote no deja de rozar el ocasionalismo subjetivista
de quien desprecia tan locamente la realidad exterior que puede dar
mas crédito a su subjetividad que a lo existente. Por ejemplo, escribe
Schmitt en Romanticismo politico, cuando el personaje de Cervantes
senala que su representacién de Dulcinea es mas importante que su
verdadero rostro®®. De ahi que describa su posicién como la de un
politico romantico, cuya afirmacién del sujeto parece insuficiente para
combatir la subjetivacién moderna de la politica.

Décadas mas tarde, después de la derrota del nazismo, Schmitt
acude a otra figura literaria privilegiada por el romanticismo, como la
de Hamlet. Su lectura se opone a la lectura roméantica de Hamlet, para
asi oponer Hamlet al romanticismo. En su breve libro sobre la obra
de Shakespeare, Schmitt intenta mostrar los referentes histéricos del
drama para oponerse a toda concepcién estética que suponga que la
obra dramatica surge de un genio individual aislado de la realidad
histérica. Para Schmitt, Hamlet es una tragedia histérica. Es decir,
una obra que criba una realidad histoérica irrevocable, previa y superior
a cualquier cerebro individual, para indicar los conflictos que alli se
manifiestan. De acuerdo a su grafica descripcién, la irrupcién del
tiempo historico en el drama se impone como una roca muda frente a la
que se quiebra el juego de la obra. Segiin Santner, Schmitt piensa alli
la irrupcién de lo que se mantiene vivo, o mejor no muerto (undead),

255 Op. Cit., 224.

114



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

en la obra que requiere de la deformacion ficticia para poder presentar
cierto nucleo real?®,

Al afirmar la seriedad de lo tragico, Schmitt ataca la nociéon
del arte como superacion ludica de la vida concreta seria, que vincula
al romanticismo de Schiller. El verdadero arte es el que muestra su
limite para con el juego. La singular grandeza de Shakespeare, para
Schmitt, reside en su capacidad de mezclar juego y tragedia sin que
con ello se pierda el efecto tragico. Asi, se detiene en la conocida escena
del teatro dentro del teatro®” de la obra sefialando que no remite a
una frivolidad irdénica en la que Shakespeare disuelve la realidad
como teatro. A diferencia de la tragedia antigua que contaba con un
mito previo al teatro para presentar en el teatro, el mito de Hamlet
no preexiste a la puesta en escena. Se crea en ella gracias a la obra
mediante lo que excede la obra. Como en la pintura de Veldsquez,
anade Schmitt en otro texto, la realidad no se presenta detras de las
cortinas sino que se muestra en escena?,

En el mundo barroco, es comun para Schmitt la imagen de la
politica como un teatro, de modo que toda obra teatral sobre la politica
es ya un teatro de un teatro. Lo que Hamlet muestra, por ende, seria
una triplicacién, no una duplicacién. Fuera de toda légica del mise
en abyme, para Schmitt el tercer teatro dentro del segundo teatro
permite que se inserte en el drama la realidad histérica de un primer
teatro politico que poco tendria que ver con el juego en el que irrumpe
la realidad. Al restituir lo histérico como nucleo de lo tragico, la figura
de Hécuba muestra a Hamlet la irreductible diferencia entre el juego
teatral y la realidad histérica. Si va de la teologia a la ironia, como

256 Santner, Eric. “The Royal Remains: Carl Schmitt’s Hamlet or Hecuba”. Telos n°153, 2010, p. 34.

257 Seria necesario poner en tensién esta lectura de Schmitt, por cierto, con otras
interpretaciones del teatro en el teatro Hamlet, como la de Borges o las elaboraciones
psicoanaliticas sobre la escena primordial. Habremos de limitarnos a sefalar que
Gadamer, por ejemplo, critica su lectura sefialando que la irrupcién en el juego del tiempo
surge a través del propio juego, de modo que mas bien habria que referir a la introduccién
del juego en el tiempo. (Verdad y método I. Salamanca: Sigueme, 2003, p. 591).

258 Schmitt, Carl. “Foreword to the German Edition of Lilian Winstanley’s Hamlet and the
Scottish Succession”. Telos n°153, 2010, p. 169.

115

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

indica Zeto Bérquez®®, es para intentar la imposible restituciéon de la
teologia. En una politica devenida teatro, a diferencia de la época de
Hécuba, Hamlet no logra la decisién pero clama por ella en ese primer
teatro que seria una historia leida en clave tragica:

Esimpensable que Shakespeare con Hamlet no pretendiera otra
cosa que convertir a su Hamlet en Hécuba y que tuviéramos que
llorar por él, como los actores lo hicieron por la reina troyana.
Realmente llorariamos por Hamlet, igual que por Hécuba, si
quisiéramos separar la realidad de nuestra existencia presente
de la obra escénica. Nuestro llanto se habria convertido, asi, en
llanto de actores. Nos quedariamos sin asunto y sin mision, los
habriamos sacrificado al placer del interés estético en la obra.
Esto no seria bueno, pues seria una prueba de que en el teatro

tenemos dioses distintos a los de la plaza puiblica y el pulpito.2®

Para mantener en el teatro los dioses de la plaza y el pulpito,
Shakespeare construye un teatro que poco tiene que ver, escribe
Schmitt, con un rito liturgico o con el posterior teatro estatal
neoclasico. Como explica Carlo Galli?®!, para Schmitt en el mundo que
transita a la modernidad ya no puede darse la tragedia como momento
de fundacién del orden politico a través de la palabra y la violencia,
de modo que lo tragico seria la mudez que se limita a testimoniar la
imposibilidad de mediacién entre el juego y la tragedia. Si bien Hamlet
no puede decidir, al menos puede indicar la necesidad de la decisién a
través de su reminiscencia del mundo clasico.

Por esto, Schmitt debe discutir con la lectura de Hamlet realizada
por Walter Benjamin. Como es sabido, es crucial en su libro sobre el
trauerspiel la elaboracién schmittiana del concepto de la soberania

259 Boérquez, Zeto. Estructura y patetismo: una aproximacién al problema filoséfico de la
deformacién. Tesis presentada para optar al titulo de Magister en Artes con mencién en
Teoria e Historia del Arte en la Universidad de Chile, 2015, p. 106.

260 Schmitt, Carl. Hamlet o Hécuba. La irrupcién del tiempo en el drama. Valencia: Pre-
Textos, 1993, p. 36.

261 Galli, Carlo. “Hamlet: Representation and the Concrete”. En: Graham Hammill & Julia
Reinhard Lupton. Political Theology and Early Modernity. Chicago: Chicago University
Press, 2012, p. 71.

116



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

como capacidad de decidir la excepcién. Con ello, empero, Benjamin
llega a conclusiones muy distintas a las de Schmitt. A saber, la de que
el gobernante barroco es quien no puede ser soberano en un mundo al
que se le ha sustraido el fundamento teoldgico de lo politico?®. Por ello,
para Benjamin, Hamlet no podria ser un mito.

En las figuras teatrales del soberano barroco, explicita Benjamin,
lo que se impone no es tanto la soberania como una violenta tempestad
afectiva que inhabilita una decisién con la firmeza a la que Schmitt
aspira. En ese sentido, lo que logra Benjamin no es invertir las
categorias de Schmitt, como sostiene Traverso®®, sino desplazarlas, al
mostrar que la decisién que se contrapone a la norma no puede basarse
en la soberania de la palabra divinaZ?,

En ese marco, el particular interés de Hamlet, segin Benjamin,
radica en su contraste inglés con el soberano antiguo. Solo puede
salvarse a si, dentro de si. Se contempla y puede hallar la buenaventura
en medio de la melancolia imperante. En el alegérico mundo de
Shakespeare, se salva en su finitud gracias a la renuncia a la soberania
mediante una especie de teologia no tan claramente politica: “Su vida,
en cuanto objeto que se ofrece a su luto de modo ejemplar, remite,
previamente a la extincion, a la providencia cristiana, en cuyo seno la

262 Nuevamente, se impone acd la necesidad de discutir con Villacafias, quien sostiene que,
en este debate, Benjamin piensa el arte como un efecto dilatorio de soberania politica,
expresando la transitoriedad del orden que Schmitt querria afirmar. El arte se detiene en
la noticia objetiva del peligro de la catdstrofe, ante lo cual, segtin describe, cual la politica
toma sus medidas para intentar evitarla. Tan sugerente idea requiere, sin embargo, de
cierta precision. A saber, la de la necesidad de historizar los conceptos de arte y de politica
que subyacen a lo aqui discutido, como lo hacen, en efecto, Benjamin y Schmitt. (Garcia,
Roméan & Villacanas, José Luis, “Walter Benjamin y Carl Schmitt. Soberania y Estado
de excepcién”, en Daimon n°13, 1996). Algo similar puede decirse también, por cierto, de
lo afirmado por David Pan en “Afterword: Historical Event and Mythic Meaning in Carl
Schmitt’s Hamlet or Hecuba”. En: Hamlet or Hecuba: The Intrusion of the Time into the
Play. Nueva York: Telos Press, 2009, por ejemplo en p. 104.

263 Traverso, Enzo. ““Relaciones peligrosas”. Walter Benjamin y Carl Schmitt en el creptsculo
de Weimar”. Acta Poética n°28 (1-2), 2007, p. 100.

264 Evidentemente, lo aqui dicho requiere una exposicion mucho més extensa de la obra de
Benjamin. Puede consultarse al respecto Rust, Jennifer & Lupton, Julia. “Introduction:
Schmitt and Shakespeare”. En: Hamlet or Hecuba: The Intrusion of the Time into the
Play. Nueva York: Telos Press, 2009, xxvii-xxxv; Weber, Samuel. “Taking Exception to
Decision: Walter Benjamin and Carl Schmitt”. Diacritics Vol. 22 n°3-4, 1992

117

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

tristeza de sus imagenes se transforma en existencia bienaventurada.

So6lo en una vida de la indole de esta principesca, la melancolia se

redime. Y el resto es silencio”?%>

Al situar la buenaventuranza al margen de la decisién soberana,

Benjamin amenaza la alternativa de la teologia politica que Schmitt

busca rescatar fuera de la palabra soberana. Por lo mismo, este ultimo

critica que Benjamin no utilice de forma adecuada su concepto de

soberania, dada su supuesta desconsideracién del momento politico

britanico en que se inscribe la obra?®, Si Hamlet puede resultar, a

diferencia del mito marino del Leviatan®”, un mito de la tragedia

265

266
267

Benjamin, Walter. El origen del trauerspiel aleman. Obras. Libro I, Volumen I. Madrid:
Abada, 2010, p. 373. Podria ser interesante contrastar esa posible redencién en Hamlet
con la lectura despectiva que realiza Hobbes sobre la interioridad en otros personajes de
Shakespeare, cuya falta de tensién entre lo interno y lo externo parece contrastar con la
tensién entre la individualidad y la estatalidad, no del todo melancélica, del Hamlet que
rescata: “Quien en lo mas minimo se adentra en la distincién de interno y externo ha
reconocido ya con ello la superioridad ultima de lo interno sobre lo externo, de lo invisible
sobre lo visible, de la calma sobre el barullo, del méas alla sobre el méas aca. Esta superioridad
de lo publico puede realizarse de manera infinitamente varada, pero —una vez reconocida
la distincién— no hay més duda alguna sobre el resultado. La superioridad humanista-
racional que, por ejemplo, el invisible Préspero en la modalidad de un gobernante ilustrado
demuestra ante las crisis de delirio furioso de Caliban en la Tempestad de Shakespeare,
es ciertamente algo distinto del cardcter reservado de un rosacruz que se repliega en su
interioridad y existe foris ut mortis, intus ut libet; y también algo distinto es la confiada
seguridad de un pio luterano como Paul Gerhardt, que sabe que Dios da un plazo al Leviatan
y que, con Lutero “deja delirar a los locos; aun, muy distinta es la altaneria del masén iniciado
a los altos grados y, de nuevo, es distinta la irénica superioridad del romantico que busca
abrigo detras de su subjetividad. Cada una de estas posturas tiene su propia historia, su
propio estilo, su propia tactica. Pero, si bien tan distintos, tan diversamente estructuradas
la una de las otras, logias masdnicas, conventos, sinagogas y circulos literarios coinciden
todos, ya en el siglo XVII, en la enemistad contra el Leviatan, elevado a simbolo del Estado”.
El Leviatan en la doctrina del Estado de Thomas Hobbes. Sentido y fracaso de un simbolo
politico. México D.F.: Universidad Auténoma Metropolitana, 1997.

Schmitt, Op. Cit., p. 53.

Para pensar en esto, resulta de interés detenerse en la figura del monstruo marino para
pensar en las ambivalencias que Schmitt nota en la relacién entre Hobbes y la politica
moderna, al insistir en que su obra restituye cierto mito de la soberania pero que se abre
a su posterior tecnificacién. En particular, al notar que Schmitt soslaya que ese mito es
creado teatralmente, como bien argumenta Victoria Kahn (“Hamlet or Hecuba: Carl Schmitt’s
Decision,” Representations n° 83, 2003, p. 79). De este modo, parece imposible en el orden
moderno la mantencién de una soberania no moderna, no pese al Leviatdn sino a causa de
la composicion de su mito. Adelantdndonos a lo que expondremos, aprovechamos de sefalar
que también para Dotti la institucién del Leviatdn hobbesiano implica una apertura a la
trascendencia (Dotti, Jorge, “El hobbes de Schmitt”, Cuadernos de Filosofia n°32, 1989, 57-
69, p. 65). Es decir, que omite también ver alli la composicién teatral de la decisién, para
pensar en una reteologizacién de la politica que no parece ser tan segura en Hobbes. Dotti

118



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

barroca es porque en la isla resiste a la indecisién del paso al mar que
se despliega cuando se pierde el suelo.

4. El fin del suelo europeo

Enla topologia de Schmitt, el mar es el espacio en el que circulan las
mercancias por un mundo moderno en el que las diferencias terrestres,
y sus respectivos regimenes politicos y juridicos comienzan a perderse.
Al perderse el antiguo horror vacui, se abre el desplazamiento espacial
de la politica que marca la era moderna del capital. Tras la derrota,
Hamlet deviene para Schmitt el simbolo de una Europa que ha perdido
el suelo y la capacidad de decidir. En una muy singular carta enviada a
Junger en 1956, sefiala que Hamlet era Alemania en 1848, Europa en
1918 y Occidente en 1958%%, En esa curiosa anticipacién de un futuro
cercano, Schmitt ve consumada la irrupciéon de un mundo marino del
que quiere desprenderse.

La victoria de los aliados culmina ese paso que lleva a Schmitt a
prisién. En su encierro, vuelve a valerse de ciertos personajes literarios
para pensar su posicion ante el orden europeo que se derrumba. Son
muy singulares las piezas autobiograficas que escribe, en las que, segin
explicita, no desea acercarse a a ningun tipo de lirismo o confesién
literaria como los de Rousseau, Verlaine, Wilde o Victor Hugo, a quien
describe de modo despectivo como el gran santén del laicismo. Y es que
su prédica parece impotente frente a un triunfo de la economia en el
que ni siquiera la subjetividad moderna podria subsistir. La victoria
del mundo técnico que acompania la caida del nazismo ha eliminado, de
acuerdo a lo que sefiala, incluso al subjetivismo romantico®®.

soslaya la pregunta por la teatralidad, al punto que, cuando la asume la teatralidad, en el
caso de Rousseau, omita cualquier consideracién al desdoblamiento teatral, y el problema que
instala al deseo de la univocidad soberana que el mismo Rousseau explicita. Dotti, Jorge, “La
representacion teolégico-politica en Carl Schmitt”. Avatares filoséficos n°1, 2014, p. 43.

268 Hofele, Andreas. No Hamlets. German Shakespeare from Nietzsche to Carl Schmitt.
Londres: Oxford University Press, 2016, p. 238.

269 “Prélogo a la edicién espaniola”, en Ex captivitate salus. Experiencias de la época 1945-
1947, Trotta, Madrid, 2010, 21-23, p. 22.

119

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

Se trata entonces de rescatar un pasado cuya transmision considera
amenazada tras los bombardeos. Antes que en la ruina, escribe, lo
histérico se juega en la existencia de tumbas. En particular, es la tumba
de Heinrich Von Kleist la que le interesa destacar. A diferencia de las
tumbas de Fichte y Hegel, cuya ausencia de fama explica irénicamente
al anotar que el Yo inmortal de Fichte habra de hallar otro no-yo y que el
espiritu absoluto de Hegel puede desplazarse hacia cualquier otra tumba,
relevando por cierto toda ruina, la tumba de Kleist -autor, por cierto,
que Schmitt rescata en otros textos?” - si permite recordar a un escritor
cuya obra afirma un pasado perdido, en el que las mujeres adquieren un
maravilloso aire cristiano y los franceses aparecen como enemigos.

Kleist, sin embargo, testimonia un pasado con el que Schmitt
no puede graficar el presente. En un mundo en el que resulta dificil
distinguir entre utopia y ciencia, de acuerdo a la curiosa y sugerente
anotacién de Schmitt sobre Borges?™, ya no queda para testimoniar
mucho mas que un lamento. Lo que pudo narrarse deviene caduco. Si
bien Melville pudo relatar relatar la nueva vida maritima, a través
de Moby Dick como epopeya de la expansién hacia el mar?”?, termina
imponiéndose su tragedia. De ahi que Schmitt no se identifique con el
capitan que combate contra el monstruo, sino con quien resiste, dentro
del nuevo orden maritimo, con el recuerdo del antiguo derecho politico
que no le permite seguir mandando: “Yo soy el ultimo representante
consciente del jus publicum Europaeum, su ultimo profesor e
investigador en un sentido existencial, y experimento su fin como
Benito Cerefio experimentd el periplo del buque pirata”™,

270 De hecho, en su texto sobre el romanticismo, Schmitt sustrae a Kleist de cualquier caracter
roméntico (Romanticismo politico nota al pie 16, p. 127). Afios mas adelante, lo destaca
como poeta de la resistencia ante Napoleén Teoria del Partisano. Madrid: Instituto de
Estudios Politicos, 1966, p. 16; “Clausewitz como pensador politico o el honor politico de
Prusia”. Revista de Estudios Politicos n°163, 1969, p. 18.

271 Schmitt, Carl. La tirania de los valores. Buenos Aires: Hydra, 2009, p. 106.

272 Schmitt, Carl. Tierra y mar. Una reflexion sobre la historia universal. Madrid: Trotta, 1997, p. 34.

273 Schmitt, Carl, “Ex captitivate salus”, en Ex captivitate salus. Experiencias de la época
1945-1947, Trotta, Madrid, 2010, p. 67. A esta imagen Schmitt suma, en una entrevista
anos mas tarde, la identificacién de si mismo con el héroe (sic) de El Proceso de Kafka.
Junto con recordar que un hebreo ha escrito tal obra tras la Gran Guerra, sefiala que todos
los alemanes estdan en esa posicién, en la que cada vez se estaria peor. El entrevistador
no prosigue tan macabro didlogo -o, si se quiere especular, no transcribe lo que sigue.

120



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

5. Claridades literarias

La lectura politica de Benito Cereno que Schmitt anuncia es
desarrollada, con su siempre sorprendente lucidez y documentacion,
por Dotti?™. En un extenso articulo, este tltimo documenta y prosigue
la obsesién de Schmitt hacia el personaje de Melville, brindando
sorprendentes noticias acerca de una supuesta escritura onirica en la
que Schmitt fabula que cuando el barco en el que sucede la rebelion
contra Benito Cerefio cae al Maelstrom, el otrora capitan dice que
prefiere morir en manos de los rebeldes antes que dandoles una
mano?®”; asimismo, Dotti documenta que en su diario Schmitt anota
que le daria un gran placer escribir una continuacion de la obra en la
que Cereno se presentase ante un tribunal kafkiano??.

Tan sorprendentes fantasias expresan la imposible heroicidad
de quien no puede hacer mds, ni menos, que testimoniar el antiguo
derecho politico europeo frente a su disolucién en la era de la
despolitizacidn, a la cual Schmitt desea resistir en su doble faceta de la
retérica humanitaria o de la burocratizacién técnica de la ley. Muerto
en el remolino o culpabilizado por el tribunal, el antiguo capitan no
reconoce ni la amistad con sus enemigos ni el valor de una ley sin
justicia, limitandose a exponer el nihilismo que lo circunda.

Junto con esas figuras, Dotti recorre algunas de las imagenes
principales de la narraciéon de Melville, a partir de cuestiones cuyo
andlisis exhaustivo sobrepasaria por mucho este texto. Habra de
bastarnos su vinculacién del frecuente silencio de Babo, el lider de la

Como sea, lo descrito no solo resulta importante para pensar la biografia de Schmitt, en
particular en lo que refiere a su burda desimplicacién con el nazismo, sino también para
pensar la falta, y su insistencia en la falta, de la figura del héroe que buscamos explicitar
en Benito Cereno. Schmitt, Carl, “Un giurista davanti a se stesso”. Un giurista davanti a
se stesso. Saggi e interviste. Vicenza: Nedo ri Pozza Editore, 2005, p. 162.

274 Sobre el tema, resulta util también la lectura, no tan extensa por cierto como la de Dotti,
desarrollada por Thomas O. Beebee. “Carl Schmitt’s Myth of Benito Cereno”. Seminar: A
Journal of Germanic Studies. Vol. 42, n°2 , 2006.

275 Citado en Dotti, Jorge, ““Seguid a vuestro jefe”. Reverberaciones decisionistas en Melville”,
en Deus Mortalis n°2, 2003, p. 169, nota al pie 57.

276 Ibid, p. 180, nota al pie 71.

121

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

rebeliéon negra frente a Benito Cerefio, con el de Bartleby?”. A primera
vista, la analogia resulta, por lo decir lo menos, inesperada: Mientras
Babo es un lider activo que simula una situacion pasiva, Bartleby se
resiste a cualquier liderazgo o accién al exhibir, de modo impudico, una
pasividad radical. Por esta razon, la similitud entre uno y otro personaje
solo puede pensarse, como lo hace Dotti, con el supuesto schmittiano de
que la desobediencia maritima no es capaz de formar un nuevo orden
politico, solo puede desactivar el poder hasta el extremo que lleva a
Bartleby a preferir morir, contra toda soberania que pudiese haber
decidido por su vida. Si el silencio de Babo es elocuente, segin consigna
Dotti, no lo es por dar con la felicidad que destaca Benjamin en Hamlet,
sino por su mero rechazo a un orden que no podria restituirse.

Ante ello, la literatura no podria haber construido un nuevo mito,
debiendo limitarse a indicar, sin palabras fundacionales, su imposibilidad.
En esa direccion, para Dotti la importancia del texto pasa tanto por su
tematizacién de la desistencia nihilista de la politica como por el rol que
adquiere la propia literatura en ese presente irrevocable. Ya no puede
contar con la antigua fuerza esclarecedora con la que la literatura
recomponia la eticidad gracias a su descubrimiento del crimen.

Si aquella descripcion de la escritura literaria puede ser acusada
de generalidad, mas discutible puede ser aun el que Dotti afirme que la
literatura moderna, desde Poe y Melville, sea la de la tematizacion de
su imposibilidad de continuar esa recomposicién, dado el cortocircuito
entre la investigacion y la resolucién del crimen: O bien no hay nada
que investigar, como en Poe, o bien el investigador no es capaz de
resolver el crimen, como en Melville?™,

277 Tbid, p. 216.

278 Al parecer, por cierto, no es solo la obra cuyo comentario glosamos lo que interesa a Dotti
de Melville. En una entrevista, afiade lo siguiente: “El archifamoso comienzo del primer
capitulo: “Call me Ishmael”. Pezzoni opta por “Pueden ustedes llamarme Ismael”. No
me gusta nada su eleccién, pues se pierde —a mi entender— un motivo vertebrador. El
personaje de Melville impone al lector (sin férmulas de cortesia irénicas: estamos en la
violencia del origen, cuestién seria como pocas) el gesto fundacional por excelencia: la
prohibicién de bucear en el pasado, cortar la genealogia, pues se estd comenzando desde
la nada. El referente biblico es demasiado ilustrativo: el personaje lleva el nombre de un
hijo bastardo de Abraham (de cuya estéril esposa es sierva la madre de Ismael), y en su

122



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

Desde esta filosofia de la historia, la que poco podria preocuparse
por las ambiguedades que instala todo texto literario, Dotti afirma
su valor literario desde un criterio teoldgico-politico irreductible
a la lectura de las formas del texto. El argentino no duda de los
significados claros que podria tener la literatura, incluso cuando lo
que esta muestra, de acuerdo con su propia explicacion, es la falta de
fundamentos que podria dar un significado claro. Sin trascendencia ni
objetividad, la escritura de Melville ya no cuenta ni con la certeza de
la tierra ni la de los dioses, pero si puede mostrar con claridad, segin
Dotti, la imposibilidad de la justicia en el mundo moderno:

Ninguna objetividad superior justifica un esfuerzo cuyo
sentido existencial no es del conocimiento qua acceso a lo
trascendente, sino el de un procedimiento circunscripto
dentro de la inmanencia abismal, sin fundamento. Alcanzar
el resultado esclarecedor consiste en ir remediando la torpeza
hermenéutica, enmarcado por un espacio donde la busqueda

destino interviene oportunamente Dios (dos veces lo protegen los angeles en el desierto).
Al lanzarse a la infinitud, Ismael de Melville esté cerrando su pasado marcado por el Viejo
Testamento y va a iniciar, a la luz del Nuevo, un largo derrotero de aprendizaje hasta
un renacimiento que adquiere la dimensién de un evento novotestamentario, roméantico-
idealista (segun la imagen que Melville tiene del deutschen Idealismus) y panteista.
El derrotero expiatorio de la tripulacién acontece en los espacios por excelencia de la
Modernidad: el de un Estado en miniatura y en el de la vivencian existencialmente (y
no meramente teorizan a partir de lo que estan predispuestos a encontrar en los cielos),
es decir, en el infinito ocednico. Y es en esta infinitud real que tiene lugar el renacer
de Ismael. En su magna novela, Melville nos pone ante el significado profundo del agua
bautismal redentora y, por ende, de la relacién entre la antigua y la nueva Alianza, entre
una visién mesidnica y otra cristolégica, entre la utopia y el orden estatal, sin que al
mismo tiempo estas polaridades dejen de estar surcadas de dudas y contradicciones (son
imperfectas: mera ensonacién desde la cofa; terror paralizante en las cubiertas). ;,Cudl es
el verdadero bautismo, el del rito pagano a cargo de legislador original Ahab y su orden
despotico, vicario del mal, o el de la presencia de lo trascendente como restaurador del
buen orden mediante una intervencién milagrosa y transparente (sobrevivir gracias a un
atadd: renacer de la tumba)? En el estado de naturaleza acuoso, los leviatanes se han
concentrado en los veleros que lo surcan: las vicisitudes del Pequod nos van llevando al
corazén de la teologia politica, al milagro del nacimiento (el misterio de la Encarnacién;
la dignificacién de los humanos como representantes del mismo acto, sin distinciones,
diferencias ni marcas selectivas; la instauracién de estatalidad como gesto que seculariza
tal instante excepcional, modelandose a partir del paradigma eclesiolégico cristiano).” Tan
larga es aqui de interés porque despliega, ante Moby Dick, una estrategia similar a la
que atraviesa su lectura de Benito Cerefio. Esto es, la afirmacién, desde el comienzo, de
significados claros, partiendo por el del significado del personaje, y su significado teolégico
del significado. Entrevista a Jorge Dotti, en El Rio Sin Orillas, n°1, 2007, 236-267, p. 244.

123

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

de la verdad y la justicia no es mas que un capitulo de la
conflictividad total, distintiva de la sociabilidad moderna. No
hay soportes sustanciales, sino luchas de poder?™.

6. Comandar el performativo

El trabajo de la teoria politica decisionista pasa, en ese marco, por
pensar otra relacién entre la palabra y la verdad. De este modo, Dotti
se vale de la literatura para describir una crisis que solo podria ser
subsanada, méas all4 de la literatura, a través de la politica pensada con
Schmitt. En su comentario del texto schmittiano sobre el romanticismo,
que no deja de situar en continuidad con el resto de la produccién
del autor aleman®®, Dotti sostiene que el mundo contemporaneo es
incapaz de representar, debido a su caracter amorfo®. Puesto que la
verdadera representacion se comprende como la encarnacion de cierta
verdad previa a la mediacién representativa, y dada la ausencia de
esa verdad en el mundo nihilista, no queda sino una representacién
vacia, atravesada por el caprichoso deseo de constituirse a si misma.
Es contra ello que ha de pensar.

Por lo mismo, la critica de Schmitt permite a Dotti cuestionar,
ademas de cualquier prurito de autonomia literaria, toda concepcién de
la politica que busque afirmarse de modo auténomo, sin trascendencia
alguna de tipo teoldgico-politico. En efecto, sefiala que la critica de
Schmitt al romanticismo es util para criticar al ocasionalismo populista
tan comun en los intelectuales latinoamericanos?®?. Con ello, pareciera
pensar en Ernesto Laclau, cuya obra, en otro articulo lee y critica
como cierta manifestacion filoséfica, propia de lo que Dotti entiende
como deconstruccién®®®, de la imposiciéon indiferenciada del criterio

279 Tbid, p. 223.

280 Dotti, Jorge. Carl Schmitt en Argentina. Rosario: Homo Sapiens Ediciones, p. 901.

281 Dotti, Jorge. “Romanticismo o decisién politica: aut aut”. Prismas n°4, 2000, p. 97.

282 Dotti, Jorge. “Romanticismo o decision politica: aut aut”. Prismas n°4, 2000, 85-102, p. 99.

283 No estd de mas sefialar que si bien la critica a Dotti a la deconstruccion es injusta, pues
Derrida justamente piensa esta como la justicia, si puede criticarse a Laclau la concepcién
autovalorizante de la politica que Dotti cuestiona. La pregunta, por ende, no es si hay un
criterio ético de la politica en Laclau, en cuya teoria por cierto se extrana esa dimensién,

124



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

economico del valor en el mundo contemporaneo. Frente al criterio de
intercambiabilidad impuesto por el dinero, el que Laclau heredaria
en su concepcion de significantes flotantes igualmente véalidos,
Dotti aspira a un decisionismo instaurado merced al performativo
originario®® que instala lo trascendente en lo inmanente. Con ese
gesto, imagina que el soberano puede irrumpir en cuanto tal con una
palabra plena de inequivoco significado. Es decir, que con su palabra
puede decidir, gracias a un significado que puede decidir, de modo tal
que no podria someterse al cedazo indecidible de la literatura. Es con
la univocidad del significado que puede ejercerse el mando. Soberano,
por decirlo torpemente, es quien puede decir la excepcién que decide,
decidiendo en ese gesto lo que se ha dicho.

Impera aqui destacar que, en su ldcida critica a la teoria del
performativo de Austin, Derrida explicita que todo acto de habla
esta asediado por otros actos de habla que desestabilizan cualquier
distincién entre normas y géneros del habla. Contra el intento
analitico de distinguir con claridad entre actos de habla exitosos y
actos parasitarios, para Derrida la condicién de posibilidad del éxito
del performativo es, necesariamente, su condicion de imposibilidad?®.
O sea, que no podria distinguirse con claridad y distincién entre la
realizacién de un performativo (digamos, con Dotti) politico y su
desrealizacién (digamos, con y contra Dotti) literaria, ni mucho menos
entre un performativo originario y sus copias. Lo que ensefa la nocién
de performatividad, da a entender Derrida, es que ninguna palabra
puede anularse o asegurarse, que no hay manera de determinar lo que

sino si puede agruparse de modo tan rapido a Laclau y Derrida. Esto resulta central para
pensar, de acuerdo a lo que indicaremos mas adelante, la chance de otro pensamiento de
la literatura que si sea capaz de pensar, a partir del caracter arbitrario de la letra, otra
relacién entre literatura y politica, y desde un punto de vista no autoritario, a diferencia
de lo pensado desde Schmitt y Dotti. Probablemente para ello sea necesario ponderar la
utopia mas alla del subjetivismo en el que, para Dotti, cae la literatura contemporéanea.
Dotti, Jorge. “Nota complementaria. Schmitt lee a Borges”. En La tirania de los valores.
Buenos Aires: Hydra, 2009, p. 155.

284 Dotti, Jorge. “;Cémo mirar el rostro de la Gorgona? Antagonismo postestructuralista y
decisionismo”. Deus Mortalis n°3, 2004, p. 512.

285 Derrida, Jacques. “Signature, événement, contexte”. Marges de la philosophie. Paris:
Minuit, 1972 p. 385 y ss.

125

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

hace, o deshace. Es ello lo que abre la posibilidad de un orden politico
en la indecision y el correlativo lazo entre literatura y democracia?®. Si
puede prometerse la democracia, insiste Derrida en un enunciado que
quizas habria que pensar antes de seguir repitiendo, es porque puede
prometerse la literatura, y viceversa. Y la denegacion de esa promesa
no deja de alterar el orden que la deniega. Ningun orden certero, por
ende, podria fundarse gracias a la palabra, toda vez que ningin orden
podria pensarse sin palabras, ni mucho menos recomponer su eticidad
gracias al descubrimiento literario de una palabra original.

De ahi, por tanto, la inevitabilidad de discutir, desde la
deconstruccidn, toda soberania politica determinada. Si para Derrida
el orden politico requiere de la literatura en tanto exposiciéon de la
indeterminacién, para Dotti ha de abjurar de ella, limitdndola a
significados claros que puedan ser coherentes con la necesidad de una
palabra soberana que si puede erigir el orden que promete. De hecho,
en otro de sus textos, Dotti contrapone la promesa utilitarista del
dinero, sometida a la légica del valor, a la necesidad politica de una
promesa constituyente?’. Es decir, una palabra plena que se resguarde
de la indeterminacién, que pueda realizar el mando en el mundo sin
ambigiedad. Y es que el Estado, escribe en algin paréntesis, vive de
evitar el barroco horror vacui?®®,

Ante la imposibilidad de un orden cldsico que se piense ajeno
a la indeterminacién, la soberania que se quiere para el mundo
contemporaneo ha de controlar lo que reconoce como un exceso que
la amenaza. Es por ello que resulta discutible afirmar, como lo hace
Schwarzbock, que por leer a Schmitt desde la izquierda, la posicién
de Dotti resulte estético-politica?®. Todo lo contrario, apuesta por la

286 Derrida, Jacques. Passions. Paris: Galilée, 1993, p. 65.

287 Dotti, Jorge. “Contratar, prometer”. En: Graciela Frigerio & Daniel Korinfeld & Margarita
Poggi (Compiladores). Construyendo un saber sobre el interior de la escuela. Buenos Aires:
Ediciones Novedades Educativas, 1999. p. 71.

288 Dotti, Jorge. “De Karl a Carl: Schmitt como lector de Marx”. En: Chantal Mouffe
(Compiladora), El desafio de Carl Schmitt. Buenos Aires: Prometeo, 2011, p. 177.

289 Schwarzbock, Sylvia. “Schmitt, Marx y Argentina. Una lectura estético-politica de la
lectura de Jorge Dotti”. Avatares Filosoficos n°2, 2015, p. 99.

126



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

politica contra la estética para indicar la necesidad de que el soberano
supere la ambigiiedad, mediante una pasién barroca®® que asuma la
necesidad de la decision en la equivocidad que la circunda. Sus palabras
son claras acerca de la necesidad de la claridad de las palabras:

Para la comprension decisionista de la realidad, en cambio, lo
politico es barroco, aborrece el vacio y corta las flotaciones; define
identidades en las situaciones extremas, las cuales conforman
el contexto teologico-politico, no ontoldgico, que da sentido a los
antagonismos humanos en su maxima intensidad, aquella que
precisamente lleva a la luz el criterio de lo politico® .

7. Soberania y barroco en la Argentina postcolonial

Con esas nociones pueden reconstruirse algunas impresiones de
Dotti acerca del debate sobre el romanticismo en Latinoamérica. Casi al
pasar, dibuja a Rosas como nada menos que una versién sudamericana
de la tradicion espafiola del soberano barroco®?. Hemos de suponer
que refiere con ello a la descripcién que brinda Schmitt. La dictadura

290 Otro texto en el que Dotti reitera esta nocién barroca de lo politico, comprendida como la
imposicién vertical de la autoridad del soberano, versa sobre la nocién kantiana del juicio,
igualmente crucial en la discusién acerca de las relaciones entre democracia y literatura. En
particular, debido a que Dotti se detiene en la importante lectura que hace Arendt del juicio
en Kant como facultad politica. A tal lectura, Dotti cuestiona que su afirmacién de la discusiéon
intersubjetiva sobre la belleza olvide la importancia politica de la obediencia. Al reducir el
enfrentamiento a la logica de la discusién, Arendt cae, cuestiona Dotti de modo discutible,
en la estetizacién de la politica (“La libertad del Juicio: epistemologia y politica a la luz de la
tercera Critica”. En: David Sobrevilla (Compilador). Filosofia, estética y politica en la Critica
del Juicio de Kant. Actas del Coloquio de Lima conmemorativo del bicentenario de la tercera
Critica. Lima: Instituto Goethe, 1991, p. 147; Esta caracterizacién de Arendt es repetida en
Dotti, Jorge. “Hanna Arendt y la critica del juicio. En ocasién de un Bicentenario”. En: José
Sazb6n (Compilador). Homenaje a Kant. Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, 1993,
p. 33). En ese sentido, la critica de Arendt a la politica moderna, seria tributaria de cierto
romanticismo, es decir, no habria logrado desengancharse del todo del mundo moderno.
Frente a ello, Dotti rescata la elaboracién kantiana del juicio para pensar en la imposibilidad
de derivar la decisién particular desde un criterio universal. El punto estd en que, en lugar
de habitar esa brecha como en la posicién de Arendt, que, como bien nota Dotti, puede
considerarse alli heredera de una posicién desteologizante, el decisionismo intenta cerrar esa
brecha a partir de una autoridad soberana que plantea una politica contra toda estética.

291 Dotti, Jorge, “;Cémo mirar el rostro de la Gorgona? Antagonismo postestructuralista y
decisionismo”, en Deus Mortalis n°3, 2004, 451-516, p. 498.

292 Dotti, Jorge. La letra gotica. Recepcion de Kant en Argentina desde el Romanticismo hasta el Treinta.
Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, 1991, p. 24.

127

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

rosista, en ese sentido, estableceria un nuevo modo de soberania tras la
disolucién del antiguo vinculo colonial. Por lo mismo, se opone al prurito
de modernizacién liberal que encabezan Alberdi, Sarmiento y otros tantos
autores que han sido denominados, una y otra vez, como romanticos. Lo
interesante es que, segiin Dotti, este ultimo apelativo resulta equivocado
para caracterizar a tales autores, lo cual obliga a mitigar la tradicional
contraposicion liberal que se ha realizado entre Rosas y sus enemigos.

En su prélogo a Romanticismo Politico, Dotti destaca la utilidad del
texto para pensar a los autores del XIX como politicos roménticos, mas no
como romanticos politicos. Puesto que se habrian dedicado a la politica,
a partir de nociones claras sobre lo justo y lo injusto, se hallan lejos del
ocasionalismo romantico. De ahi, explicita, su distancia ante la valoraciéon
estetizante del romanticismo por las figuras del caudillo, la naturaleza
exuberante, la religiosidad popular o las lenguas autéctonas. Su rechazo
a tales formas, recurrentes en textos varios partiendo por Facundo, opera,
de acuerdo con Dotti, desde un criterio irreductiblemente politico?®,

Enesalinea, lo que pudo haber habido de romanticismo en los autores
de la época se juega en cierto utopismo frente a la realidad histérica
cuya soberania encarna Rosas, mas no en la afirmacién roméntica de
la ambigtiedad literaria. De este modo, Dotti puede describir a Alberdi
como romantico, mas para sefialar que el interés que posee su obra no
es tanto el de la tensién entre romanticismo e ilustracion, sino en los
medios de los que se vale para alcanzar la finalidad del orden liberal.
Y, alli, el arte poca importancia posee. Por ello, su texto no solo parte
con un epigrafe de Alberdi que indica que los amigos mas peligrosos de
la libertad son el poeta y soldado. Ademas, explicita que la critica de
Alberdi a la falta de virtudes comerciales de quienes emigran, podria
también haber sefialado a comediantes y musicos?*.

293 Dotti, Jorge. “Definidme como querdis, pero no como roméntico. (Carl Schmitt)”. En:
Schmitt, Carl, Romanticismo politico, p. 33. Una consideracién, a la inversa, de tales
autores como roméanticos politicos puede revisarse, en un contraste crucial, en Levene,
Ricardo. “Sarmiento, Soci6logo de la Realidad Americana y Argentina”. Revista Mexicana
de Sociologia Vol. 1 n°4-5, 1939, p. 133.

294 Dotti, Jorge. “La emancipacién sudamericana en el pensamiento de Juan Bautista
Alberdi”. Las vetas del texto. Buenos Aires: Las cuarenta, 2009, p. 49.

128



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

Asi, incluso una caracterizacién de los autores decimondnicos de
mediados del siglo XIX como romanticos habria de resguardarse de
una lectura roméantica de su prurito antiestético. Su disputa con Rosas
parece ser la de dos modos de soberania politica, entre el autoritarismo
barroco rosista y un liberalismo que renuncia a la palabra de la teologia
politica sin afirmar la indeterminacién de la palabra literaria, sino con
la pretensiéon de otro tipo de palabra cierta.

Ante ello, la pregunta que ha de recorrerse para pensar la
fundacién de un orden moderno en Argentina es la de cuanto y cémo
se desplaza un autoritarismo religioso si poco cambia su concepcién de
una palabra verdadera, ahora con pretension cientifica, no asediada
por la ambigiiedad del performativo literario que, para Schmitt y
Dotti, asedia la modernidad. Es decir, cuando el liberalismo politico se
despliega sin el liberalismo estético inseparable de la constitucién de
la esfera publica europea. Frente a esa falta, contra la teologia catélica
de la colonia, Sarmiento y sus contempordneos instalan un nuevo
deseo de una palabra plena.

Tal cuestion abre la pregunta por el autoritarismo positivista que
se prolonga en las posteriores décadas del siglo XIX, y también por
las tecnocracias neoliberales del XXI que se piensan al margen de la
melancolia y la ambiguedad. Dotti pensé con lucidez frente a ellas,
desde una légica que parece ser simultaneamente conservadora
y radical. Otra opcién, sin raices ni conservaciones, puede ser
la afirmacién de la literatura, a partir de otra concepcién de la
literatura que la de los conservadores. La elaboracion de esa posicién
deviene necesaria para que la critica a la estetizacién de la politica
no signifique una politizacién antiestética. Es decir, que se sustraiga,
y pueda combatir en su indeterminacién, a las nuevas versiones
que desean una clara afirmacién, con formas ya determinadas, de
otro modo de palabra plena. No hay duda de que la lectura de Dotti,
contra sus dudas, puede ayudar a sembrar esa duda alli donde no hay
suelo que le asegure hospitalidad.

129

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

Bibliografia

Beebee, Thomas O. “Carl Schmitt’s Myth of Benito Cereno”. Seminar: A Journal of
Germanic Studies. Vol. 42, n°2 2, 2006, pp. 114-134.

Benjamin, Walter. El origen del trauerspiel aleman. Obras. Libro I, Volumen L.
Madrid; Abada, 2010.

Borquez, Zeto. Estructura y patetismo: una aproximacion al problema filoséfico de
la deformacién. Tesis presentada para optar al titulo de Magister en Artes con
mencion en Teoria e Historia del Arte en la Universidad de Chile, 2015.

Derrida, Jacques. Passions. Paris: Galilée, 199

: “Signature, événement, contexte”. Marges de la philosophie. Paris: Minuit,
1972, 365-393

Dotti, Jorge. Carl Schmitt en Argentina. Rosario: Homo Sapiens Ediciones.
. “,Cémo mirar el rostro de la Gorgona? Antagonismo postestructuralista y
decisionismo”. Deus Mortalis n°3, 2004, 451-516.

Dotti, Jorge, “Contratar, prometer”. En: Graciela Frigerio & Daniel Korinfeld &
Margarita Poggi (Compiladores). Construyendo un saber sobre el interior de
la escuela. Buenos Aires: Ediciones Novedades Educativas, 1999. p. 63-71.
. “De Karl a Carl: Schmitt como lector de Marx”. En: Chantal Mouffe
(Compiladora). El desafio de Carl Schmitt. Buenos Aires: Prometeo, 2011,
133-181.
. “Definidme como querdis, pero no como romdantico. (Carl Schmitt)”. En:
Carl Schmitt. Romanticismo politico. Buenos Aires: Universidad Nacional de
Quilmes, 2001, 9-39.
. “El Hobbes de Schmitt”. Cuadernos de Filosofia n°32, 1989, 57-69.

. “Hanna Arendt y la critica del juicio. En ocasién de un Bicentenario”. En:
José Sazbon (Compilador). Homenaje a Kant. Buenos Aires: Universidad de
Buenos Aires, 1993, 27-34.

. “La emancipacién sudamericana en el pensamiento de Juan Bautista
Alberdi”. Las vetas del texto. Buenos Aires: Las cuarenta, 2009, 19-64.

. La letra gética. Recepcion de Kant en Argentina desde el Romanticismo hasta
el Treinta. Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, 1991.

. “La libertad del Juicio: epistemologia y politica a la luz de la tercera Critica”.

130



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

En: David Sobrevilla (Compilador). Filosofia, estética y politica en la Critica
del Juicio de Kant. Actas del Coloquio de Lima conmemorativo del bicentenario
de la tercera Critica. Lima: Instituto Goethe, 1991, 99-166.

. “Nota complementaria. Schmitt lee a Borges”. En La tirania de los valores.
Buenos Aires: Hydra, 2009, 149-173.

“La representacién teolbgico-politica en Carl Schmitt”. Avatares
filos6ficos n°1, 2014, 27-54.

. ““Seguid a vuestro jefe”. Reverberaciones decisionistas en Melville”.
Deus Mortalis n°2, 2003, 115-244.

Entrevista a Jorge Dotti, en El Rio Sin Orillas, n°1, 2007, 236-267.
Gadamer, Hans-Georg. Verdad y método I. Salamanca: Sigueme, 2003.

Galli, Carlo. “Hamlet: Representation and the Concrete”. En: Graham Hammill
& Julia Reinhard Lupton. Political Theology and Early Modernity. Chicago:
Chicago University Press, 2012, 60-83.

Gonzalez, Horario. “Jorge Dotti”. En Pagina 12, 26 de marzo de 2018.

Kafka, Franz. Aforismos de Zurau. México D.F.: Sexto Piso, 2005.

Kahn, Victoria. “Hamlet or Hecuba: Carl Schmitt’s Decision”. Representations n°
83, 2003, 67-96.

Levene, Ricardo. “Sarmiento, Sociélogo de la Realidad Americana y Argentina”.
Revista Mexicana de Sociologia Vol. 1 n°4-5, 1939.

Levi, Neil. “Carl Schmitt and the Question of the Aesthetic”. New German Critique
101, Vol. 34 n°2, Summer 2007, 27-43.

Lowith, Karl. ““El decisionismo ocasional de Carl Schmitt”. Heidegger, pensador

de un tiempo indigente. Sobre la posicién de la filosofia en el siglo XX. Buenos
Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2006, 43-89.

Pan, David. “Afterword: Historical Event and Mythic Meaning in Carl Schmitt’s
Hamlet or Hecuba”. En: Hamlet or Hecuba: The Intrusion of the Time into the
Play. Nueva York: Telos Press, 2009, 69-119

Ramirez, Carlos. “Todos son genios”: La critica a la estetizacién de la accién
politica en Carl Schmitt”. Revista de Estudios Sociales n.34, 2009, 59-71.

Roques, Christian. “Radiographie de I'ennemi : Carl Schmitt et le romantisme
politique . Astérionn n°6, 2009.

131

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Alejandro Fielbaum S.

Rust, Jennifer & Lupton, Julia. “Introduction: Schmitt and Shakespeare”. En:
Hamlet or Hecuba: The Intrusion of the Time into the Play. Nueva York: Telos
Press, 2009, xv-1i

Santner, Eric. “The Royal Remains: Carl Schmitt’s Hamlet or Hecuba”. Telos
n°153, 2010, 30-50.

Schmitt, Carl. Catolicismo y forma politica. Madrid: Tecnos, 2011.

“Clausewitz como pensador politico o el honor politico de Prusia”. Revista de
Estudios Politicos n°163, 1969, 5-30

____. E1 Concepto de lo Politico. Madrid: Alianza, 2009.

. El Leviatan en la doctrina del Estado de Thomas Hobbes. Sentido y fracaso
de un simbolo politico. México D.F.: Universidad Auténoma Metropolitana,
1997

. “Ex captitivate salus”. Ex captivitate salus. Experiencias de la época 1945-
1947. Madrid: Trotta, 2010, 55-69.

. “Foreword to the German Edition of Lilian Winstanley’s Hamlet and the
Scottish Succession”. Telos n°153, 2010, 164-177.

. Hamlet o Hécuba. La irrupcién del tiempo en el drama. Valencia: Pre-Textos,
1993.

. “La visibilidad de la iglesia. Una reflexién escolastica”. Daimon n°13, 1996,
11-18.

. La tirania de los valores. Buenos Aires: Hydra, 2009.

. “Prélogo a la edicién espaniola”. Ex captivitate salus. Experiencias de la época
1945-1947. Madrid: Trotta, 2010, 21-23.

. Romanticismo politico. Buenos Aires: Universidad Nacional de Quilmes,
2001.

. Teologia Politica. Madrid: Trotta, 2009.
. Teoria del partisano. Madrid: Instituto de Estudios Politicos, 1966
. Tierra y mar. Una reflexion sobre la historia universal. Madrid: Trotta, 1997

. “Un giurista davanti a se stesso”. Un giurista davanti a se stesso. Saggi e
interviste. Vicenza: Neri Pozza Editore, 2005, 151-183.

Schwarzbock, Sylvia. “Schmitt, Marx y Argentina. Una lectura estético-politica de
la lectura de Jorge Dotti”. Avatares Filosdficos n°2, 2015, 84-102.

132



Las ambiguedades del performativo.
La critica politica a la literatura en Carl Schmitt y Jorge Dotti

Traverso, Enzo. ““Relaciones peligrosas”. Walter Benjamin y Carl Schmitt en el
crepusculo de Weimar”. Acta Poética n°28 (1-2), 2007, 93-109.

Villacanas, José Luis. “Romanticismo politico”. Poder y conflicto. Ensayos sobre
Carl Schmitt. Madrid: Biblioteca Nueva, 2008, 55-77.

& Garcia, Roméan. “Hamlet y Hobbes. Carl Schmitt sobre Mito y Modernidad
Politica”. En Carl Schmitt. Hamlet o Hécuba. La irrupcién del tiempo en el

drama. Valencia: Pre-Textos, 1993.

. “Walter Benjamin y Carl Schmitt. Soberania y Estado de excepcion”. Daimon
n°13, 1996, 41-60.

Weber, Samuel. “Taking Exception to Decision: Walter Benjamin and Carl
Schmitt”. Diacritics Vol. 22 n°3-4, 1992, 5-18.

133

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

La union de los catolicos

Pablo Pérez Wilson
City University of New York — Baruch College

Resumen:

Este articulo analiza la continuidad entre estética y politica en la
obra del pensador catodlico chileno Osvaldo Lira. El articulo argumenta
que el proyecto politico de Lira, asegurar el lugar moral y social de
la iglesia catodlica en la sociedad, se basé en la complementariedad
entre una critica del liberalismo—secular y la reflexion sobre la forma
estética. Sobre ese eje Lira concibié la politica como un campo de
antagonismos y propuso una politica catdlica como manera de evitar el
cierre secular del mundo.

Palabras clave: Osvaldo Lira, catolicismo, Chile, pensamiento
reaccionario

Abstract:

This article analyzes the continuity between aesthetics and politics
in the work of Chilean Catholic thinker Osvaldo Lira. The article
argues that Lira’s political project, whose mission was to secure the
moral and social place of the Catholic Church in society, was based
on the complementarity between a critique of secular-liberalism and
a reflection on aesthetic form. Lira conceived of politics as a field of
antagonisms and proposed a Catholic politics as a way to avoid the
secular closure of the world.

Keywords: Osvaldo Lira, Catholicism, Chile, reactionary thought

134



La union de los catélicos

1. La unioén de los catolicos

Osvaldo Lira (1904-1996) fue uno de los referentes mas relevantes de la
derecha intelectual chilena del siglo veinte. Sacerdote salesiano, profesor de
teologia y filosofia, traductor y polemista, escribi6 sobre politica, literatura,
arte, estética, teologia, religién y derechos humanos. Particip activamente
de los debates avanzados desde la década del treinta en un conjunto de
importantes revistas del conservadurismo local como Estudios, Estanquero,
Finis Terrae, Portada, Qué Pasa, Fiducia y Tizona. Durante la década del
cuarenta residi6 en Espana donde particip6 de los circulos del hispanismo
franquista. En 1952 se suma como profesor de las universidades catélicas
en Valparaiso y luego en Santiago. Su mayor influencia politico—intelectual
fue en los afos sesenta. En este periodo ejerce un fuerte ascendiente
sobre el grupo de estudiantes que fundara el Movimiento Gremial en la
Universidad Catélica. El punto mas algido de esta influencia se plasma en
la “Declaracién de principios del gobierno militar™%,

La trayectoria de Lira hasta 1974, que a primera vista pudiera
parecer ascendiente, no estuvo exenta de dificultades. Suinvolucramiento
politico derivd en un castigo—salida de Chile durante doce afos. Polemiz6
con autoridades eclesidsticas debido a su férrea oposicién a las reformas
derivadas del Concilio Vaticano II. Hacia fines de los afos setenta Lira
se distancia publicamente de la dictadura cuando qued6 claro que la
Comisién Ortazar, encargada de redactar la nueva constitucién politica
liderada por el fundador del Movimiento Gremialista Jaime Guzman
Errazuriz, habia establecido un pacto con el emergente grupo tecnocratico
encargado de la administracion e implementacion de la nueva politica
economica de la dictadura militar?®®. De esta forma el proyecto politico de
Lira, definido fundamentalmente por la reivindicacién del lugar moral

295 Cristi, Renato y Carlos Ruiz. El pensamiento conservador en Chile: seis ensayos. Santiago:
Editorial Universitaria, 1992, pp. 124-139.

296 Cristi, Renato. El pensamiento politico de Jaime Guzmaén: autoridad y libertad. Santiago: LOM
Ediciones, 2000, pp. 77-100. Castro, José Manuel. Jaime Guzmén: ideas y politica 1946-1973:
corporativismo, gremialismo, anticomunismo, Vol. 1. Santiago: Ediciones Centro de Estudios
Bicentenario, 2016, pp. 39-45 y 155-188. Gazmuri, Cristidn. (Quién era Jaime Guzman?
Santiago: RIL Editores, 2013. Muiioz Tamayo, Victor. Historia de la UDI: generaciones y cultura
politica (1973-2013). Santiago: Ediciones Universidad Alberto Hurtado, 2016, pp. 53-149.

135

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

y autoridad de la iglesia catélica en la sociedad, quedd parcialmente
truncado. Para Lira el nuevo contexto que se abre con la promulgaciéon
plebiscitada de la constitucién resulta abiertamente beligerante a la
buscada confluencia entre nacionalismo y corporativismo. El propio Lira,
que quiso representar intelectualmente esta alianza, fue desplazado por
el pacto entre el nuevo constitucionalismo de Guzman y la tecnocracia
neoliberal. Lira se opuso a la constitucionalizacién de las reformas
econémicas implementadas desde mediados de los afios setenta y
principios de la década del ochenta pero acepté la elevacién del poder
ejecutivo bajo dictadura. Si bien el programa de Lira fue desechado
por la junta se mantuvo como punto ciego y continu6 funcionando
residualmente al interior del campo de pensamiento conservador. Este
posicionamiento, con y contra la dictadura, desplazé definitivamente a
Lira de la érbita de influencia intelectual en los circulos mas cercanos a
la junta militar y también en otros espacios®’.

La importancia de Lira reside en que su posicion, realzar el lugar
moral y de autoridad de la iglesia catdlica en la sociedad, constituye
un referente intelectual para el conjunto de los posicionamientos de la
derecha chilena frente a las dos crisis constitucionales que definen la
modernidad politica del siglo veinte en Chile. La fragilidad del pacto que
llevé a la redaccién de la constitucion de 1925 y la posterior puesta en
marcha de un plan econémico basado en la sustitucion de importaciones
estuvieron condicionados por un desajuste entre la postulaciéon e
implementacién de la institucionalidad politico—econémica®®. En
un segundo momento, el cierre violento del ciclo desarrollista abre la
posibilidad de definir el marco institucional y la politica econémica de
forma paralela e implementar simultaneamente, bajo condiciones de

297 Cristi, Renato y Pablo Ruiz-Tagle. La republica en Chile: teoria y préctica del
constitucionalismo republicano. Santiago: LOM Ediciones, 2006, pp. 161-196. Recordar
que el plan para una modernizacién capitalista alternativa al desarrollismo comenzé a
incubarse con bastante anterioridad al golpe de 1973. Correa Sutil, Sofia. Con las riendas
del poder: la derecha chilena en el siglo XX. Santiago: Debolsillo, [2005] 2011, pp. 213-243.

298 Moulian, Tomés. Antes del Chile Actual: la década del sesenta. Santiago: Mutante Editores,
2014, pp. 19-56 y 161-174. Para un intento de rehabilitacién de la constituciéon de 1925 ver:
Fontaine, Arturo, Juan Luis Ossa, Aldo Mascareiio, Renato Cristi, Hugo Herrera, Joaquin
Trujillo, prélogo de Sonia Montecino Aguirre. 1925. Continuidad republicana y legitimidad
constitucional: una propuesta. Santiago: Catalonia, 2018.

136



La union de los catélicos

supresion de libertades minimas asociadas al estado de derecho anterior,
tanto reformas politicas como econdémicas. Lira resulta ser una figura
incémoda porque su legado consiste en haber pensado los fundamentos
y antecedentes de la subordinacién no politica de la politica —afirmacién
de la misién supra—terrena de la iglesia— pero al mismo tiempo resistir
la captura econémico—secular de la politica.

El vinculo entre la indivision de la autoridad y la divisién de la
soberania es la base de la politica tradicionalista avanzada por Osvaldo
Lira. Por indivisién de la autoridad Lira entendié un verticalismo
decisorio de fundamento supra—terreno. Lira concibe la soberania en
términos duales, como una escision entre soberania politica y social.
El objetivo de la conciliacién entre la indivisiéon y la division, entre
autoridad y soberania, es lo que Lira denomina la unién de los catélicos.
Una alianza transversal que tiene como mision asegurar los derechos de
la iglesia catélica. La caracteristica distintiva del proyecto de Lira fue
establecer este parangdén defensivo como un piso minimo desde el cual
construir y restaurar el poder social de la iglesia. Cualquier acercamiento
con sectores que reivindiquen otros principios es incompatible puesto
que no se reconocen como tales. Para Lira no hay intransigencia porque
el universalismo catdlico se superpone a la falsa ecuanimidad liberal
compuesta de truncada tolerancia y exacerbado individualismo.

La posicién de Lira es relevante en tanto expresion de un programa
fundamentado a partir de un entendimiento politico del universalismo
catolico. El objetivo primordial no es la constitucién de un partido
catolico, eso seria admitir que la politica esta seccionada en diferentes
principios, sino mas bien en una apelacién a la misién de la iglesia
en la tierra en tanto bifurcacién complementaria entre designio y
mundaneidad. Lira defiende una visién politica en que el objetivo de
la iglesia es vincular este mundo con la trascendencia y, por tanto,
establecer una trinchera para que ninguna posicién avance o sea capaz
de sobrepasar la perpetuacion de su mandato en la tierra. Consciente
del auge secular Lira propuso parapetar a la iglesia con un conjunto
de fuerzas sociales fieles. En otros términos, el objetivo de Lira no es
politico pero si el medio para su consecucion.

137

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

La forzada posicién defensiva a propdsito del percibido avance
politico—secular gatilla la necesidad de concebir una convergencia de
fuerzas sociales que desde fines del siglo diecinueve se encontraban
en pleno proceso de transformacién. Esta fue la linea central de
los argumentos esgrimidos por Lira durante los afos treinta en los
diversos proyectos editoriales en que participd. Lira, en este sentido,
comparte un diagndstico méas general en torno a la falta de un
horizonte unitario para nacionalistas y corporativistas, concebidos
como los dos grandes grupos politicos definidos por caracteristicas
que Lira considera complementarias teniendo en cuenta el criterio de
alianza superior sintetizado como la unién de los catélicos. Lira buscé
un equilibrio entre tradicion, entendida como el acumulado histérico
y jerarquizado de costumbres, y la diferenciacion social establecida en
base a asociaciones comunitario—laborales.

Lira residi6 en Espafia entre 1940 y 1952. Las fechas no son
casuales puesto que coinciden con su involucramiento en la fallida
vuelta de Ibanez del Campo en 1938, la matanza del Seguro Obrero
y la victoria del Frente Popular. En ese contexto su orden religiosa
decide exiliarle por su activa participacion politica —mas editorial que
partidaria— en la década del treinta. Durante los doce afos en Espana
Lira establecié fuertes lazos con grupos intelectuales del hispanismo
conservador. Logra publicar articulos, libros, traducciones, dictar
clases en universidades y mantenerse activo —aunque sin pasar a
primera linea— como un miembro mas del entramado intelectual del
franquismo. No es exagerado afirmar que los doce afios de Lira en
Espafia fueron un periodo clave para asentar y concretar su visién
politica, enmarcada mas en la monarquia que en la dictadura y en
un fuerte rechazo a las instituciones liberales. La trayectoria viajera
de Lira, hacia la Espana de la inmediata posguerra civil, es ejemplar
puesto que coincide con el aislamiento internacional en términos
politicos y comerciales de Espana y concluye poco tiempo antes de
la incipiente transicién hacia la apertura e integracién comercial en
el contexto del nuevo orden mundial impuesto luego de la segunda
guerra mundial.

138



La union de los catélicos

Lira llega a Espafia menos de un ano después de la victoria
militar de Franco en 1939. Su estancia coincide con la pronta puesta
en marcha de un programa de autarquia cultural que se centrd “en la
exaltacién nacionalista, la glorificacidn de la cruzada, la vindicacién
del papel salvador del ejército, el culto al caudillo, un ferviente
catolicismo y los ataques a los representantes de la ‘anti-Espana™
y que fue avivado por el estimulo de las humanidades a través de
instancias como el Consejo Superior de Investigaciones Cientificas
resulté un contexto hospitalario para su labor intelectual®®®. La
prolongada estancia en Espana profundiza los lazos doctrinarios con
los que Lira llega a la peninsula no sin antes tener que resistir al
embate provocado por la derrota militar del eje en la segunda guerra
mundial y el consiguiente aislamiento internacional de Espafa. El
programa de Lira tampoco se vio modificado ante el “giro democratico”
de filésofos catélicos. Al contrario, Lira encabezara el ataque contra
Jacques Maritain retractdndose de su previa cercania doctrinaria
con el autor de Cristianismo y democracia. Este alejamiento de la
escolastica de Maritain marcara profundamente la empresa de

revitalizacién del neotomismo a la que Lira se dedicara a su vuelta
a Chile®®.

La hispanofilia de Lira fue marcada. Explor6 pasajes de la
tradicién hispanica temprano—moderna en Quevedo, Velazquez y Lope
de Vega. Escribi6 sobre autores representativos de las letras del siglo
veinte como Ortega y Gasset y Juan Ramoén Jiménez entre muchos

299 deRiquer, Borja. Historia de Espafia, Volumen 9: La dictadura de Franco. Madrid: Editorial
Critica, 2010, p. 306. Para un panorama reciente sobre el imaginario franquista durante
la dictadura chilena ver: Weld, Kirsten. “The Spanish Civil War and the Construction of
a Reactionary Historical Consciousness in Augusto Pinochet’s Chile.” Hispanic American
Historical Review no 98.1, 2018, pp. 77-115.

300 Ver: Maritain, Jacques. Cristianismo y democracia. Buenos Aires: Biblioteca Nueva, 1945.
Maritain, Jacques. Para una filosofia de 1a persona humana, traduccién de Abelardo Gonzéalez,
Rodolfo Martinez Espinosa, Rafael Pividal y Antonio Vallejo. Buenos Aires, Club de lectores,
1984. Jara Hinojosa, Isabel. “Cultura y politica en Chile contempordneo: fundamentos
tomistas del pensamiento politico de Osvaldo Lira Pérez’. Revista Teoria del Arte no 16,
2007, pp. 47-88. Para una hipdtesis inteligente sobre la relacién entre la conceptualizacién
sobre la persona y derechos humanos en el conservadurismo ver: Moyn, Samuel. Christian
Human Rights. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2015, pp. 65-100.

139

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

otros textos arraigados en nociones como tradicién y autoridad®. Para
Lira Espafia representaba un modelo politico y cultural asociado con
la monarquia, la religién y la alta cultura. Es decir, la transmision
dinastica del poder politico, la pervivencia del catolicismo en la
modernidad reflejada en las juzgadas cumbres de las letras y las
artes del siglo de oro espafol. En Lira no hay tanto anacronismo como
nostalgia. Su lectura activa en el pasado una memoria viva conectada,
segun Lira, por siglos de religiéon y costumbre. No hay anacronismo
en Lira porque el mantenimiento de esa memoria es tangible en la
existencia de la iglesia catélica. Pero hay nostalgia precisamente
porque el lugar que alguna vez ocupé la iglesia ya no es tal. Espafia,
como formacién social, es para Lira prueba actual de la conjuncién
entre tradicién y forma politica.

El misterio de la poesia es la obra mayor de Lira. Publicada en
trilogia entre 1974 y 1981 es la culminacién de su programa restaurador
asociado al corpus hispanista®?. El programa de Lira inserta desde el
catolicismo conservador una forma de aproximarse a la configuracién
problematica dela soberania. Liraintenté mantener la ligazén semantica
entre estética y representacién y se yuxtapuso, dramaticamente, al
momento en que los mismos términos que intenté avanzar se redefinen
materialmente casi por completo. Retrospectivamente es palmario
afirmar que el rol protagdnico que podria haber tomado El misterio
de la poesia qued6 en un segundo plano. Sin embargo, el programa
de Lira incubado desde los afios treinta podria haber jugado un papel

301 Una lista parcial de los libros publicados por Lira entre 1948 y 1967 sirve de orientacién
sobre el punto: Lira, Osvaldo. Visién politica de Quevedo. Madrid: Seminario de problemas
hispanoamericanos, 1948. Lira, Osvaldo. La vida en torno: ensayos. Madrid: Revista de
Occidente, 1949. Lira, Osvaldo. Hispanidad y mestizaje y otros ensayos. Madrid: Cultura
Hispénica, 1952. Lira, Osvaldo. Ortega en su espiritu: metafisica y estética. Santiago:
Pontificia universidad catdlica de Chile, Facultad de filosofia y ciencias de la educacién,
1965. Lira, Osvaldo. Ortega en su espiritu: psicologia, gnoseologia, politica. Santiago:
Pontificia Universidad Catélica de Chile, Facultad de Filosofia y Ciencias de la Educacién,
1967. Para una lectura institucional de la politica cultural del franquismo en Chile ver:
Jara Hinojosa, Isabel. De Franco a Pinochet: el proyecto cultural franquista en Chile,
1936-1980. Santiago: Programa de Magister en Teoria e Historia del Arte, Departamento
de Teoria de las Artes, Facultad de Artes, Universidad de Chile, 2006.

302 Lira, Osvaldo. El misterio de la poesia, 3 Vols. Santiago: Ediciones Nueva Universidad,
Universidad Catélica de Chile, Vicerrectoria de Comunicaciones, 1974-1981.

140



La union de los catélicos

preponderante en las directrices tomadas por la junta militar. Desde
la toma de la soberania por parte de la junta se comenzé a urdir una
codificacién juridica que favorecié al capital como agente regulador de
la vida social. La alianza de las tradiciones de la derecha chilena fue
“traicionada”, esta fue la palabra que usé Osvaldo Lira para calificar la
operacién juridica de Jaime Guzman, lider del Movimiento Gremialista,
mediador entre el corporativismo catdlico y la nueva inteligencia
neoliberal en detrimento de la unificacién de las vertientes nacional
y corporativista promovida por el sacerdote. No es casual que esa
caracteristica acelere una ansiedad contra democratica a partir de la
década del ochenta en plena implementacion de la constitucionalizacion
dictatorial. Desde ese momento Lira retomara en forma libro su critica
a los derechos humanos, la relacién entre democracia y catolicismo y la
cuestiéon del orden politico®®.

Lira buscé que su programa, definido por la analogia entre
forma politica y estética, fuera el relato central en el contexto
posterior al golpe de estado. La liquidacion efectiva del aparataje
institucional desarrollista-liberal y la adopcién estratégica de un
modelo monéarquico —en su reduccién dictatorial- planeaban las
circunstancias ideales para la adopcién este programa en que Lira
habia trabajado desde mediados de los afos treinta. Condicién
fundamental para esta concrecién era no solamente el acuerdo con
los programas de reforma de las fuerzas politicas que apoyaron a
la junta sino la decisién unificadora de ésta ultima. Lira, en este
sentido, era plenamente consciente de su lugar en el contexto del
pensamiento conservador chileno, como punto clave de interseccion
entre el hispanismo franquista y el catolicismo conservador®™.

303 Entre los libros publicados por Lira entre 1981 y 1989 se encuentran: Lira, Osvaldo. El
orden politico: jtradicionalismo? jfascismo? ;democracia?. Santiago: Editorial Covadonga,
1985. Lira, Osvaldo. Catolicismo y democracia. Santiago: Corporaciéon Estudios Nacionales,
1988. Lira, Osvaldo. Cultura y ética y otros ensayos. Santiago: Corporacién de Estudios
Nacionales, 1989.

304 En un articulo notable Renato Cristi entrega extensa evidencia sobre el ambiguo
posicionamiento editorial de El Mercurio en 1973 y 1974 con sendas entrevistas a Lira
antes y después del golpe. Ver: Cristi, Renato. “Una politica total: El &nimo refundacional
de El Mercurio 1973/1974”. Economia y politica no 5.1, 2018, pp. 5-36.

141

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

Por esta razén el lugar de los copiosos textos sobre estética y arte
representan parte integral de su proyecto politico y cultural.
Considerando la importancia que el propio Lira le otorgo a estos
textos, principalmente a un articulo publicado en Aisthesis, es dificil
concebir el proyecto general por fuera de su relacién con el resto
de sus escritos. En otras palabras, por mucho que la relacién entre
Lira y Guzman sea el trasfondo fundamental para la liquidacién
del constitucionalismo la obra de Lira supera este eje que la critica
tiende a singularizar. Si esto es plausible, entonces la obra de Lira
debiera ser leida en su conjunto para entender la complementariedad
entre estética y politica en la obra de Lira como una contracorriente
y contrapunto a las crisis constitucionales del siglo veinte en Chile®?,

Siel proyecto global de Lira hay que entenderlo como una reflexién
filoséfica en la interseccidn entre estética y politica entonces el juzgado
vuelco de Lira hacia la filosofia que habria ocurrido hacia mediados
de los anos sesenta no necesariamente debe ser comprendido como un
retiro de la reflexion politica. No es que Lira se refugiara en la filosofia,
tal y como afirman Renato Cristi y Carlos Ruiz en su extraordinario
libro El pensamiento conservador en Chile, sino mas bien que su
trabajo adquiere, sobretodo en el periodo de los afios sesenta, una
capa problematica inédita para el conservadurismo catodlico chileno
que es precisamente el re-lanzamiento de la articulacién entre la
reflexion politica y la estética. El ensayo que publica en Aisthesis
es expresion de este momento. Si bien muchos de los temas ya se
encuentran presentes en los ensayos sobre la poesia de Juan Ramén
Jiménez y especialmente en su libro sobre la politica en Quevedo, es el
ensayo en Aisthesis el que abre “la cuestion estética”. La continuidad,
opuesta a la tesis del refugio en la filosofia, se vio forzada ante el
asenso del social-cristianismo y la victoria electoral de Eduardo Frei.
Esto hizo resurgir la agenda del conservadurismo catélico cuyos
aliados nacionalistas y corporativistas habian previamente arribado

305 Los lineamientos centrales del libro estan presentes en un articulo publicado en 1967.
Lira, Osvaldo. “Splendor Formae: fundamentos filoséficos de la critica estética”. Aisthesis
no 2, 1967, p. 79-110.

142



La union de los catélicos

al gobierno con las presidencias de Ibafez y Alessandri. Lira, que
ya tenia en plena marcha una campana de repudio y oposicién al
Concilio Vaticano II, fue alzado como lider intelectual y espiritual por
grupos estudiantiles que con posterioridad formarian el Movimiento
Gremialista en la Universidad Cato6lica®®.

El ntdcleo de El misterio de la poesia plantea un programa de
inteleccidon estética centrado en la belleza y su aparicién en las mas
diversas formas de expresion humana. “Hay belleza cada vez que
descubrimos la proyeccién de una personalidad excepcional en el orden
de valores que sea”. Con esta observacion Lira amplia el rango y alcance
de los “fundamentos filoséficos de la critica estética” a un espectro
que supera con mucho la delimitacién del medio en la definicién y
distincion entre de las diversas ramas artisticas. La expansion cuasi
ilimitada de lo que constituye el ambito de investigacion estética se
relaciona con una preocupacion sobre el registro propio y singularizado
de la forma, es decir, con el modo en que la presencia de lo mismo se
presenta a los sentidos y al intelecto. Lira sigue aqui con detencién la
idea escoldstica tomista sobre la belleza. Esta comprende dos aspectos
principales. El primero dice relacién con el placer sensible y la
capacidad aprehensiva de los sentidos. El segundo aspecto, para el que
Tomas de Aquino usa el término splendor formae, se relaciona con el
deleite de la naturaleza misma del objeto en cuestién. Splendor formae,
como nocién operativa, intenta capturar la potencia de una forma
expresiva en la forma misma precisamente por el esplendor investido
en la forma. De ahi que para Lira haya belleza en la “estructuracion

306 Resulta indicativo que los centros de estudio asociados a la derecha (Centro de Estudios
Publicos, Instituto Libertad y Desarrollo, Fundacién Jaime Guzmaén, Instituto de Estudios
de la Sociedad, Fundacién para el Progreso) prefieran no hacerse cargo del legado de Lira
incluso ahi donde desde esos mismos centros o ensayistas cercanos a los mismos reclamen
la flaqueza de sus referentes intelectuales locales. Lira incomoda a quienes prefieren la
etiqueta liberal y también a quienes buscan preservar el legado catélico. Evidencia es la casi
nula presencia o mencién de Lira en tres libros recientes que intentan un diagndstico critico
sobre la derecha. Ver: Herrera, Hugo Eduardo. La derecha en la crisis del bicentenario.
Santiago: Ediciones Universidad Diego Portales, 2014. Mansuy, Daniel. Nos fuimos
quedando en silencio: la agonia del Chile de la transicién. Santiago: Instituto de Estudios de
la Sociedad, 2016. Verbal Stockmeyer, Valentina. La derecha perdida: por qué la derecha en
Chile carece de relato y donde deberia encontrarlo. Santiago: Ediciones LYD, 2017.

143

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

de una forma politica”®’. El punto para Lira es la simetria o forma
sustancial entre estética y politica. En esta concepcion la cualidad
propiamente formal que unifica ambos dmbitos es la belleza que puede
encontrarse en cada una. Para Lira el objeto estético o teoria politica
suscitan en el sujeto una actualizacién del universalismo. De ahi que,
por ejemplo, la caracteristica latente de la nacién sea la religion y que
analogamente la forma estética esplandeciente también funcione como
la “la implicacién de la subjetividad o sustantividad espiritual en las
potencias sensitivas”%,

El proyecto de Lira buscé establecer una vinculacion formal entre el
registro estético y el politico: el conjunto de su obra puede enmarcarse
como una analogia entre la forma latente estética y la forma politica
de la unién de los catélicos. Si el conocimiento estético pertenece al
registro de la experiencia el politico refiere al de la existencia. Esto
quiere decir que para Lira el dambito de la estética o propiamente
del conocimiento estético “es la experiencia interna del sujeto
intelectivo implicado excepcionalmente en sus actividades sensoriales
e intelectivas, a las cuales trasciende en virtud de la superioridad
de que disfruta la sustancia respecto de todos sus accidentes™®. La
politica, analogamente, se constituye a partir de un eje existencial
cuya cualidad significativa es la capacidad orgédnico-espiritual de una
formacién nacional.

307 Lira, “Splendor Formae”, p. 79. Contrapunto del proyecto estético-politico de Lira es el
representado por José Miguel Ibanez Langlois. En otros términos, Lira e Ibafiez Langlois
son dos posiciones antitéticas dentro del campo de la estética catdlica. El punto de
contencién o distancia se da a propésito de la nocién de misterio en sus respectivos ensayos
sobre poética. Para Ibanez Langlois simplemente no hay misterio de la poesia sino mas
bien presencia divina en un mundo ya caido. La operacién poética que impide el completo
cierre secular del mundo es el dogma entendido como yuxtaposicién de la cotidianeidad
del credo y el absurdo inconsecuente de la pérdida. La exploracién mas compleja de esta
tensién incubada en los ensayos se puede apreciar con todavia méas claridad en Poemas
dogmaticos. Ver: Ibanez Langlois, José Miguel. La creacién poética. Madrid: Rialp,
1964. Ibanez Langlois, José Miguel. El mundo pecador de Graham Greene. Santiago:
Zig-Zag, 1967. Ibafiez Langlois, José Miguel. Poemas dogmaticos. Santiago: Editorial
Universitaria, 1971. Ibanez Langlois, José Miguel. Poemas dogmaticos II. Santiago:
Editorial Universitaria, 1994.

308 Lira, “Splendor Formae”, p. 91.

309 Lira. “Splendor Formae”, p. 110.

144



La union de los catélicos

En 1974 Lira intervino sobre el problema de la nacién en
coincidencia con el lanzamiento de su libro méas significativo. La
“Declaracion de principios del gobierno militar” expresa la buscada
sintesis conservadora entre corporativistas y nacionalistas como
evidencia unificadora de las distintas vertientes derechistas. Se
publica el primer volumen de El misterio de la poesia que Lira
concibié como ancla de su visién estético-politica y ademas participa
del volumen Pensamiento nacionalista. Este dltimo es uno de los
primeros resultados de la incipiente politica cultural avanzada por
la junta militar. En si mismo la publicacién es un hecho significativo
porque el horizonte planteado en el libro es una visién politica,
histérica y cultural sobre el lugar del nacionalismo en la tradicién
de la derecha chilena en momentos en que se estaba definiendo el
rumbo que tomaria la junta militar. Por este motivo Pensamiento
nacionalista es un libro de intervencién oficialista que activa un
debate e insta a tomar posiciéon desde los grupos que quieren ejercer
influencia sobre el gobierno. En pleno entusiasmo producto de esta
apertura para concretizar proyectos de larga data Lira concibe a
la nacién como una “unidad de destino en lo universal”, citando la
famosa definicion de la falange espafiola y simultdneamente entiende
que “la nacién no constituye un todo simultdneo, sino un todo
sucesivo, que, a diferencia de lo que le ocurre a la persona individual
humana, se halla sometido esencialmente al discurrir temporal”®.
Precisamente en ese punto es donde esta concepcién de la naciéon
entronca con su estudio sobre el politico espainiol Juan Vazquez de
Mella publicado treinta afnos antes. Para Lira, via Vazquez de Mella,
la nacién es una instancia mediadora de la tradicién. Una politica
tradicionalista, en este sentido, media entre la direccionalidad

310 Lira, Osvaldo. “Nacién y nacionalismo”. En Alberto Arce Eberhard y Enrique Campos
Menéndez (comp.). Pensamiento nacionalista. Santiago: Editora Nacional Gabriela
Mistral, 1974, pp. 53 y 26. Destacar que la iniciativa editorial que representa Pensamiento
nacionalista se enmarcé dentro de la politica cultural avanzada por la junta desde el mismo
ano 1973. Ver: Errdzuriz, Luis Hernan. “Politica cultural del régimen militar chileno
(1973-1976)”. Aisthesis no 40, 2006, pp. 62-78. Jara Hinojosa, Isabel. “Nacionalismo y
politica artistico-cultural de la dictadura chilena: la secretaria de relaciones culturales”.
Nuevo Mundo Mundos Nuevos. En: http://journals.openedition.org/muevomundo/68967
[Puesto en linea el 25 enero 2016, consultado el 16 octubre 2016].

145

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

comunitaria-nacional y la instancia de “lo universal” en la tierra: la
iglesia catoélica®!'!.

Nostalgia de Vazquez de Mella es el primer libro de Lira y lugar
privilegiado para ahondar en su visién politica. Publicado en Chile en
1942 aparece nuevamente en 1979 por la editorial Andrés Bello en
Santiago y luego en 2007 por la editorial Nueva Hispanidad en Buenos
Aires y Madrid. Esta ultima edicién afiade un subtitulo ausente en
las impresiones anteriores: “Fundamentos de la tradicién politica
hispanica”. El libro es representativo del vinculo que Lira establecid
con Espana con el afnadido especial de enfocarse en una figura
politica relativamente contemporanea. A primera vista dicho enfoque
contrasta con el horizonte medieval y temprano-moderno que Lira
tendié a favorecer en buena parte de sus publicaciones mas relevantes.
También resulta un texto particular si se toma en cuenta el conjunto
de sus textos: por décadas sera el tnico libro que Lira dedicara a un
personaje o problema no perteneciente al ambito propiamente de las
letras o la alta cultura hispanicas o no hispanicas.

En un sentido Nostalgia de Vazquez de Mella puede ser leido como
continuacion del trabajo de Lira en las revistas del conservadurismo
chileno entre los afos treinta y cincuenta, especialmente Estudios.
Lira participa del nucleo doctrinario de la revista Estudios encabezada
Jaime Eyzaguirre y Julio Philippi. El programa de Estudios se puede
resumir en el avance y defensa de tres lineas: “una interpretacion
conservadora de la doctrina catélica, una opciéon en favor de las
posiciones corporativistas y en tercer lugar una interpretacién del
sentido de la hispanidad préxima al tradicionalismo”. Estas lineas
de trabajo atravesaran los intentos por hacer confluir las raices
nacionalistas y el programa politico del corporativismo. Bajo la
direccion de Eyzaguirre, entre 1934 y 1954, Estudios se alzara como “la
mas fundamental de las publicaciones que ha defendido en Chile las
posiciones conservadoras”. Al interior de este programa Osvaldo Lira

311 Rodriguez Carrajo, Manuel. El pensamiento sociopolitico de Mella. Madrid: Revista
Estudios, 1974, pp. 169-174.

146



La union de los catélicos

trabaja en “la aplicacién conjunta de las nociones de soberania politica
y de soberania social, y el uso del principio de subsidiariedad para
definir precisamente su orden jerarquico y sus esferas de autonomia
relativa”. Estos elementos “determinan la continuidad y coherencia de
la postura de Lira” durante los afos de Estudios®'?.

Nostalgia de Vazquez de Mella es un analisis de texto que procede
por extraccidon: no contextualiza ni histérica ni politicamente sino
que destaca y abstrae lo relevante a nivel hipotético. De ahi que el
primer elemento distintivo de Nostalgia de Vazquez de Mella sea de
corte metodoldgico: el objetivo de Lira es entender a Vazquez de Mella
como un pensador politico. Sin duda Lira reconoce la importancia del
parlamentario espafiol como articulador de una posicién relevante
en el partido carlista y por tanto actor de primera linea del pacto
gubernamental mondarquico-parlamentario aproximadamente
desde 1893 hasta fines de la primera guerra mundial. Tampoco le
resulta indiferente que Vazquez de Mella protagonizara lo que se ha
denominado como “cisma mellista” o crisis del partido carlista hacia
fines de 1918%°, Tampoco cabe duda que Lira tenia en mente tanto el
papel de Vazquez de Mella como lider del carlismo hasta fines de 1918
como también la influencia que su posicién tuvo con posterioridad a su
forzada retirada del protagonismo publico. Lira conocia perfectamente
las dinamicas de la politica espafiola, en especial de la manera en que las
fuerzas legitimistas alfonsinistas y tradicionalistas se aliaron contra la
segunda republica en 1931. No resulta extrafio, por tanto, que Lira se
identificara no con el personaje y sus posiciones contingentes sino con
el conjunto de ideas que las solventaron. Lira encontré en los discursos
de Vazquez de Mella indicaciones que apuntaban a la restauracion
de un orden politico anterior al arreglo monarquico-parlamentario
de ahi que la constitucién secular republicana fuera vista como un
mal absoluto y la mantencién de la legitimidad monarquica como un
minimo necesario.

312 Cristi y Ruiz, El pensamiento conservador en Chile, pp. 68, 67 y 133.
313 De Andrés Martin, Juan Ramoén. El cisma mellista: historia de una ambicién politica.
Madrid: Actas Editorial, 2000, pp. 139-176.

147

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

Si bien los elementos contextuales fueron relevantes para la
elaboracién de Nostalgia de Vazquez de Mella la motivacién de Lira
supera el recuento pormenorizado o periodistico de la contingencia.
Motivo por el cual el esfuerzo de Lira consiste en aislar las tesis
politicas de Vazquez de Mella con relativa independencia de su contexto
historico, politico y biografico. Segin Lira dichas tesis deben aislarse
porque tienen un valor en si mismo producto de la comunalidad entre
la experiencia espanola y la de otras latitudes. El registro o alcance de
las tesis extraidas por Lira tienen entonces dos niveles. El primero se
define por la epocalidad de la circunstancia espanola: Espana, y por
extension los paises de Europa del sur y América Latina, es una nacién
catélica cuyo destino como formacién social se encuentran en riesgo
de implosion producto de la accién secularizadora que Lira identifica
con la politica liberal y el iluminismo filoséfico. El segundo nivel es la
tension productiva presente en la coyuntura entendida no como como
estado actual de la existencia sino como estado latente de la misma.
Esta es la relacion formal que para Lira conecta estética y politica. En
otras palabras, el objetivo que Lira quiere destacar es que la mision de
la iglesia no es de este mundo pero esplandece o brilla en el mismo en
tanto presencia de lo divino.

(En qué consisten las tesis centrales de Nostalgia de Vazquez de
Mella? La respuesta se divide en tres partes. En primer término Lira
afirma un principio de finalidad. El diagnéstico extraido de Vazquez de
Mella es que el reclamo propiamente universal del catdlico no puede ni
debe ser realizado por fuera de una ligazon politica con la institucién
eclesistica. Para Lira no hay catolicismo individual. Segun Lira la
debacle de la modernidad secular ha sido capaz de socavar parte de
las bases mismas de la filiacién orgénica entre el colectivo y la iglesia.
El plan de Lira es que la mision del catolicismo organizado, que va
mas alla de la propia estructura de la iglesia, debe pasar de la defensa
de sus derechos al reclamo y restauraciéon de su propia legitimidad.
Lira llama espuria aquella espiritualidad individual que no defiende
activa y publicamente a la iglesia pero que simultdneamente reclama
el nombre catdlico para si. “La mantencién, la defensa o la conquista

148



La union de los catélicos

de los derechos propios de la iglesia es asi lo Unico que nos podria
autorizar para invocar nuestra condicién de catdlicos al querer afiliar
a uno cualquiera de entre los ciudadanos de una nacién, o a un grupo
de ellos, en una empresa determinada” *4. La politica propiamente
catolica se define justamente por la activa defensa de la iglesia previa
a toda asociacién nacional o ciudadana.

En segundo término Lira plantea la necesidad de vivir los
principios. Esta respuesta surge de un diagndstico: el catolicismo
es timorato en oponer principios a las fuerzas que le antagonizan.
Para Lira los principios catélicos son de naturaleza sobrenatural y
dogmatica y por tanto superiores. Su registro es cualitativamente
distinto a cualquier tipo de principio “ideoldgico”. Vivir los principios
significa “ajustar a los principios nuestra propia vida”. En esto punto
Lira por medio de Vazquez de Mella admite una comunalidad con
posiciones antitéticas: la misma disposicién que singulariza o debiera
singularizar al catolicismo frente a “nuestros enemigos...constituye el
gran secreto del dinamismo de toda fuerza expansiva y de toda virtud
asimiladora, cualidades todas que resplandecen en los movimientos
totalitarios modernos, no obstante el cardcter monstruoso de esta
ideologia, y en las cuales reside el secreto de esos triunfos”. Aqui Lira
no solamente reconoce el antagonismo propio de la politica sino que
invita a abrazarlo justamente por sus réditos. Para Vazquez de Mella
hay que pasar a la ofensiva: “es la manera de que se inviertan los
resultados al cambiar los métodos de combate”'®,

De las observaciones anteriores Lira desprende que al centro del
proyecto defensivo-ofensivo de la iglesia debe estar la unién de los
catélicos. Lira distingue entre unién a priori y a posteriori. La primera
es “aquella unidén en la cual deberian ingresar o que deberian integrar,
mas bien, todos aquellos que se consideran como hijos fieles de la
Iglesia”. Sin embargo, Lira considera que la situacién actual precisa
una aproximacién diferente. La union de los catdlicos no puede ser

314 Lira, Osvaldo. Nostalgia de Vazquez de Mella: fundamentos de la tradicién politica
hispénica. Buenos Aires: Ediciones Nueva Hispanidad, 2007, p. 295.
315 Lira, Nostalgia de Vazquez de Mella, p. 299.

149

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

a priori puesto que la simple invocacién individual o la convocatoria
demasiado abierta “resulta una tarea en extremo peligrosa tocar las
campanas a rebato y dedicarnos a convocar sin mas a todos los que
se consideran a si mismos como catoélicos”. Lira propone la unién a
posteriori “o sea a la convergencia de esfuerzos en pro de una fidelidad
determinada”'®, Para Lira la union de los catélicos debe ser de hecho
y en los hechos. Las fuerzas capaces de defender a la iglesia deben
actuar y es justamente esa actividad la que define su ser catolico.

Como consecuencia de estas respuestas, que constituyen el
ntcleo de la intervencion extraida de Vazquez de Mella, Lira clarifica
y demanda actividad ahi donde el avance liberal-secular fue capaz
de hacer que los auto-denominados catdlicos se comportaran como
liberales. En esa observacién que destaca la completa enemistad
entre liberalismo y catolicismo en el campo politico Lira interviene
para afirmar la necesidad de un catolicismo propiamente politico.
“Por ello la tnica manera de contraponernos victoriosamente a
nuestros adversarios consistird en profesar no sélo en el orden
religioso sino también en el orden politico asi como, al fin de cuentas,
en todos los 6rdenes de nuestra vida, un catolicismo andlogamente
vigoroso, légico y consecuente consigo mismo”. En dltimo término
Lira llama, con confesada circularidad, a la activacién radical
del catolicismo. “El catolicismo politico habra de aparecérsenos
en una ultima instancia como una politica no formalmente sino
s6lo radicalmente catdlica, porque la unica realidad formalmente
catélica es, a no dudarlo, el propio catolicismo”'". Ahi, en la realidad
formalmente catélica —forma latente estética andloga a la forma
politica de la unién de los catélicos—, se encuentra el corazén del
catolicismo politico propuesto por Lira.

316 Lira, Nostalgia de Vazquez de Mella, pp. 299-300.
317 Lira, Nostalgia de Vazquez de Mella, pp. 307-308.

150



La union de los catélicos

Bibliografia

Castro, José Manuel. Jaime Guzméan: ideas y politica 1946-1973: corporativismo,
gremialismo, anticomunismo, Vol. 1. Santiago: Ediciones Centro de Estudios

Bicentenario, 2016.

Correa Sutil, Sofia. Con las riendas del poder: la derecha chilena en el siglo XX.
Santiago: Debolsillo, [2005] 2011.

Cristi, Renato. El pensamiento politico de Jaime Guzman: autoridad y libertad.
Santiago: LOM Ediciones, 2000.

. “Una politica total: El animo refundacional de El Mercurio 1973/1974”.
Economia y politica no 5.1, 2018, pp. 5-36.

Cristi, Renato y Carlos Ruiz. El pensamiento conservador en Chile: seis ensayos.
Santiago: Editorial Universitaria, 1992.

Cristi, Renato y Pablo Ruiz-Tagle. La republica en Chile: teoria y practica del
constitucionalismo republicano. Santiago: LOM Ediciones, 2006.

El constitucionalismo del miedo: propiedad, bien comun y poder constituyente.
Santiago: LOM Ediciones, 2014.

de Andrés Martin, Juan Ramoén. El cisma mellista: historia de una ambicién
politica. Madrid: Actas Editorial, 2000.

de Riquer, Borja. Historia de Espafa, Vol. 9: La dictadura de Franco. Madrid:
Editorial Critica, 2010.

Errazuriz, Luis Hernan. “Politica cultural del régimen militar chileno (1973-
1976)”. Aisthesis no 40, 2006, pp. 62-78.

Fontaine, Arturo, Juan Luis Ossa, Aldo Mascarefio, Renato Cristi, Hugo Herrera,
Joaquin Trujillo, prélogo de Sonia Montecino Aguirre. 1925. Continuidad
republicana y legitimidad constitucional: una propuesta. Santiago: Catalonia, 2018.

Gazmuri, Cristidn. ;Quién era Jaime Guzman? Santiago: RIL Editores, 2013.

Geraldo, Gonzalo y Juan Carlos Vergara (eds.). Mario Géngora: el didlogo

continta...: once reflexiones sobre su obra. Santiago: Historia Chilena, 2017.

Goéngora del Campo, Mario. Ensayo historico sobre la nocién de estado en Chile en
los siglos XIX y XX. Santiago: Editorial Universitaria, [1986] 2013.

Herrera, Hugo Eduardo. La derecha en la crisis del bicentenario. Santiago:
Ediciones Universidad Diego Portales, 2014.

151

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Pablo Pérez Wilson

Ibafiez Langlois, José Miguel. La creacién poética. Madrid: Rialp, 1964.

. El mundo pecador de Graham Greene. Santiago: Zig-Zag, 1967.

---. Poemas dogmaticos. Santiago: Editorial Universitaria, 1971.

---. Poemas dogmaticos II. Santiago: Editorial Universitaria, 1994.

Jara Hinojosa, Isabel. De Franco a Pinochet: el proyecto cultural franquista en

Chile, 1936-1980. Santiago: Programa de Magister en Teoria e Historia del
Arte, Departamento de Teoria de las Artes, Facultad de Artes, Universidad
de Chile, 2006.

-. “Cultura y politica en Chile contemporaneo: fundamentos tomistas del

pensamiento politico de Osvaldo Lira Pérez”. Revista Teoria del Arte no 16,
2007, pp. 47-88.

---. “Nacionalismo y politica artistico-cultural de la dictadura chilena: la secretaria

de relaciones culturales”. Nuevo Mundo Mundos Nuevos. En: http://journals.
openedition.org/nuevomundo/68967 [Puesto en linea el 25 enero 2016,
consultado el 16 octubre 2016].

Lira, Osvaldo. Nostalgia de Vazquez de Mella: fundamentos de la tradicién politica

hispanica. Buenos Aires: Ediciones Nueva Hispanidad, 2007.

. Nostalgia de Vazquez de Mella. Santiago: Editorial Andrés Bello, 1979.
. Nostalgia de Vazquez de Mella. Santiago: Editorial Difusién chilena, 1942.

. Vision politica de Quevedo. Madrid: Seminario de problemas

hispanoamericanos, 1948.

---. La vida en torno: ensayos. Madrid: Revista de Occidente, 1949.

. Hispanidad y mestizaje y otros ensayos. Madrid: Cultura Hispanica, 1952.

. Ortega en su espiritu: metafisica y estética. Santiago: Pontificia Universidad

Catolica de Chile, Facultad de Filosofia y Ciencias de la Educacion, 1965.

. Ortega en su espiritu: psicologia, gnoseologia, politica. Santiago: Pontificia

Universidad Catolica de Chile, Facultad de Filosofia y Ciencias de la
Educacion, 1967.

. El misterio de la poesia, 3 Vols. Santiago: Ediciones Nueva Universidad,

Universidad Catélica de Chile, Vicerrectoria de Comunicaciones, 1974-1981.

--. El orden politico: ;tradicionalismo? jfascismo? /democracia? Santiago:

Editorial Covadonga, 1985.

152



La union de los catélicos

---. Catolicismo y democracia. Santiago: Corporaciéon Estudios Nacionales, 1988.

---. Cultura y ética y otros ensayos. Santiago: Corporaciéon de Estudios
Nacionales, 1989.

---. “Splendor Formae: fundamentos filoséficos de la critica estética”. Aisthesis no
2, 1967, pp. 79-110.

---. “Naciéon y nacionalismo”. En Alberto Arce Eberhard y Enrique Campos
Menéndez (comp.). Pensamiento nacionalista. Santiago: Editora Nacional
Gabriela Mistral, 1974, pp. 19-65.

Mansuy, Daniel. Nos fuimos quedando en silencio: la agonia del Chile de la
transicion. Santiago: Instituto de Estudios de la Sociedad, 2016.

Maritain, Jacques. Cristianismo y democracia. Buenos Aires: Biblioteca

Nueva, 1945.

. Para una filosofia de la persona humana, traduccion de Abelardo Gonzalez,
Rodolfo Martinez Espinosa, Rafael Pividal y Antonio Vallejo. Buenos Aires:
Club de lectores, 1984.

Moulian, Tomas. Antes del Chile Actual: la década del sesenta. Santiago: Mutante
Editores, 2014.

Moyn, Samuel. Christian Human Rights. Philadelphia: University of Pennsylvania
Press, 2015.

Muiioz Tamayo, Victor. Historia de la UDI: generaciones y cultura politica (1973-
2013). Santiago: Ediciones Universidad Alberto Hurtado, 2016.

Padre Osvaldo Lira: en torno a su pensamiento: homenaje en sus 90 afios, Santiago:
Universidad Adolfo Ibanez, Zig-Zag, 1994.

Rodriguez Carrajo, Manuel. El pensamiento sociopolitico de Mella. Madrid:
Revista Estudios, 1974.

Verbal Stockmeyer, Valentina. La derecha perdida: por qué la derecha en Chile
carece de relato y donde deberia encontrarlo. Santiago: Ediciones LYD, 2017.

Weld, Kirsten. “The Spanish Civil War and the Construction of a Reactionary

Historical Consciousness in Augusto Pinochet’s Chile.” Hispanic American
Historical Review no 98.1, 2018, pp. 77-115.

153

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

Todo vale contra el pueblo

Graciela Montaldo
Columbia University

Resumen:

Este articulo estudia la radicalizacién del pensamiento de derecha
en el momento en que el pueblo aparece en el escenario politico
argentino a principios del siglo XX. Se centra en el pensamiento
de Juan E. Carulla, intelectual nacionalista argentino de extrema
derecha que legitim6 el uso de la represion paraestatal contra
inmigrantes y obreros. Carulla tuvo una actuaciéon central, como
1dedlogo de la reaccion, durante la Semana Tragica (1919), cuando los
grupos armados de las elites ejercieron la violencia para reprimir las
protestas sociales, sindicales y a los grupos de izquierda.

Palabras clave: Nacionalismo, Xenofobia, Violencia social,
Argentina, Semana Tragica

Abstract:

This paper studies the radicalization of the right wing in Argentina
in the early twentieth century when the people emerge as a political
subject. It is focused on Juan E. Carulla, a nationalist intellectual
belonging to the extreme right wing. He legitimized the use of illegal
repression against immigrants and workers. Carulla was very active
during the “Semana Tragica” (1919) when armed groups of the elites
repressed social protests, the unions and the left-wing movements. He
was the mentor of the reactionary movements.

Key Words: Nationalism, Xenophobia, Social Violence, Argentina,
Semana Tragica.

154



Todo vale contra el pueblo

1. Las violencias

Decir que el activista y escritor argentino Juan E. Carulla (1888-
1968) fue un nacionalista de ultra-derecha, uno de los idedlogos del
primer golpe de estado militar contra un presidente democratico en
Argentina en 1930, que se opuso al voto femenino y a la democracia
siempre, que fue antisemita y xend6fobo confeso, es algo evidente
luego de una primera lectura de cualquiera de sus escritos y de un
recorrido por su activa participacién en instituciones abiertamente
golpistas y fascistas. Sus derivas ideolbgicas tampoco son novedosas
ni completamente excéntricas para su época. Comenz6 muy joven, a
principios del siglo XX, en agrupaciones de izquierda y después de un
viaje a Francia, su enrolamiento en el ejército francés para participar en
la primera guerra y su acercamiento a la Action Francaise, lo hicieron
aterrizar en los grupos radicalizados de derecha argentina, de los que
fue idedlogo y activista durante décadas. Su nombre no resuena en las
primeras filas de los movimientos reaccionarios de la Argentina y, sin
embargo, al revisar cualquier momento crucial de las intervenciones
violentas de la derecha, se dara con su participacién. Como editor o
periodista, como activista (también bajo la figura ambigua del “testigo”
presencial de acontecimientos represivos y violentos), lo encontramos
al frente de los movimientos mas reaccionarios de la historia
argentina. Desde el punto de vista ideolégico no es una figura que
presente grandes complejidades. Sin embargo, me interesa explorar
sus agencia como actor central en eventos cruciales en que la derecha
argentina intervino con violencia en la vida politica, un actor en las
sombras que, como otros referentes de la derecha, mantuvo un perfil
bajo. Su actuaciéon no estuvo ligada a los partidos politicos sino que la
ejerci6 a través de revistas, periddicos e instituciones paraestatales
que justificaron la represion y el uso de la fuerza por parte de civiles
armados pertenecientes a las elites tradicionales®®.

318 Su libro autobiografico, Al filo del medio siglo, publicado en 1951 da cuenta de su formacién
y participacién intelectual y politica.

155

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

De su larga actuacién voy a centrarme especificamente en el
momento de su “conversién” del socialismo al nacionalismo de derecha
y a la violencia xendfoba que la acompand. Carulla, enemigo de la
democracia, entendié que los gobiernos y la administraciéon estatal
no servian (o no eran suficiente en una versién més benévola) para
contener el nuevo enemigo surgido con la democratizacién y la
modernizacion: el pueblo. No solo la extrema derecha vio en la masa,
el pueblo, la fuente de todos los peligros sociales; muchos sectores
moderados también temieron la fuerza social que comenzaba a tener lo
colectivo desde abajo. Pero si fue la extrema derecha quien organizé un
pensamiento y una accién defensiva contra lo que se experimenté como
una amenaza, es decir, la posibilidad de agencia de ese nuevo sujeto
que, sin nombre y sin cara, atemorizaba con la fuerza de lo colectivo.
Para los grupos tradicionalistas, de derecha, todo lo que se hiciera
en su nombre o que considerara sus necesidades debia ser reprimido
sin més, aplastado de raiz.319 El modelo de una democracia liberal,
negociadora, con ampliacion de derechos, que era el que timidamente
se comenzb a agenciar en la Argentina de las primeras décadas
del siglo XX, debia ser, en la visién de estos grupos, exterminado y
suplantado por un gobierno fuerte, militarizado. La matriz anti-
estatal de este pensamiento (vagamente frecuentada por Carulla en
su juventud a través de su interés en el anarquismo) requeria de la
constitucion de movimientos paralelos, de choque, que crearan una
tercera fuerza entre el Estado y el pueblo/las masas capaz de regular
la concentracién del poder y la toma de decisiones. En este modelo
autoritario, son las elites tradicionales las que se consideran las iinicas
aptas para ejercer el poder. Juan Carulla fue muy activo entre estos
grupos, ideolégicamente y en la organizacién institucional de sectores
de la juventud de derecha. No se puede leer su actuacién sin pensar
en que los temores que trae la democracia se concentran en la fuerza
potencial de lo colectivo que, en términos generales, se llamé pueblo.

319 Desde las primeras teorizaciones de Gustave Le Bon, en Psychologie des foules de 1895, la masa (y
sus diferentes nombres: populacho, plebe, pueblo) se constituyd en un nuevo sujeto que amenazé la
estabilidad de las elites en el poder. A través de la estigmatizacién de esas categorias, se penalizd
a diferentes grupos sociales que amenazaban los privilegios del poder tradicional.

156



Todo vale contra el pueblo

La certeza de que el gobierno en el poder —aun cuando fuera
conservador- no alcanzaba para contener las fuerzas que reclamaban
derechos, presencia, acciéon, comienza temprano para Carulla. Y
comienza a registrarse —segun su testimonio- en los conflictivos dias
de celebracién del Centenario de la Revolucion de Mayo, en 1810.
Aunque nacido en Villaguay (provincia de Entre Rios), como hijo
de familia patricia del interior, Carulla visitaba Buenos Aires con
frecuencia, de modo que estaba muy al tanto de la forma en que
la sociedad argentina se estaba transformando aceleradamente. A
comienzos del siglo XX, dos fuerzas estan cambiando radicalmente
al pais: la llegada de los inmigrantes (mayormente europeos y
pobres), y la politizacién social (a través de la creacién de partidos
de izquierda y de la sindicalizacién de los obreros, clase que
comenzaba a surgir con la incipiente industrializacién). Como
ha sido ampliamente estudiado, en los primeros anos del siglo,
especialmente en la ciudad de Buenos Aires, el activismo de grupos
anarquistas fue muy intenso. Claro que mucho més intensa fue la
actividad de las elites en celebrar el modelo de pais que estaban
llevando adelante desde la constitucién del Estado a través de los
politicos e intelectuales de la Generacion del 80. En ese espacio de
poder atravesado de tensiones, el anarquismo ejercio su violencia en
algunos pocos resquicios, pero que fueron muy elocuentes y, como
tales, estigmatizados por la prensa y ejemplarmente castigados.
Entre los actos anarquistas mas destacados sobresalen el fallido
atentado de 1905 contra el presidente Manuel Quintana; el de 1909
contra el jefe de la policia Ramoén L. Falcon (el mas notorio por haber
dado en el blanco) y la bomba en el Teatro Colén en 1910 en plena
celebracién del Centenario.’® Esas celebraciones fueron, para la
época, fastuosas. Hoy podriamos calificarlas de espectaculares, en
el sentido de que el Estado utilizé6 nuevas formas de la emergente
cultura de masas para consolidar vinculos identitarios, para crear

320 Adriana Cavarero en Horrorism. Naming Contemporary Violence, sostiene que, nacido con
el Estado y dentro del Estado, el terrorismo emerge en la historia bajo la forma originaria
de terrorismo de Estado. Creo que en esta direccién podemos leer la funcionalidad de esos
atentados para la represion generalizada en la Argentina de principios del siglo XX.

157

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

una idea de comunidad nacional, para intentar establecer una
imagen so6lida de homogeneidad en un pais que, en sus ciudades
litorales, tenia un gran porcentaje de poblacion extranjera. El Estado
hizo de la celebracién de lo nacional un espectdculo que se vivié en
lo publico. La visita de la infanta Isabel permitia resignificar los
vinculos con Espafia y la cantidad de visitantes extranjeros ilustres
colocaba al pais —aunque mas no fuera imaginariamente- en un
escenario cosmopolita. Fue una fiesta de auto-celebracion de las
elites que se dio en los Ambitos privados e institucionales y también
en la calle, en el espacio publico, que comenzaba a ser ocupado por la
lucha politica pero también por la experiencia del ocio. Las masas,
como espectadoras, también tuvieron su lugar en aquellas fiestas.
Durante las celebraciones del Centenario hubo violencia de muchos
sectores; la violencia anarquista, la violencia de las luchas sociales,
la violencia de las fuerzas publicas y la violencia de los grupos
nacionalistas que, fuera del Estado, se organizaron para reprimir.
Estos grupos, todavia no institucionalizados, estaban integrados por
los llamados “nifios bien”, pertenecientes a las familias patricias,
que ejercieron una violencia contra grupos variados de comunidades
con poca organizacién: inmigrantes, obreros y artesanos, pobres
urbanos en general. Carulla, ya activo en estos afos, recuerda los
episodios de protesta durante el Centenario y explica la apariciéon
de estos grupos de apoyo a un gobierno, que “no podia manejar solo”
esa situacion; fue entonces que vino “...a respaldarlo el apoyo de la
mayoria del pais, que, herida en sus mas caros sentimientos e irritada
por una prédica disolvente cuyo pecado se imputaba exclusivamente
a nucleos extrafios a la nacionalidad, lanzdése también a la calle,
anhelosa de expresar su fe patriética y aniquilar toda posibilidad de
sabotear la fiesta”?!.

La “prédica disolvente”, los “nucleos extranos a la nacionalidad”,
la “fe patridtica” y la necesidad de “aniquilar” a quienes sabotearan
las celebraciones son los factores en lucha que, en el diagnéstico de

321 Carulla, Juan. Al filo del medio siglo. Parana: editorial Llanura, 1951, pp. 97-98.

158



Todo vale contra el pueblo

Carulla, muestran las nuevas fuerzas que el pais moderno tiene
que aprender a manejar ejemplarmente 22, Los inmigrantes y los
anarquistas seran las bestias negras en ese escenario donde las
luchas sociales comenzaran a ocupar el primer plano.

Poco después Carulla parte hacia Europa y se enrola como médico
voluntario en el ejército francés al comenzar la guerra. Alli entra en
contacto con miembros de la Action Francaise (tanto con la ideologia
nacionalista maurrasiana como con la practica misma de la protesta
violenta y represiva de los jévenes del movimiento). Es en Europa donde
encontr6 la matriz de un pensamiento legitimador para lo que ya se
estaba desarrollando en la Argentina. Los grupos de accién represiva
contra inmigrantes y movimientos de izquierda fueron perfeccionando
su estructura y funcionamiento durante las primeras décadas del siglo.
Si durante el Centenario estaban compuestos de jévenes estudiantes
que “se divertian” irrumpiendo en espectaculos populares (circos,
tertulias, espectaculos de musica, prostibulos) y sus acciones se veian
como travesuras de “nifios bien”, ociosos y dispuestos a ganar la calle,
poco a poco la accidon de esos grupos ira orientandose mas claramente a
la represion politica. Muchos intelectuales registraron el fenémeno y
lo vieron con buenos ojos. Los nacionalistas, ademas, lo celebraron
publicamente, como un favor que estos jévenes hacian a la patria
en peligro. Por ejemplo, eso es lo que desarrollé literariamente
el escritor nacionalista Manuel Galvez, quien en 1916 publica El
diario de Gabriel Quiroga. Se trata de un texto de ficcion que hace
explicita su apuesta a la violencia, a una violencia “legitima” de las
elites contra todos los elementos que signifiquen un desvio de la
promulgada esencia de la nacién, como una suerte de purificaciéon
sacrificial. En su idea, la devocién por la patria debe ser alimentada

322 Este era el discurso generalizado, desde el poder, sobre los “elementos disolventes”. Uno
de los invitados ilustres, Georges Clemenceau, en sus notas de viaje por América del sur,
recuerda las huelgas de 1910: “Una enojosa huelga, ultra-moderna, la retardé [la exposicion
internacional del Centenario] en primer término, hasta el punto que, en la fecha aniversaria
del 25 de Mayo, no se pudo abrir més que la exposicién de la ganaderia” (Clemenceau,
Georges. Notas de viaje por la América del Sur. Argentina, Uruguay, Brasil. Buenos Aires:
Cabaut y Cia., Libreria del Colegio, 1911. Versién espafiola por Miguel Ruiz, 52).

159

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

por la violencia cotidiana, organizada por quienes son los duenos
naturales del pais. El Diario... es una ficcién fechada en 1910, en
la cual Gabriel Quiroga, su protagonista, anota sus pensamientos
para la regeneracion de la nacionalidad. Precisamente el 16 de mayo
de 1910, unos dias antes de la gran celebracion del 25 de mayo, el
Centenario, cuando huelgas y manifestaciones hacian peligrar los
fastuosos actos de celebracién del gobierno, el personaje de Galvez
anota en su diario:

Las violencias realizadas por los estudiantes incendiando
las imprentas anarquistas, mientras echaban a vuelo las
notas del himno patrio, constituyen una revelaciéon de la
mas trascendente importancia. Ante todo, esas violencias
demuestran la energia nacional. En segundo lugar, ensefian
que la inmigracién no ha concluido todavia con nuestro
espiritu americano pues conservamos aun lo indio que habia
en nosotros.???

Con un elogio de la “barbarie” indigena como herencia nacional
positiva ante la llegada de la inmigracién, a Galvez no le costd dar
vuelta los sentidos de la violencia histérica. Casi aniquilados los
indigenas, su violencia reivindicativa cambia de signo en las elites
del Centenario, que se la apropian como “violencia justiciera” contra
las reivindicaciones de la izquierda y los inmigrantes; una violencia
para defender a las clases que exterminaron a los indigenas. El
argumento se repite a lo largo de las primeras décadas del siglo:
hay que oponer el ideal nacional a la disgregacién que trae la
inmigracion y los gobiernos (que han promovido la inmigracién) no
son capaces de manejar las nuevas demandas sociales; la justicia
debe hacerse por mano propia. Se trata no solo de la desconfianza
ante la democracia sino de la rebelién reaccionaria de las clases
tradicionales frente a la concesién de derechos y el funcionamiento
de las instituciones de la democracia.

323 Gdlvez, Manuel. Diario de Gabriel Quiroga. Opiniones sobre la vida argentina. Buenos
Aires: Taurus, 2001, 201.

160



Todo vale contra el pueblo

En 1913, a través de una carta publica, Carulla habia roto con
el partido socialista. Cuando poco después, todavia en Francia,
decide regresar al pais se entera del triunfo de Hipdlito Yrigoyen a la
presidencia de la nacién y cuenta: “El corazén me dié un vuelco, pues
era lo que menos hubiera esperado®.” Yrigoyen gand las elecciones en
1916, bajo la primera aplicacién para presidenciales de la llamada “Ley
Saenz Pena”, que garantizaba el voto universal (masculino), secreto y
obligatorio. Fue, en ese sentido, el primer gobierno democratico (en
términos de la época), apoyado ampliamente por los sectores medios
y bajos. Desde entonces, populismo, laissez-faire, inoperancia, fueron
acusaciones recurrentes contra el gobierno del partido Radical que
concentr6 la irritacién de los sectores conservadores. Carulla volvié a
la Argentina y se opuso a todas las medidas del gobierno y luché para
que cayera (cosa que finalmente ocurrié con el golpe civico-militar de
1930, durante el segundo mandato de Yrigoyen). Pero en 1916, uno de
los primeros puntos de confrontacién fue la neutralidad del gobierno
argentino ante la guerra europea. La neutralidad habia comenzado
con el gobierno conservador de Victorino de la Plaza e Yrigoyen la
mantuvo. Carulla anota en sus memorias:

Meses después de la declaracion de guerra, mas o menos a fines
de 1915, un grupo de jovenes entusiastas, casi todos periodistas
y escritores, echdé las bases del Comité de la Juventud, cuyos
fines eran abogar por una conducta mas enérgica del gobierno,
frente a las repetidas agresiones alemanas contra nuestros
barcos mercantes (caso del “Monte Protegido”) y crear en el
animo popular un sentimiento no sélo favorable a los aliados,
sino aun de franco repudio a la neutralidad mantenida por el
gobierno.®?

A raiz del hundimiento de un barco mercante argentino por
Alemania, episodio que sucedié en realidad en abril de 1917, hubo
disturbios en Buenos Aires. Algunos comercios de ciudadanos

324 Carulla, Al filo del medio siglo, p. 145.
325 1Ibid, p. 150.

161

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

alemanes, el Club Aleman y otras instituciones fueron saqueadas. El
Comité de la Juventud Pro Ruptura, una organizacién integrada por
jovenes de la alta sociedad portefia, que cont6 a su vez con el respaldo
de integrantes de las comunidades italiana, francesa e inglesa y
muchos intelectuales aliadéfilos, fueron los autores de los disturbios y
saqueos. La manifestacién de protesta deviene, en la época, violencia
contra la propiedad y las personas. Y esa violencia se puede extender
a todo aquello que genere conflicto. Pero no todas las violencias
son iguales. Las continuas denuncias de los periddicos contra las
protestas de obreros e inmigrantes son consideradas verdaderas
rupturas del orden social, amenazas contra la vida en comun,
atentados contra la nacionalidad, disolucidon de las instituciones. Los
inmigrantes “rusos” (nombre que incluia alos ciudadanos procedentes
de Europa Oriental y que derivé en sinénimo despectivo de “judio”)
y catalanes fueron los mas estigmatizados como los gestores de la
violencia anarquista. Para ellos se habia votado en 1902 la ley de
Residencia, que permitia la expulsién inmediata de todo inmigrante
sospechoso de alteracién del orden publico; en 1910 se voté la ley de
Defensa Social que endurecié y amplié la primera (en el momento
de la celebracion del primer Centenario); y en 1906 se habia creado
una nueva dependencia policial, la de “Orden Social”, encargada de
acopiar informacion sobre las actividades libertarias®?. La protesta
social fue considerada un peligro institucional. Las irrupciones
violentas de los grupos de jovenes de la elite fueron, en cambio,
consideradas como divertidas incursiones de los jévenes ociosos o
como acciones en defensa de la nacién. Lo cierto es que la sociedad
argentina vivia un clima de violencia social cotidiano. Una violencia
marcada por una masculinidad que se desplegaba, precisamente, en
el ejercicio del poder sobre los otros. Desde la difusién del tango en
los prostibulos hasta las abusivas intromisiones de las “patotas” en
la vida publica de Buenos Aires, la violencia fue cotidiana y desafié
la violencia estatal, desde la izquierda y desde la derecha.

326 El “estado de excepcién” era la norma. Lo crearon estas leyes pero también las aplicaciones
constantes del estado de sitio ante la amenaza de huelgas sectoriales o generales.

162



Todo vale contra el pueblo

2. Semana Tragica

Los acontecimientos de la Semana Tragica son, en la historia
politica argentina, un momento de reorganizacion de las identidades
politicas a la vez que una muestra de cémo gobierno, medios, sectores
econémicos y politicos conservadores organizaron, tanto una
represion brutal, como un relato y una explicacién que reorientaron
los reclamos obreros hacia la inminencia de la desintegracion
social. La extrema derecha utilizé esos acontecimientos, ademas,
para legitimar la represién de los grupos armados de civiles y
la intervencién de fuerzas de choque civiles en la vida politica
argentina. Fue ese pensamiento reaccionario el que justific6 la
ingerencia de grupos armados primero y del ejército después para
resolver la conflictividad social. Los hechos de la Semana tragica
comienzan, en medio de un clima de protesta social y huelgas de
muchos sectores sindicales en todo el pais, en noviembre de 1918
con una huelga de trabajadores de los talleres metaltrgicos de
los hermanos Vasena por mejoras en las opresivas condiciones de
trabajo (aumento de salario, jornada de ocho horas, pago de horas
extras entre otros reclamos)®””. Cuando la huelga se extiende, los
duenios de la fabrica contratan personal externo para seguir con
las actividades pero los obreros sitian los talleres. A comienzos de
1919 el conflicto se tensa. El dia 7 de enero los obreros en huelga
impiden el ingreso de carros con provisiones a la fabrica. Hay
francotiradores que dispararan contra los huelguistas y la poblacién
civil dentro y fuera de la fabrica y los huelguistas estan armados.
En los enfrentamientos mueren cuatro obreros en huelga. El dia 8
se declara, en solidaridad y protesta por las muertes, una huelga
general que se va extendiendo a otras ciudades del pais. El 9 de
enero, en el entierro de las victimas, acompanadas por multitudes
obreras (protegidas por una guardia de sindicalistas-anarquistas

327 Un estudio de parte de este proceso se encuentra en el capitulo 3 de Museo del consumo.
Archivos de la cultura de masas (2016).

163

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

armados)®?®, los miles de manifestantes son atacados nuevamente
por disparos de francotiradores y mueren mas obreros y civiles.

Aqui los hechos comienzan a confundirse; en parte porque el
relato oficial sobre lo que sucedié fue lo suficientemente opaco y
porque cada sector involucrado dio su versidn interesada, en parte
porque fue un proceso complejo, que se jugd en varios planos,
que protagonizaron simultineamente muchos actores diferentes:
las centrales obreras (anarquista, la FORA del V congreso;
sindicalista, la FORA del IX congreso), las fuerzas de seguridad
publica (policias, bomberos y el ejército al mando del general
Dellepiane), el presidente de la Republica Hipdlito Yrigoyen (que
seguln su costumbre quiso mediar personalmente en las demandas
sindicales negociando con varios actores a la vez), los partidos
politicos (conservadores, socialistas, radicales con sus propias
agendas), la prensa (la de los sectores tradicionales, unida en
contra de las protestas, y la anarquista y socialista, denunciando
la represién) y grupos de civiles armados por cuenta propia
(ciudadanos argentinos —la mayoria del movimiento obrero era
inmigrante-, burguesia y elites). La idea de confusién no es sino
el producto del nuevo rol que toman los sectores conservadores y
el Ejército frente al gobierno de Yrigoyen y la pérdida temporal de
la institucionalidad que opaca el proceso de toma de decisiones y
responsabilidades. La confusion de los hechos responde también a
la cantidad de escenarios paralelos y a los multiples actores, que
parecen actuar de manera independiente, poniendo al descubierto
la debilidad del poder ejecutivo. El general Dellepiane est4 a cargo
de la situacion como jefe de todas las fuerzas®?, negociando con los
huelguistas, los patrones, el presidente, los politicos; el Presidente

328 Julio Godio dice: “A la vanguardia del cortejo marchaba un grupo de obreros de autodefensa
compuesto por cien personas armadas con revilveres y carabinas.” Godio, Julio. La semana
tragica de enero de 1919. Buenos Aires: Granica Editor, 1972, p. 32.

329 Bajo su mando estdn todas las fuerzas de seguridad, que representaban 30.000 hombres

del Ejército, 2.000 hombres de la Marina de Guerra ademads de las tropas policiales y de
bomberos.

164



Todo vale contra el pueblo

se reune con todos los sectores (comités obreros, los Vasena, la
policia) pero no parece estar al tanto de lo que pasa en las calles
de la ciudad. Los politicos conservadores, ademas de presionar
para que se decrete el estado de sitio, estimulan la intervencién
de los civiles armados. El diputado conservador Luis Agote dice en
la Camara de Diputados el dia 10: “En las bancas corren versiones
de una gravedad tal, sefior presidente, que si fueran exactas, quizas
mafana tuvieran que constituirse batallones civicos para defender a
todo lo que es mas caro en el pais” 3%,

En una ciudad paralizada, a oscuras, la violencia aparece en
los barrios pobres, de obreros e inmigrantes. El gobierno difunde
la idea de que hay atentados y que forman parte de un plan de asalto
a los establecimientos publicos. Los medios replican esta version. El
dia 10 de enero, el peridédico anarquista La Protesta dice, (en el ultimo
numero que aparece antes de que su imprenta sea incendiada): “El
pueblo esta para la revolucién. Lo ha demostrado ayer al hacer causa
comun con los huelguistas de los talleres Vasena. El trabajo se paralizé
en la ciudad y los barrios suburbanos. Ni un solo proletario traicioné la
causa de sus hermanos de dolor”®*!. El dia 11 hay reuniones de acuerdo
y la FORA decide levantar la huelga. Sin embargo, la mayoria de los
obreros no regresan al trabajo. Los sindicatos quedan descolocados
ante la violencia de las calles (los tiroteos, los supuestos atentados) y,
para despegarse, recurren a la idea de que una “minoria antisocial”,
integrada por “elementos extranjeros” es la responsable de la tension y
la violencia y no el movimiento obrero. Los medios, aprovechando que
tantola FORA como el Partido Socialista han hecho estas declaraciones
sobre los disturbios, estimula la idea de que esa “minoria antisocial” de
“extranjeros” gener6 la violencia de los dias anteriores y es responsable
por los muertos (los acontecimientos no se investigan).

El 12 de enero, con la ciudad semi-paralizada, se difunde la idea de
un complot maximalista: un grupo de “rusos” quiere instalar el soviet

330 Godio, La semana tragica de enero de 1919, p. 38.
331 Ibid, p. 46.

165

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

en la Argentina. Inmediatamente se detiene a sus cabecillas, que
seran torturados durante dias y mantenidos en la carcel sin haberse
comprobado sus cargos; el principal detenido fue Pedro Wald que, segin
las versiones oficiales, hubiese sido el presidente de la nueva republica
y ya tenia elegidos a su Jefe de Policia y Ministro de Guerra. Poco
después, esta version se desvanece pero nadie la rectifica oficialmente.
Por ello, no hay “versién oficial” definitiva sobre lo que ocurrid; y fue,
en realidad, un acontecimiento compuesto por varias capas, con varios
actores simultaneos y desarrollado en varios espacios que fragua los
futuros afios de violencia institucional en la Argentina. Es claro que
quienes estuvieron en la trastienda de la represién también estuvieron
en la trastienda del armado de este relato. Juan Carulla ain anos
después de los acontecimientos, insiste en la idea del complot:

Conservaba yo aun vinculaciones con la gente de izquierda,
y, por mis amigos socialistas y anarquistas —no todos los
cuales habian sido ganados por la ideologia comunista, que
se propagaba avasalladoramente en los medios obreros e
intelectuales-, estaba al corriente de las maniobras de los
agentes de Moscu. Y hasta llegué a enterarme de que, quien
dirigia los hilos de la propaganda, estaba en relacién directa
con el Soviet y manejaba enormes sumas de dinero.?*

Carulla crea una version de la historia en que la culpa de todo
el proceso la tuvo la politica obrerista del gobierno, que permitid
el accionar de la extrema izquierda. Serda uno de los principales
promotores del “complot maximalista”, de la penetracién soviética en
la Argentina, difundiendo las imagenes que atemorizaban por igual
a las clases medias como a los conservadores: “la avenida de Mayo
parecia la avenida Newsky”?,

El dia 11 numerosos civiles conservadores se reunen en el Centro
Naval, donde seran adiestrados militarmente. El jefe de policia
fomenta, a través de comunicados y afiches murales, la formacién de

332 Carulla, Al filo del medio siglo, p. 157.
333 1Ibid, p. 158.

166



Todo vale contra el pueblo

guardias civiles®*. La noche del 10 al 11 de enero, son atacados los
locales de varias instituciones judias. Esa noche, o la mafana del 11
son detenidos Pedro Wald y su novia Rosa Weinstein y llevados a la
comisaria Séptima y se consolida la trama del complot maximalista.
Asi relata Sebastian Marotta, miembro del comité de la FORA, que
negocid con el Presidente de la Republica, el supuesto descenlace de los
acontecimientos, unos dias después de terminada la violencia:

Entre los presos libertados figuran Rosa Weinstein y Pedro
Wald, victimas de un “cuento maximalista” relatado por bandas
civiles armadas para servir los planes urdidos en la sombra por
el capitalismo y los grupos oligarquicos. La leyenda, producto
del panico, habia servido de pretexto a las “guardias blancas”
para realizar “incalificables incursiones en los barrios judios” y
cometer “inauditas como injustificables tropelias”.?3

La invencion de este “cuento maximalista” parte de una supuesta
carta anénima enviada desde Buenos Aires al jefe de policia de
Montevideo donde se denuncia el complot (en Montevideo se habia
declarado una huelga y los diarios uruguayos también hablan de un
complot maximalista). Los dias 12 y 13 de enero los diarios desarrollan
la idea del complot.?®® Aunque ya al dia siguiente varios de los que

334 Nahum Solomianski consigna que desde el dia 9, “A través de afiches se convocaba a salvar
a la patria amenazada... En las plazas se llevaban a cabo concentraciones propiciadas
por grupos civiles armados, por los hombres del “Orden Social” y la “Guardia Blanca”...”
(Solomianski, Nahum, La semana tragica en la Argentina, p. 17). Se habian realizado
también reuniones previas en la sede de la Asociacién del Trabajo fundada en 1918 por
las siguientes instituciones: Bolsa de Comercio, Sociedad Rural Argentina, Centro de
Exportadores de Cereales, Centro de Importadores y Anexos, Centro de Navegacién
Transatlantica, Centro de Cabotaje Argentino, Companias Importadoras de Carbén,
Céamara Gremial de Molineros, Centro de Propietarios de Carros, Centro de Barranqueros
y Frutos del Pais, CAmara Gremial de Cereales, compainias de los ferrocarriles Central
Argentino, del Sud, del Oeste, del Pacifico y otros gremios patronales. La Asociacién proveia
de rompehuelgas a las empresas en conflicto y también de guardias armados, reclutados
entre expolicias, maleantes, etc.

335 Marotta, Sebastian. El movimiento sindical argentino, p. 247.

336 El fenémeno no es original. En Alemania existian los Freikorps, que fueron una
organizacién paramilitar integrada por algunos de los soldados alemanes que regresaron
de la primera guerra mundial en 1918. “Mano de obra desocupada” después del fracaso
militar de su pais, se constituyeron como fuerza de choque ante el comunismo en ascenso.
Tuvieron el apoyo del Ministro de Defensa del Partido Socialdemécrata, Gustav Noske,
que les dio libertad de accién contra la revolucién de la Liga Spartaquista de 1918-19,

167

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

publicaron la noticia empiezan a dudar de su veracidad y ni siquiera
se informa sobre la cantidad de victimas®?. Pero la historia del
complot maximalista y la detencién arbitraria del supuesto Presidente
del Soviet, de su Jefe de Policia y su Ministro de Guerra, disolvid la
amenaza de la huelga y la huelga misma, dividié al movimiento obrero
y concentr6 en la poblacién inmigrante con tradiciones combativas
(rusos y catalanes) y en los judios las responsabilidades de la fractura
del orden®. La Epoca, diario radical, escribe el 15 de enero sobre
el caracter subversivo de la huelga: “Y esta [invasién extranjera] es
precisamente la indole del movimiento subversivo reprimido desde que
sus directores y ejecutores son elementos extranjeros a la nacionalidad
que devuelven con este atentado indigno y barbaro, la hospitalidad
que desde hace largos afios le ofrece la Republica a todos los hombres
del mundo™?®. Lo acentuara la prensa mas conservadora. La apelacion
despectiva de “rusos” se vuelve sinénimo de maximalista y judio. En
solo una noche se cambia el foco de atencién, de los reclamos obreros
a la amenaza del complot pro-soviético. El mismo Carulla, antisemita
militante (aunque lo niegue en su autobiografia aduciendo, entre otras
cosas, que tuvo un médico judio) dice que vio los hechos de la Semana
Tragica como “observador” (rol virtualmente imposible en una ciudad
en llamas como él mismo la describe) y relata algunas escenas:

cuando arrestaron y mataron en enero de 1919 a Karl Liebknecht y Rosa Luxemburgo. Los
medios portefios cubrieron profusamente las noticias de la revolucién en Berlin y la suerte
de los lideres marxistas, contemporaneas a los sucesos de la Semana Tréagica. La invencién
del complot maximalista tiene que haber encontrado una matriz narrativa en estos hechos
para generarse y difundirse entre los jefes militares y la prensa.

337 Las cifras de las victimas son inciertas: segin informacién de algunos observadores, los
muertos van de 60 o 65 hasta 1.000. Para los archivos diplomaticos de USA la cifra de
muertos es 1.356 y alrededor de 5.000 heridos. En los medios conservadores aparecen
listas de muertos, unos 200. La Vanguardia y La Protesta hablan de 700 muertos y més de
4.000 heridos. Segin los medios tradicionales hubo mas de 5.000 detenidos solo en Capital.
Para la prensa anarquista, 45.000 en todo el pais.

338 Solomianski (Ibid.), al relatar el primer pogrom antijudio (la noche del 14 al 15 de mayo
de 1910), recuerda que en los protocolos de la Policia Federal se dice que se actué contra
los “portadores de ideas avanzadas” y se los identificaba con progresistas, socialistas,
anarquistas. Los represores decian que eran “todos agresores” y “todos judios”. Las “ideas
avanzadas”, en ese momento, son sinénimo de destruccion social. Solomianski agrega que
los més violentos eran “j6venes patoteros” que pertenecian a la patricia Sociedad Sportiva
Argentina, presidida por el baron De Marchi.

339 Godio, La semana tragica de enero de 1919, p. 136.

168



Todo vale contra el pueblo

Fue al llegar a Viamonte, a la altura de Facultad de Medicina,
que me toco presenciar lo que podria denominarse el primer
“progrom” [sic]en la Argentina./ En medio de la calle ardian
varias piras formadas con libros y trastos viejos, entre los
cuales podian reconocerse sillas, mesas y otros enseres
domésticos, y las llamas iluminaban tétricamente la noche
destacando con rojizo resplandor los rostros de una multitud
gesticulante y estremecida. [...] Inquiri y supe que se trataba
de un comerciante judio al que se culpaba de hacer propaganda
comunista. Me parecid, sin embargo, que el cruel castigo se
hacia extensivo a otros hogares hebreos. El ruido de muebles
y cajones violentamente arrojados a la calle, se mezclaba con
gritos de “{Mueran los judios!, jMueran los maximalistas!”. De
tanto en tanto pasaban a mi vera viejos barbudos y mujeres
desgrefiadas. Nunca olvidaré el rostro cardeno y la mirada
suplicante de uno de ellos al que arrastraban un par de
mozalbetes, asi como el de un nifio sollozante que se aferraba
a la vieja levita negra, ya desgarrada, de otro de aquellos
pobres diablos. Aparté, no sin repugnancia, mi mirada de
aquel cuadro chocante, pero fué solamente para fijarla en
otros del mismo jaez, pues el disturbio provocado por el ataque
a los negocios y hogares hebreos, se habia propagado a varias
manzanas a la redonda.3%

(,Como pudo ver “desde afuera” esta escena que se repitid, como él
mismo sefala, durante toda la noche? La “compasién” en su recuerdo
de los acontecimientos disefia a las victimas de la injusticia como un
objeto en manos de la represion ilegal al que nadie puede defender.
Este tono fue el general de los medios durante la Semana Tragica.

Asi, el diario La Razoén del 11 de enero titula las notas sobre los
acontecimientos del dia 10 como “Choque entre una patrulla y un
grupo de obreros rusos” y “Rusos en rebelién”, donde describe: “En la
esquina de Corrientes y Rio de Janeiro, una patrulla de caballeria se vio

340 Carulla, Al filo del medio siglo, pp. 159-160.

169

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

obligada a hacer fuego contra un numeroso grupo de rusos, en evidente
actitud de rebelion. Resultaron numerosos heridos”!!. El mismo diario
también informa ese dia, bajo el titulo “Guardia Civica Radical”, que
“Varios dirigentes radicales han iniciado trabajos para constituir una
guardia civica radical, en apoyo de las medidas que adopte el gobierno
para normalizar la situacion./ Aseguran que formaran parte de la
misma méas de 10.000 afiliados al partido, y por medio de los comités
y de organismos autorizados, han hecho conocer esa decisién a varios
miembros del Ejecutivo”*?, Entre las sombras de la ciudad asediada,
actian los joévenes que se van a constituir en institucién formal
precisamente el dia 12 de enero y como respuesta a la situacion de
protesta. En el Centro Naval, a instancias del contralmirante Manuel
Domecq Garcia y los capitanes Malbran y Jorge Yalour, comienzan
a reunirse el dia 11 de enero jévenes nacionalistas que ofrecen sus
servicios al general Dellepiane, que los trata de mantener —oficialmente-
al margen. Al principio parecen formar parte de los muchos grupos de
civiles que con el pretexto de la autodefensa se convierten en fuerzas
represivas. 3 Pero en pocos dias la Liga se fortalece con reuniones en las
que se involucran mas civiles e instituciones; miembros de la Armada
la convocan y dan su apoyo logistico y politico y en las instituciones del
Ejército se retinen sus miembros; actiian por su cuenta, paralelamente
a la policia, como sostienen los testimonios de la época.?** Colectas
agenciadas por terratenientes e industriales, a través de la Iglesia,

341 Citado en Seibel, Crénicas de la Semana Tragica, p. 82.

342 Ibid., p. 92.

343 El paro de transporte, el desabastecimiento, los francotiradores, hicieron que las familias
de la burguesia y la elite se refugiaran en la zona norte, donde se crearon brigadas de
autodefensa en los barrios para evitar lo que se creia un peligro: el asalto de las masas a la
propiedad individual.

344 Pasada la violencia de la Semana Tragica, la Liga inicia una agresiva campana de
propaganda y trata de involucrar a la poblacién a través de actividades recreativas. Al
ano siguiente asume la presidencia Manuel Carlés que la conduce hasta 1946 con el lema
fundacional “Patria y Orden”. Monsefior D’Andrea hace su declaraciéon publica sobre la
Semana Tragica en una conferencia que ofrece en 1919: “La consigna del comunismo
era la de extenderse por el mundo entero, asegurando asi el dominio que acababa de
imponer sobre Rusia. Nuestra patria fue una de las primeras victimas codiciadas. Tal es el
verdadero origen de la Semana Tragica de 1919. El comunismo intenté abolir la llamada
aristrocracia, neutralizar a la Iglesia y apoderarse del Gobierno” (Godio, La semana
tragica de enero de 1919, p. 180).

170



Todo vale contra el pueblo

para ayudar a las victimas de las fuerzas de seguridad caidas
durante los incidentes, fortalecen a la naciente Liga®?®. En el relato
de la Semana Tragica que se hace en la Historia de la Policia Federal
Argentina. Génesis y desarrollo. Desde 1580 hasta la actualidad se
lee: “El dia 10 (de enero) aparecieron los autodenominados Defensores
del Orden, jévenes armados y reclutados en el Centro Naval por el
almirante Pedro Domecq y dirigidos por el Dr. Manuel Carlés, para
cooperar con la Policia y las Fuerzas Armadas” . Como referencia
es muy breve y elide explicar la legitimidad de sus actuaciones pero
refrenda el trabajo conjunto de las fuerzas parapoliciales durante la
represion brutal de la huelga y sus derivaciones®’. La confusién de los
primeros dias va conformando un relato ya méas coherente. La Razén
del 13 de enero, en la nota “El total de detenidos. Rusos. Catalanes”
describe a los detenidos ya no con criterio de revuelta o procedencia
partidaria sino por su nacionalidad, estigma de revolucionarios:

Es materialmente imposible dar por ahora la cifra exacta de
las detenciones que han practicado la policia y los bomberos.
Se sabe que pasan de 2000 las personas que se encuentran
alojadas en los cuadros y calabozos del departamento central,
comisarias y cuartel de bomberos. Los detenidos, en su casi
totalidad, son obreros.

El 50% de los detenidos es ruso. En gran parte se trata de
revolucionarios que huyeron de las persecuciones de que los
hacia motivo la autoridad constituida de su pais.

345 Enla reunién del dia 12 se dice que se habia determinado: “Art. 1ro.: Con la denominacién
de Guardia Civica, se constituye una corporacién de ciudadanos argentinos./ Art. 2do.: La
Guardia Civica sin ningtn propdsito politico, tiene por fines exclusivos: Estimular sobre
todo el sentimiento de argentinidad tendiendo a vigorizar la libre personalidad; cooperar
con las autoridades en el mantenimiento del orden publico, defendiendo la vida de los
habitantes de la Nacién, y contribuyendo a mantener la tranquilidad de los hogares en
el tnico caso de producirse movimientos andrquicos o huelgas de caricter revolucionario”
(Citado en Caterina, La liga patriética argentina, pp. 32-33).

346 Rodriguez, Adolfo Enrique, Eugenio Juan Zappietro, Rodolfo Rivanera Harper y Placido
Donato, Historia de la Policia Federal Argentina. Génesis y desarrollo. Desde 1580 hasta
la actualidad, Buenos Aires: Editorial Policial, 1999, p. 264.

347 Manuel Carlés, un referente de la extrema derecha argentina, serd companero de ruta de
Carulla.

171

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

Le siguen en proporciéon los catalanes, muchos de ellos
expulsados de la peninsula después de los sucesos sangrientos
de Barcelona, que terminaron con el fusilamiento de Ferrer.

Los demas son argentinos y de diversas nacionalidades.?*®

(Cuando y por qué, entonces, el conflicto obrero se convierte en
una violencia anti-inmigrante primero y antisemita luego dentro
de esta cadena de violencias? Identificar a los seguidores del
“soviet” primero con los rusos y luego con los judios fue “natural”
en el ambiente de ilegalidad de esos dias.

Pinie/Pedro Wald, publica en Buenos Aires en 1929 un texto en
idisch, Koschmar (Pesadilla), sobre la Semana Tragica®?. El testimonio
habria circulado, desde 1919, escrito en idisch, entre sectores obreros
judios. En su texto, que relata la experiencia de la tortura y la violencia
por parte de los aparatos represivos del Estado, todas las escenas
describen el accionar conjunto de las fuerzas represivas compuestas
por la policia y los jévenes de la elite:

Mas salvajes aun resultaron ser las manifestaciones de los
“ninos bien” traidos por la tormenta. Bajo los gritos de “iMuerte
a los judios!” “{Muerte a los extranjeros maximalistas!”,
celebraban orgias y actuaban de una manera refinada, sadica,
torturando a los transeuntes. He aqui que detienen a un judio
y, después de los primeros golpes, de su boca mana sangre en
abundancia. En esta situacién, le ordenan cantar el Himno
Nacional. No puede hacerlo y lo matan en el mismo lugar.?*

348 Seibel, Crénicas de la Semana Tragica, p. 131. También La Prensa del dia 13 informa que
“La parte Noroeste de la ciudad, conocida por el barrio ruso o la Pequefia Rusia, como se la
llama vulgarmente, por la cantidad de gente de esa nacionalidad que habita alli, ha sido
objeto, en estos tres ultimos dias, de escenas tragicas que han costado la vida a algunos
soldados del ejército y a muchos civiles” (Ibid., p.141).

349 El texto, se traduce por primera vez al espafol en 1987 y se publica extraiamente como
“novela” pero el texto es un testimonio de la Semana Tragica, de cuyos acontecimientos
Wald es acusado como principal responsable de la violencia generada en Buenos Aires en
esos dias. Pinie Wald nace en Polonia en 1886 y muere en Buenos Aires en 1966. Tanto en
Polonia como recién llegado a la Argentina, milita en grupos de izquierda.

350 Wald, Pesadilla, pp. 22-23.

172



Todo vale contra el pueblo

Los represores tienen esa doble procedencia —legal, 1a policia; ilegal,
las milicias de patoteros- pero los atina el ejercicio de la violencia, que
termina identificando a los policias mas incultos con los jovenes que
socialmente los desprecian. En otra escena, Wald, que estd siendo
torturado, describe con extrafieza la particular sociedad que se habia
producido durante la represion:

El patio de la comisaria tenia un aspecto festivo y a la vez
terrorifico. Jévenes aristocraticos, bien vestidos, perfumados,
con cintas azules y celestes en las solapas, ufias lustradas
por una manicura, el brillo de llamitas cinicas en los ojos,
permanecian alli parados y nos contemplaban con una mirada
llena de asombro, como si les fuese importante comprender
el hecho de que el mismo comisario se estuviera ocupando
de nosotros. En la parte mas alejada del patio habia policias
borrachos y caballos; en el aire flotaba un denso hedor a sudor,
sangre y estiércol. El patio estaba lleno de armamento y desde
las celdas llegaban las voces, quejidos y gritos de los detenidos,
maltrechos, heridos.?!

El registro del perfume y las ufas lustradas es altamente
significativo; la sensibilidad de Wald, adormecida por la tortura,
percibe esta presencia insdlita, “fuera de lugar”®2. La lucha politica,
que siempre es desigual (en este caso, obreros contra los aparatos
represivos del Estado) se agrava con la participacién de este nuevo
actor que es, también, como el enemigo que combate, una masa.

351 Ibid., p. 29.

352 El 22 de enero, recién salido de la carcel, Wald concede una entrevista al diario La
Vanguardia. Alli detalla las torturas a que fue sometido: “Cuando estuvo en la habitacién,
unas diez personas —dice Wald- que eran empleados de uniforme y pesquisas de la policia,
me insultaron y me amenazaron. Uno queria cortarme las orejas, otros me amenazaban con
reventarme los 0jos, otro me dijo que me mataria lentamente. Me golpearon, y, sangrando,
cuando lo creyeron bien, me condujeron a las oficinas de la comisaria de investigaciones,
alli se renové el martirologio, aumentando con nuevas agresiones de hecho. Me encerraron
en una habitacién; la sangre me corria de la nariz y de la boca; habia perdido la vista por
completo, con el ojo derecho, por las bofetadas recibidas. Me hicieron tapar la boca con el
paifiuelo, y cuando estaba empapado en sangre, me dijeron, poniéndome los pufios en la cara:
-jesa es la verdadera bandera roja, ruso de m...!” (en Di Mario, De crénicas y escrituras en la
Semana Trégica, p. 2). El testimonio de Wald continta relatando otras torturas.

173

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

La masa fue teorizada por las elites como femenina por lo cobarde,
impulsiva, instintiva, irracional. Por el contrario, toda la sociabilidad
violenta que estos grupos ponen en escena estd definida por el
ejercicio de una masculinidad violenta que no suaviza ni la manicure
ni los perfumes (signos de clase antes que de afeminamiento). Una
masculinidad que se imita, aprende, ejerce, institucionaliza. Una
masculinidad que ocupa toda la escena social®*?, César Viale recuerda
las escenas que Wald describe, aunque de otra manera:

El detenido Wald, asi como sus dos companeros —
alrededor de los cuales se habian tejido fabulas demasiado
conocidas-, probaban ejercer singular atraccién entre la
concurrencia que se hallaba de paso por las dependencias
de la institucion, debido a lo cual a cada instante eran ellos
visitados, preguntados y repreguntados en su maloliente
celda, por los interesados en oir de sus propios labios
referencias sobre su pasado o explicaciones sobre los
procederes comprometedores que les eran imputados.®™*

Pasan a visitarlos los diputados Moreno, Escobar, Sanchez
Sorondo, Alfredo L. Palacios, entre otros.

Para el diario La Nacion también se pasa de la protesta obrera a
la agitacion acrata. Bajo el subtitulo de “El plan subversivo. Detencion
de los cabecillas en esta capital” se lee el dia 11 de enero: “Por toda la
ciudad circulé ayer la noticia de que la autoridad policial habia allanado
una casa, sorprendiendo dentro de ella, en grave deliberacién, a los 40
miembros dirigentes del primer soviet de la republica federal de los
soviets argentinos”. Inmediatamente, el desconcierto: “La policia lo

353 José Ramoén Romariz no recuerda bien si el 10 u 11 de enero, a la manana, cuando los
policias y bomberos estaban atrincherados en La Boca luego de un dia de violencia,
muerte, francotiradores, 6rdenes y contraérdenes, un comerciante de la esquina les ofrece
un almuerzo. Alguien trae un fonégrafo que amenizé la comida y promovié la distensién
después de un dia de batalla, cuando todavia se oyen algunos disparos aislados. “Agentes,
soldados y bomberos, no bien terminada su precaria merienda, aprovechando la musica
popular de los discos que se tocaban en el fondégrafo, se entregaron a la danza en parejas,
que integraban un agente con un conscripto o un bombero con uno u otro de ellos” (Romariz,
La semana tragica, p. 148); tres paginas después dice que lo que se bailé ese dia fue tango.

354 Viale, La semana tragica en Buenos Aires, p. 19.

174



Todo vale contra el pueblo

hubiera tomado por una broma a no ser por las informaciones llegadas
la vispera de Montevideo.” En los allanamientos “entre los detenidos
se hallaban personajes dirigentes de la confabulacion maximalista,
cuyo estallido ha causado tan lamentables desgracias a esta capital./
El dictador era, segin parece, Pedro Wald. Habia sido detenido en
jurisdiccién de la comisaria 7%...”%%, Ya estan practicamente olvidados
los conflictos en la fabrica de Vasena de apenas tres dias atras; la
huelga ha devenido conspiracién organizada y del sur de la ciudad
(donde se inicia en conflicto, en Nueva Pompeya, Barracas, La Boca)
se desplaza al Once (jurisdiccién de la comisaria Séptima):

El “jefe de policia” (del supuesto Soviet) Juan Selestuk o
Macar o Macario Ziazin, fue detenido en circunstancias
en que, montado en bicicleta y armado de un revolver de
grueso calibre, visitaba sus comisarias.

Otradetenciénimportantefuelade SergioSualow,secretario
general del maximalismo ruso en la Argentina. Se dice que
al ser detenidos, algunos de estos sujetos, especialmente
Wald y Macar, opusieron obstinada resistencia y en la
lucha resultaron con algunas contusiones.?®

Las entrelineas de estas noticias son lo interesante; los
maximalistas hacen la revolucién en bicicleta, armados con un
revolver, oponen resistencia y terminan con “algunas contusiones”, la
misma policia lo hubiese “tomado a broma” si no fuera por la conexién
con Montevideo®". Todos los sectores con poder de palabra aceptan la
version disparatada. Testimonios y memorias recogen esta experiencia
donde la secuencia de microviolencias deriva en represion, asi como las
noticias y testimonios reproducen la idea de que la protesta obrera se
convierte en amenaza. Los dias 14 y 15 de enero la informacién merma
considerablemente y desaparece mas tarde.

355 La Nacién, 13 de enero de 1919, p. 6.

356 Ibid, p. 6.

357 Primera plana de Di Presse del 15 de enero de 1919: el cabezal a 5 columnas dice: “El
bluff sobre el “Soviet” local ha quedado en descubierto”. El subtitulo “;Qué ha sucedido en
Buenos Aires?”

175

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

Clodomiro Zavalia (jurista ultra conservador, perteneciente a
las familias mds tradicionales de la oligarquia argentina) escribe
Defensa social de la Nacion, sobre “nuestros problemas obreros y el
auge del maximalismo” en 1919, en el momento en que suceden los
acontecimientos de la Semana Tragica. Es uno de varios libros sobre
la amenaza de la revolucién social en la Argentina®®. En su primer
capitulo describe la situacién del proletariado en Europa después de la
guerra y su vuelco a la revolucién; la situacién en Rusia, que el autor
conoce bien, es presentada como una amenaza latente para todo el
continente. El terror de las masas obreras solo se contiene, para Zavalia,
con represion. La situacién argentina es peligrosa y tiene dos flancos
débiles por los que puede entrar la revolucion: el escaso sentimiento
nacionalista, la inmigracion europea urbana (integrada por elementos
desestabilizadores: anarquistas, “rusos”). La solucion que propone es
desarrollar un fuerte sentimiento nacionalista (al igual que Galvez, al
igual que Carulla), tener una inmigracién selectiva (expulsando a todo
indeseable), legislar sobre las organizaciones gremiales (para limitar
sus derechos de protesta), fortalecer la clase conservadora, limitar la
libertad de expresién. La “Advertencia” del libro esta escrita en enero
de 1919 y, en un panorama pesimista, sin embargo, ve una luz de
esperanza en el (re)empoderamiento de la clase conservadora: “Mientras
tanto, en estos dias, se organiza bajo el influjo de la sensacién causada
por los sucesos, una “guardia civica”, que es exteriorizacion elocuente
de la exaltacién nacionalista que reina”®. Las guardias civiles fueron
convocadas y respetadas por amplios sectores sociales que, al apoyarlas,
debilitaron ain maés el poder del gobierno. La fabulaciéon politica, la
explicaciéon burda que crea, a posteriori, una ficcion de hechos para
justificar la violencia de Estado y la para-estatal, gener6 muchos otros

358 El tema de una posible insurrecciéon ya estaba instalado entre las elites. El 25 de
noviembre de 1918 La Nacién publicé una nota que resefia la pastoral que el dia anterior
habia pronunciado en Cérdoba su obispo, Monsefior Bustos. Bajo el titulo “Contra el
Maximalismo” se lee una resenia de la “Revolucién Social que nos amenaza”, donde Bustos
advierte que el maximalismo amenaza con destruir, entre muchas otras cosas, “el trono y
el altar”. La Iglesia catélica estuvo muy activa esos afios para reconquistar a los sectores
populares y la amenaza de la disolucién social fue una de sus armas.

359 Zavalia, Defensa social de la nacién, p. 7.

176



Todo vale contra el pueblo

testimonios; también el tango, el teatro, el periodismo abordaron lo que
nadie queria explicar. **° Ghiraldo cita en su libro la carta que recibe en
Espana de un “corresponsal amigo” que le hace el relato de la Semana
Tragica desde Buenos Aires. Dice el amigo:

Aqui no hubo huelga general, ni movimiento maximalista,
como el telégrafo ha comunicado. Si algo existid, fue el miedo,
la cobardia de las altas esferas; abuso que llegé a la demencia;
los hechos lo han demostrado. El Poder Ejecutivo ha eludido
una explicacion sobre los sucesos, encerrandose en un silencio
significativo. En tantos meses como han pasado, atin no ha
contestado a la minuta-interpelacién presentada por las
Camaras. /Para qué otra prueba? %!

También publicado en 1919 pero fechado en 1918 es el libro de
Luis Reyna Almandos, Hacia la anarquia: examen de la politica
radical. Se trata de un panfleto contra el gobierno de Yrigoyen, contra
el radicalismo, contra el voto popular. El tono de este parrafo (que esta
subrayado en el original) resume el de todo el libro:

Para evitar al pueblo el dafio de su propio error no hay sino
un camino: limitar su soberania, reglamentar con la méas
prudente cautela su facultad de elegir, es decir, hacerlo capaz
de tener conciencia de lo que hace para su bien, quitandole
la ilusién de que todo cuanto hace es necesariamente bueno
porque es soberano; y borrar al mismo tiempo de su espiritu
la falsa idea de que cuando gobiernan los mejores deja de ser
libre y democratico para sufrir la opresién de una oligarquia.®?

360 Katherine Sophie Dreier estuvo en Buenos Aires, con Marcel Duchamp, en enero de 1919.
En Five Month in the Argentina from a Woman’s Point of View, 1918 to 1919, relata
la experiencia. Después de sefialar que los argentinos carecen de miedo y por eso las
revoluciones son constantes y que la violencia se vuelve continua porque los argentinos son
muy intolerantes, explica la huelga en los talleres Vasena como un llamado de atenciéon
de los obreros que obligaron a toda la poblacién a oir lo que la huelga general venia a
decir. Pero los acontecimientos tomaron un rumbo inesperado después de la caida de las
primeras victimas: “What happened next, no one can say...”, p. 174.

361 Ghiraldo, La Argentina. Estado social de un pueblo, p. 90.

362 Reyna Almandos, Hacia la anarquia, pp. 17-18.

177

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

Es el viejo argumento de que las masas son ciegas y no pueden
gobernarse a si mismas. Los obreros, cuando no son vistos como fuente de
todo peligro, son desestimados como ciudadanos. En 1920 Roberto Gache
publica Glosario de la farsa urbana en donde parodia varias conductas
sociales, en especial aquellas en donde la masa muestra su diferencia
con la sociedad tradicional. También describe a los obreros de izquierda
como molestos personajes que quieren hacerse visibles, exhibirse ante
los ciudadanos respetables, y que les da lo mismo un reclamo ideolégico
que una celebracién de carnaval o de centro de inmigrante.

Los hombres que han paseado por las calles de nuestra ciudad,
entre gritos y entre tiros, la bandera roja de los iguales, son acaso
los mismos que, un mes después, al son de sus murgas disonantes,
pasearon entre la multitud pintarrajeada y frenética cien estandartes
chillones cubiertos por las medallas de cien centros recreativos del
suburbio. Hay en verdad un gran peligro en confiar a esta clase de
hombres la tarea no muy sencilla de la renovacién social®?.

El consenso politico y el intelectual sobre la conflictividad social
tienen como blanco a los obreros e inmigrantes.

La Liga Patri6tica fue un cuerpo represivo como hubo muchos en la
Argentina de principios del siglo XX. Habilitaron un tipo de represion
que no se detuvo a lo largo de todo el siglo. La incapacidad de gobernar
atribuida a los gobiernos dejaba el poder vacante para quienes tuvieran
la fuerza. La derecha argentina no dudd en armarse para salir a reprimir.
Cuando en 1930, durante el segundo mandato de Yrigoyen, que habia
vuelto a ganar las elecciones en 1928, se repitié el escenario de continua
protesta social, los grupos conservadores, de derecha y parte de la clase
media habilitaron el golpe militar del General Evaristo Uriburu. Carulla
fue uno de los civiles mas activos en tejer la trama golpista en la que,
sin duda, sobresale Leopoldo Lugones y su anuncio de que ha llegado “la
hora de la espada”. El pensamiento reaccionario del pais se ejercié como
violencia paraestatal, durante el siglo XX. El pueblo siempre fue definido
como el enemigo de los anunciados “valores nacionales” en peligro.

363 Gache, Glosario de la farsa urbana, p 137.

178



Todo vale contra el pueblo

Bibliografia

Agamben, Giorgio. Estado de excepcion. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2004.
Carulla, Juan. Al filo del medio siglo. Parana: editorial Llanura, 1951.
Caterina, Luis Maria. La Liga Patridtica Argentina. Un grupo de presién

frente a las convulsiones sociales de la década del veinte. Buenos Aires:
Corregidor, 1995.

Cavarero, Adriana en Horrorism. Naming Contemporary Violence. New York:
Columbia University Press, 2009.

Clemenceau, Georges. Notas de viaje por la América del Sur. Argentina,
Uruguay, Brasil. Buenos Aires: Cabaut y Cia., Libreria del Colegio, 1911.
Versién espafiola de Miguel Ruiz.

Di Mario, Maria Cecilia. De cronicas y escrituras en la Semana Tragica.
Buenos Aires: Centro Cultural de la Cooperacién Floreal Gorini, 2008.

Dreier, Katherine Sophie. Five Month in the Argentina from a Woman’s Point
of View, 1918 to 1919. New York: F. F. Sherman, 1920.

Gache, Roberto. Glosario de la farsa urbana. Buenos Aires: Agencia General
de Libreria y Publicaciones, 1920.

Galvez, Manuel. Diario de Gabriel Quiroga. Opiniones sobre la vida argentina.
Buenos Aires: Taurus, 2001. Estudio preliminar por Maria Teresa
Gramuglio.

Ghiraldo, Alberto. La Argentina (Estado social de un pueblo). Madrid: Libreria
de Alejandro Pueyo (Tip. La Manana), [ca. 1920].

Godio, Julio. La semana tragica de enero de 1919. Buenos Aires: Granica
Editor, 1972.

Le Bon, Gustave. Psychologie des foules. Paris: Quadrige/PUF, 2002.

Lugones, Leopoldo. La patria fuerte. Buenos Aires: Taller Grafico de Luis
Bernard, Circulo Militar, 1930.

Marotta, Sebastian. El movimiento sindical argentino. Su génesis y desarrollo.
Tomo II. Periodo:1907-1920. Buenos Aires: Ediciones Lacio, 1961.

Reyna Almandos, Luis. Hacia la anarquia: examen de la politica radical.
Buenos Aires: Casa Editorial El Ateneo, 1919.

179

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

Graciela Montaldo

Romariz, José Ramén. La semana tragica. Relato de los hechos sangrientos del
afo 1919. Buenos Aires: Editorial Hemisferio, 1952.

Seibel, Beatriz. Cronicas de la Semana Tragica. Enero de 1919. Buenos Aires:
Corregidor, 1999.

Solomianski, Nahum. La Semana Tragica en la Argentina. Buenos Aires:
Biblioteca Popular Judia del Congreso Judio Mundial, 1971.

Suriano, Juan. Suriano, Juan. Anarquistas. Cultura y Politica libertaria en
Buenos Aires 1890-1910. Buenos Aires: Manantial, 2001.

Viale, César. La semana tragica en Buenos Aires. Abarcada desde el
Departamento Central. Apuntaciones historicas. Buenos Aires: s.e., 1919.

Wald, Pinie. Pesadilla. Una novela de la Semana Tragica. Buenos Aires:
Ameghino, 1998.

Zavalia, Clodomiro. Defensa social de la Nacién. Buenos Aires: Agencia
General de Libreria y Publicaciones, 1919.

180



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

José Luis Villacanas
Universidad Complutense de Madrid

Quiza se pueda hacer la historia del siglo XX alrededor del complejo
asunto sobre el que este libro trata. Asi que el lector me disculpara si
no puedo ser exhaustivo aqui. S6lo me propongo convencerle de que
tiene en sus manos un documento central de la vida intelectual de la
sociedad europea. Sus personajes no son conocidos del gran publico y sin
embargo son decisivos. La forma en la que los hago entrar en escena no
obedece a su importancia, sino a cierto ordenamiento retorico. Primero
hablaré de Hans Barion, el menos conocido, un especialista en derecho
canodnico [1]. Luego de Erik Peterson, un tedlogo que fue dado a conocer
por el agudo genio de Agustin Andreu al publico espanol hace ahora
cuarenta afios y que iluminé, con su amistad y con su saber, a los que
retrocedieron ante la opcion Heidegger [2]. En tercer lugar hablaré del
propio Carl Schmitt, jurista y colaborador del régimen de los nazis [3].
Sus tesis me llevaran a hablar de Max Weber [4], cuya decisiva obra ha
quedado en el terreno de nadie de nuestro absurdo sistema cientifico.
Para quien asuma esta valoracién, no le resultara dificil entender que
mi siguiente personaje sea Agustin de Hipona, el padre de la iglesia
latina [5]. Por dltimo hablaré de Hans Blumenberg [6], cuya obra se
puede leer en espaiiol, pero para la que como suele suceder nos faltan
claves teodricas para hacerlo de forma productiva.

1. Barion

(Qué llevo a Carl Schmitt a replantear el problema de la teologia
politica de forma tan explicita en 19707 Nada en su produccién
inmediatamente anterior, desde la Teoria del Partisano de 1963%%,

364 Cf. Carl Schmitt, Teoria del Partisano, junto con El concepto de lo Politico, edicion preparada por José
Aricd, traduccién de Eduardo Molina y Vedia y Raul Crisafio, Editorial Folios, Buenos Aires, 1984.

184



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

hacia presagiar que su tercer gran momento —por expresarnos con
Carlo Galli**®— centrado en el problema del Nomos de la tierra®®,
implicara un regreso a las fuentes mismas de su primera sintesis, al
nucleo central de su apuestaintelectual, el reabordaje del problema de
la soberania desde las categorias de la teologia politica. Por aquellos
anos setenta todo parecia cerrado con el escenario de la guerra friay la
obra de Schmitt culminaba con el analisis de los heroicos resistentes
frente al imperio mundial, desde los guerrilleros de Cuba hasta los
milicianos del Vietcon. Schmitt se veia como uno de ellos y resistia
apegado a la tierra que le habia visto nacer, asomandose de vez en
cuando a las revistas que habian fundado los poderosos discipulos
de la nueva Republica federal alemana®’. Debemos observar que
su atencién bibliografica hacia los finales afios 50 se centraba en
la nueva interpretacion de Weber impulsada por Th. Mommsen?%
y J. Winckelman®®. En estos breves escritos, Schmitt proyectaba la
idea de que su programa politico y tedrico continuaba la gran obra
sociologica de Weber, y lo hacia desde sus cuatro capitulos de Teologia
Politica, la obra fundacional de su trayectoria, que no en vano habia
encontrado su lugar inicial en un homenaje al gran cientifico. Aquel

365 Cf. Carlo Galli, Genealogia della Politica, Carl Schmitt e la crisi del pensiero politico
moderno, I1 Mulino, Bologna, 1996. Se han tenido en cuenta para este ensayo Jiirgen
Manemann, Carl Schmitt und die Politische Theologie, Politischer Anti-Monotheismus,
Miinster, Aschendorff, 2002; Heinrich Meier, Die Lehre Carl Schmitts: Vier Kapitel zur
Unterscheidung Politischer Theologie und Politischer Philosophie, J. B. Metzler, Stuttgart,
2004; José Maria Beneyto, Politische Theologie als politische Theorie, eine Untersuchung
zur Rechts- und Staatstheorie Carl Schmitts und zu ihrer Wirkungsgeschichte in Spanien,
Duncker & Humblot, Berlin, 1983; Théodore Paléologue, Sous l'oeil du grand inquisiteur.
Carl Schmitt et 'héritage de la Théologie Politique, Les éditions du Cerf, Paris, 2004.

366 Que ha determinado la agenda del pensamiento sobre la politica internacional. Cf. The
International Political Thought of Carl Schmitt. A new Global Nomos? Editado por Louiza
Odysseos and Fabio Petito, New York, Routledge, 2007.

367 Para estos asuntos se debe ver Paul Noack, Carl Schmitt. Eine Biographie, Berlin,
Propyléden, 1993. Y sobre todo el bien informado libro de Dirk van Laak, Gespriche in der
Sicherheit des Schweigens. Carl Schmitt in der politischen Geistesgeschichte der frithen
Bundesrepublik, Akademie Verlag, Berlin, 1993.

368 Cf. W. J. Mommsen, Max Weber und die deutsche Politik. 1890-1920, Mohr-Siebeck,
Tibingen, 1959. La segunda edicién vio la luz en 1974, al tiempo que editaba su Max
Weber. Gesellschaft, Politik und Geschichte, Suhrkamp, Frankfurt, 1974.

369 J. Winckelman, Legitimitat und Legalitat in Max Weber Herrschaftssoziologie, Mohr-
Siebeck, Tibingen, 1952; y Gesellschaft und Staat in der verstehenden Soziologie Max
Weber, Duncker & Humblodt, Berlin, 1957.

185

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

texto breve -que ahora se reedita- buscaba la manera de vincular la
sociologia de los conceptos politicos, y los tipos de legitimidad, con la
estructura metafisica del espiritu del tiempo moderno, de corte mas
hegeliano. La nueva literatura critica de Mommsen y Winckelman,
que emergia de una conciencia de culpa generalizada en Alemania,
se habia preocupado por destacar las pulsiones nacionalistas que,
yva en Weber, anunciaban los tiempos oscuros de los nazis. Esas
lecturas daban la razén a Schmitt y reconfortaban su vejez. El era
un buen aleméan chapado a la antigua, heredero de la grandeza de
una cultura, un pensador retardatario, un katechontos viviente a la
altura de Hegel y de Savigni.

En esta linea, en la década de los afios 60 aparecieron escritas
por Schmitt algunas resefias dedicadas a libros recientes sobre
Hobbes, como el de F. C. Hood, The Divine Politics of Thomas
Hobbes. An Interpretation on Leviathan, y el de P. C. Mayer-Tasch,
Thomas Hobbes und das Widerstandsrecht. Estos pequefios escritos
cientificos denunciaban un interés renovado por el gran autor de
la representacion politica soberana. Que el tema parecia albergar
algunos elementos dignos de una aproximacién teérica, todavia no
ultimada, se demostr6 en la reflexién final sobre el gran pensador
inglés, que hizo de él la culminacién de la Reforma, en el ensayo
publicado en Der Staat, en 1965, “Die vollendete Reformation”,
articulo que el propio Schmitt citara en Teologia politica II. Desde
luego, esta conclusién lanzaba una sospecha retrospectiva. Si
Schmitt habia defendido a Hobbes como el tedrico mas importante de
la teologia politica, y si ahora aparecia como el autor que culminaba
la Reforma en su dimensién politica, entonces todo parecia sugerir
que la teologia politica schmittiana era un proceso conceptual
especificamente protestante, propio de los tiempos posteriores a
la ruptura de la unidad eclesidstica catdlica medieval. Schmitt,
el jurista catdlico, en el fondo se vinculaba a la forma protestante
de pensamiento politico moderno. Era un caso parecido al de M.
Heidegger, que aunque catdlico, se mostraba especialista en Lutero
y en Kierkegaard y fue capaz de poner en circulacién una forma

186



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

secularizada de la teologia de la gracia del primero, cuando le fall6
la secularizacién del mesianismo del instante, propio del segundo®”.

Alritmo lento de un ancianolicido, todavia pasaron cinco anos hasta
que Schmitt diera a la imprenta esta Teologia politica II. Sabemos que
la ocasion de este escrito fue el homenaje a Hans Barions (1899-1973),
un viejo seguidor de Schmitt desde la temprana lectura de Catolicismo
Romano y forma politica. Esta fue la oportunidad, y de sus zozobras a
la hora de elegir un tema apropiado al homenaje el propio Schmitt, en
este mismo texto que prologamos, nos ha dejado un documento de su
delicada cortesia, de los complejos pliegues de su mente. En silencio,
Schmitt todavia guardaba para la posteridad ese texto atravesado por
el dolor més resentido, que se conoce como Glossarium. Pero escribir
sobre y para Hans Barion le permitia desplegar una reflexion general
sobre su trayectoria y la todo su grupo. Desde luego, los ajustes de
cuentas son el privilegio de los supervivientes, pero en este caso
apreciamos en las palabras de Schmitt un tono amargo de derrota, una
vez mas. Por mucho que él fuera un sincero catolico, el catolicismo no
estaba con él. Esta amargura es la que se expresa en Teologia politica
II. Por eso, Erik Peterson se convirtié en el tema de su homenaje a
Barion, aunque Schmitt supiera que la empresa cientifica de su
autor, elevada a leyenda, la liquidacion de la teologia politica, ya era

370 Esto no era un secreto que ahora tengamos que revelar. Se sabia en 1947. Al menos lo sabia Erik
Peterson, cuando en su pequeiio articulo “Existentialismus und protestantische Theologie”, escrito
en Wort und Wahrheit, 2, 1947, pags. 409-412 y reeditado en los Tratados Teoldgicos, Los libros
del monograma, Ediciones Cristiandad, Madrid, 1966, pag. 205-208. Para él, la obra de Heidegger
seria “una secularizacién de los conceptos teologicos del protestantismo”. Sin duda, Peterson se
hacia eco aqui de lo que habia publicado Lowith en su articulo “Les implications politiques de la
philosophie de I'existence chez Heidegger”, que fue editado ni més ni menos que en la revista Temps
Modernes, II, 1946, nimero 14, pag. 347. Alli se decia que Heidegger deseaba hacer carrera entre
los tedlogos protestantes. En este tiempo se forjé la leyenda de que Heidegger era un discipulo de
Kierkegaard, uno de los grandes equivocos de la filosofia contemporanea. Pues vaciar a Kierkegaard
de su contenido teolbgico, y retirar a sus escritos la intencién teoldgica, para hacerlos “conceptos
relativos a la existencia humana en general”, no podia sino “lisonjear los instintos nihilistas de
su generacién”. La conversién de los conceptos teoldgicos en conceptos generales transformd la
decision a favor del Dios que se hizo hombre, en el hombre que se hizo Dios, “una decision a favor del
caudillo que es la encarnacién de su tiempo”. Cf. Peterson, ob. cit. pag. 208. Para las ambigiiedades
del catolicismo de Heidegger, se debe ver el documentado estudio biografico de R. Safransky, Un
maestro de Alemania, Heidegger y su tiempo, Tusquest, Barcelona, 2000. Para este tema se debe
ver M. Dahlheimer, Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus, 1888-1936, Veroffentlichungen
der Kommission fiir Zeitgeschichte, Reihe B, Forschungen vol. 83, Schoningh, Paderborn, 1998.

187

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

invencible. Al menos por el momento. Schmitt no sabia nada todavia
de un tal Karol Woyjtila.

Sin entender al homenajeado Hans Barion y su papel en la cultura
alemana no podemos comprender la ocasiéon de Teologia Politica II.
Mas los libros de Carl Schmitt no pueden ser analizados al margen de
sus ocasiones. Asi que algunos detalles sobre Hans Barion no seran
superfluos aqui. Diré entonces que estamos ante uno de los grandes
estudiosos del derecho candnico de este siglo, gremio académico al que
Schmitt dedic6 atenciones y en el que gozé de amistades sinceras. Baste
recordar aqui a Alvaro D’Ors, otro de los pares de Schmitt, que gustaba
atenerse a la tradicion del ius utrumque. Pero volviendo a Barion,
debemos recordar que se doctord en 1929 con una tesis titulada “Das
frankisch-deutsche Synodalrecht des Frithmittelalters”, que luego seria
la base de su escrito de habilitacién. Sus lecturas sobre el gran teérico de
la teologia y legitimidad carismatica le llevaron a pronunciar el discurso
inaugural de habilitacién sobre Rudolf Sohm und die Grundlegung des
Kirchenrechts. En 1933, y es de suponer que por influencia de Schmitt,
Hans Barion se afilié al Partido Nacionalsocialista. Su posicion quedd
explicada en Kirche oder Partei?, un articulo del mismo afio en que se
produjo su ingreso en el partido nazi®”'. Desde entonces, se mantuvo
vinculado a Schmitt y al partido de Hitler, siendo suspendido a divinis
por Roma. Durante el régimen nazi, Barion se promocioné en las
facultades de teologia catodlica y llegé a ser nombrado catedratico de
derecho candnico de Munich. Tal hecho desencadené la protesta del
cardenal Faulhabers, que prohibié a los fieles catélicos que siguieran
sus lecciones. Luego, como es sabido, la facultad de teologia catolica fue
cerrada por las autoridades nazis. Corria el afio de 1939 y la secuencia
de los hechos demuestra la complejidad del catolicismo bavaro en una
situacion delicada. Barion tuvo luego que dirigirse a Bonn, protegido por
el cardenal Schulte, por entonces en Colonia.

Nadie podra negarle a Barion la constancia y la fidelidad, desde
luego, y como Schmitt conocié la marginalidad tras 1945, después de

371 Articulo que luego se reedité en Der Staat, 4, 1965, pags. 131-176.

188



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

haber trabajado con él en la Akademie fiir deutsches Recht durante
el régimen nazi. Separado de todo oficio religioso, siempre en tension
critica con la Iglesia, Barion se convirtié en un critico despiadado del
Concilio Vaticano II. De hecho, cuando preparé el volumen de homenaje
a Schmitt, Ephirrosis, se reservé su lugar en el mismo con un escrito
contrario al Concilio®”. Fue el quinto de sus informes sobre el asunto,
muchos de ellos publicados en la revista Der Staat. En este ensayo
encontramos la sefal que pone en relacion la tercera sintesis de Schmitt,
entregada al problema del gobierno mundial, con la teologia politica.
En efecto, se trata del problema de la relacién entre el universalismo
catélico y el universalismo politico imperial.

Apenas podemos referirnos a este trabajo, pues en él aplic6 Barion las
ensefianzas de Schmitt, en el sentido de un decisionismo cuya consecuencia
mas clara era una firme hostilidad frente al movimiento ecuménico. De
hecho, Barion mostraba que el concilio Vaticano II, al rechazar que la
propia Iglesia tuviera una orientacién politica, en realidad se entregaba
a los supuestos de un cosmopolitismo liberal, y con ello apostaba por una
teologia politica de ambito mundial. Asi que, a fin de cuentas, el Concilio
hacia lo contrario de lo que afirmaba. Asumia el triunfo de la leyenda
de la imposibilidad de una teologia politica catdlica para realizarla
impunemente, pero ahora al servicio de las potencias democraticas-
liberales, cuyos supuestos de libertad, de democracia, derechos humanos
y crecimiento econémico no sélo elevaba a sentido comin humano, sino
a posiciones morales que concretaban el sentido de la creacién divina®®.
Este era el contenido del capitulo del Concilio destinado a “De vita
communitatis politicae”®™, Alli se recomendaba “la aspiracion mundial
a un orden politico que proteja los derechos humanos, la exigencia de
co-formacion de la vida politica, la sensibilidad para con las minorias, el

372 “Weltgeschichtliche Machtform? Eine Studie zur Politischen Theologie des II. Vatikanischen Konzils”,
en Hans Barion y otros, Ephirrosis, 2 Vols. Duncker und Humblotd, Berlin, 1968, pags. 12-59.

373 Barion, ob. cit. pag. 26.

374 Cf. Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum II: Constitutiones, Decreta,
Declarationes. Roma, 1966. EL capitulo “De vita communitatis politicae” se encuentra
en la “Constitutio Pastoralis De Ecclesia in mundo huius temporis”, Gaudium et spes, de
diciembre de 1965, EM, N° 73-76, pag. 800-809. Barion se basa en el §74 de este capitulo,
pags. 801-803 y reproduce el texto en un apéndice de su articulo citado.

189

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

esfuerzo en favor de la tolerancia y la igualdad de derechos””. Con ello, la
Iglesia catélica en verdad no hacia sino ofrecer un programa de minimos
que podria ser el de las Naciones Unidas. Al impulsar este gesto, la Iglesia
abandonaba su espacio eclesial para hablar de politica con un lenguaje
que, a los ojos del grupo de Schmitt, sorprendia por su ingenuidad, su
abstraccién y su confusion. Mientras esta dimension politico-normativa
se cumpliera, el creyente tenia el deber aniadido de obedecer en conciencia
el régimen politico legitimo. Frente a los regimenes que no cumplieran
este arsenal normativo, el creyente podia sentirse apoyado por la ley
natural y la ley evangélica en su derecho de resistencia. Puesto que las
bases normativas afectaban a la totalidad de la creacién humana, era
inevitable reconocer como metal final la formacién de una humanidad
civilizada, amante de la paz, benefactora respecto a todos, al servicio
de la familia humana general e implicada en la superacién del estado
nacional en una condicién civil mundial®®. La doctrina, apoyada por la
enciclica “Mater et magistra” de Juan XXIII, implicaba una critica “al
idolo de la soberania del Estado, a la idea de este dios mortal, como dijo
Hobbes”, cuya pervivencia constituia un obstdculo para la fundacién de
una organizacién mundial politica efectiva®™.

Estas palabras conciliares resonaban con fuerza entre los amigos
de Schmitt, pues desautorizaban la catolicidad de los capitulos sobre
la soberania incluidos en Teologia Politica I. En ellas quedaba claro
que la Iglesia se entregaba a la defensa del ideario de los ganadores
de la IT* Guerra Mundial, y aceptaba la hegemonia del liberalismo y
de la sociedad burguesa. A pesar de ello, y de forma contradictoria con
el liberalismo, el concilio Vaticano II seguia afincado en la idea del
bien comtn como el telos de la comunidad politica. En el fondo, para el
canonista Barion y para el jurista Schmitt, las declaraciones conciliares
debian sonar como una defensa del liberalismo sin liberalismo y de
la autoridad politica sin Hobbes. Ademas, se presentaban como
afirmaciones validas para la totalidad de la Tierra, pero no desde el

375 Barion, ob. cit. pag. 23.
376 Barion, ob. cit. pag. 27.
377 Barion, ob. cit. pag. 28.

190



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

punto de vista eclesiastico, sino politico. En realidad, las declaraciones
conciliares no se fundaban en citas ni testimonios evangélicos®?.
En suma, la Iglesia catdlica se pasaba a los poderes mundiales
imperiales que venian siendo los enemigos de todo lo que significaba
el pensamiento de Schmitt desde los afios 20. El Concilio, en resumen,
configuraba una utopia cosmopolita de naturaleza teolbgica politica.

Ante los aténitos ojos de Schmitt, este paso implicaba un retroceso
historico de la Iglesia semejante a la aceptacion del conciliarismo
por parte del concilio de Constanza. Como este generd la ruptura de
la unidad catélica, parecia facil pensar que el nuevo paso en falso
implicaria la disoluciéon del papel especifico de la Iglesia, entregada
de pies y manos al criptomodernismo. Util para neutralizar el sentido
politico de Europa, representado por los hombres como Schmitt, esa
teologia politica progresista se veia como la semilla de una actitud
profética que haria del cristianismo un alimento intelectual para
la emancipacion de los seres humanos de la pobreza, la tirania y la
desigualdad. Tras el Concilio venia J. Metz, y luego la teologia de la
liberacion. Frente a esta deriva, que implicaba a sus 0jos una regresion
hasta las etapas primarias de la formaciéon de conceptos teoldgicos,
Barion hizo valer la teologia cientifica y exigié que el Concilio se
hiciera la pregunta por la fiabilidad de la revelaciéon que aceptaba
como soporte de la nueva doctrina conciliar. Con vivo desprecio habl6
de la diferencia entre la palabra profética y el aplauso conciliar de algo
que parecia mas bien la volonté générale. Mientras que su dimensién
revelada no se demostrara, el Concilio no pasaba de ser un “pastiche
profético” que merecia por todo comentario una vieja sentencia del
compafiero de los primeros dias dadaistas de Schmitt, Hugo Ball, que
rogaba encarecidamente que Dios nos librara de los profetas. Barion
no era un dadaista, sin embargo. Gustaba de verse como correcto
canonista y por ese se limitaba a pronunciar, como nuestro antepasado
el canonista Alvaro Pelayo, un plancto por la Iglesia. Asi que se limit6
a citar a Ezequiel, ese pasaje (cap. 19) sobre los principes de Israel

378 Barion, ob. cit. pag. 30.

191

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

en el que se cuenta la historia de una decadencia y de una despedida.
“No volvera a tener su rama fuerte, su cetro real”, concluye este relato
acerca de una vid que ha sido arrancada con furor y ha quedado en el
desierto, reseca. Sin duda, la historia se aplicaba a la evolucion de la
Iglesia. El versiculo que Barion cita con literalidad describe bien su
posicién y dice asi: “Esto es una elegia y de elegia servira”?™.

La Iglesia habia caminado en sentido contrario al ensayo de
Schmitt sobre Catolicismo romano y forma politica. Ese era el asunto.
Con ese conocimiento de los testigos oculares de las cosas, Barion
recordd que si alguien queria comprender lo que habia pasado, debia
entrar en polémica con el “ataque parto” que Peterson dedicé a Schmitt
en su trabajo Der Monotheismus als politisches Problem. Asi que en
este trabajo sobre el concilio Vaticano II de Barion encontramos el
arcanum que llevé a Carl Schmitt a sentir la necesidad de criticar a
Peterson. Pues ese Concilio Vaticano II no se podia comprender sin la
obra de Peterson. Fue su rechazo cientifico de toda teologia politica lo
que decidié a amplios sectores del clero y, finalmente, a la jerarquia de
la Iglesia contra las posiciones de Schmitt y Barion. De hecho, el elogio
de la forma politica del catolicismo romano que habia emprendido
Schmitt en los afios 20, se considerd valido hasta 1958, la muerte de
Pio XII. “El aggiornamento” de Juan XXIII implicaba una retirada de
todo lo que Carl Schmitt habia elogiado. Ahora, lo defendido de forma
sincera por el jurista del Reich parecia un “error historico” a los ojos de
la nueva doctrina de la Iglesia. Sin embargo, en una actitud mas bien
liberal, Schmitt no se resigné ante la decisién de la autoridad religiosa
legitima. No fue contra el Papa de forma directa, pero la resistencia
contra el Concilio Vaticano II decidié su trabajo. Su megalomania quiza
no este justificada, pero resulta evidente. La linea tedrica del Vaticano
IT iba dirigida contra sus propias posiciones filoséficas. Y la derrota
empezd con un trabajo de Peterson de 1935, el ataque parto, cuyo
éxito —la formacion de la leyenda de la imposibilidad teolégica de la
teologia politica— el propio Schmitt reconocia. La flecha estaba todavia

379 “Planctus est, et erit in planctum!; Barion, ob. cit. pag. 58.

192



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

clavada. Este ensayo era un acto de reflexién final. En el instante de
morir teéricamente, Schmitt analizaba la flecha que lo habia matado.
El futuro era de la cristologia politica, es decir, de una teologia politica
de la liberacién a lo Metz. Schmitt sabia de qué hablaba.

2. Erik Peterson

No puede sorprendernos, después de lo dicho, que Schmitt hiciera
un homenaje a Barion atacando a Erik Peterson. Para canalizar esta
pulsion de cerrar las viejas cuestiones pendientes, y de explicarse la
derrota sefialando a los traidores, resultaba indiferente que el objetivo
de sus ataques, el tedlogo catélico Erik Peterson, llevara una década
muerto. También parecié irrelevante a Schmitt relatar algunos hechos,
como su amistad con quien en 1930, y quiza por influencia suya, se habia
convertido al catolicismo. Pues lo que llevd a Peterson a dar este paso
fue reclamar para el catolicismo un sentido de lo publico que alejara
a los creyentes de los abismos de soledad e invisibilidad que habian
traumatizado al ultimo de los escritores luteranos, a Séren Kierkegaard,
quien para Perterson pronto pasé a ser el ap6stol de los nuevos catdlicos.

En efecto, el filésofo danés habia sido objeto de lecturas por parte de
Schmitt y, reflexionando sobre su caso, no sélo habia identificado este el
problema de la necesidad publica del instituto eclesidstico, sino también
la centralidad de la decision y del caso excepcional. Kierkegaard era el
tedlogo luterano citado sin nombrar en Teologia Politica I. El salto mortal
a una relacién absoluta con lo absoluto, ahora secularizado, le ofrecia
a Schmitt la estructura del reconocimiento de la soberania. En suma,
Kierkegaard habia llevado al luteranismo a su dltima posicién. Su critica
ala iglesia luterana danesa sélo dejaba un camino abierto ante la sincera
conciencia de un cristiano que quisiera ser algo mas que un solitario: la
conversién al catolicismo. Peterson habia sido su primer discipulo por
este camino, pero ya Schmitt habia puesto a los espiritus de la época ante
la necesidad de dar ese paso. Para un observador del flujo subterraneo
de las corrientes espirituales, para alguien que guardaba los arcana del
siglo, como siempre se vio Carl Schmitt, resultaba obligado pensar que

193

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

aquella conversion no se podia haber consumado sin el influjo de su obra.
Nosotros, sin embargo, debemos recordar aqui al otro amigo de Peterson,
Theodor Haecker, traductor de Kierkegaard y del cardenal Jon Henry
Newman, que ya se habia convertido al catolicismo en 1921 y que quiza
sea uno de los elementos intelectuales mas influyentes en el joven Schmitt.

El mismo Peterson hizo un balance de su propio caso y cifré su
experiencia en el ensayo Kierkegaard und der Protestantismus, de
1948, Como muchos de los suyos, este trabajo de Peterson constituye
un balance sobre la historia espiritual alemana en su conjunto. El relato,
aunque sumario, no es menos espectacular y de él se deriva la legitimidad
de la conversién al catolicismo impulsada por el autor. Sélo podemos
esbozarlo aqui, pero no sera inutil hacerlo. Algunos elementos resultaran
relevantes para definir el &mbito de cuestiones que dan sentido a la obra
de Hans Blumenberg. Pues en efecto, la clave residia en que, mientras
Lutero tenia una concepcién nominalista de la gracia, Kierkegaard
procedia de la comprension pietista que se atenia a la doctrina catélica
de la ciencia infusa. Estas dos concepciones alemanas de la espiritualidad
eran de tal forma contrarias, que una de ellas, el pietismo, en verdad ya
ponia en el camino del catolicismo pues vivia de sus ecos. Por el contrario,
al reducir la gracia a simple favor de Dios, completamente ajeno a las
obras humanas, el luteranismo se atenia a una Voluntad absoluta que,
desde su autoridad, juzgaba y sentenciaba acerca de los salvados y los
condenados. Auctoritas, non veritas facit saluten, parece decir el esquema
luterano, que hace del otorgante divino de la gracia la primera autoridad
absoluta en el sentido hobbesiano, completamente desvinculada de todo
orden, salvo el de su propia voluntad?®',

Tendriamos aqui ya operativo el nominalismo de la sentencia de
salvacidn, en tanto expresion de una decisién desvinculada, soberana

380 Originariamente editado en Wort und Wahrheit , n°. 3 (1948), pags. 579-548; luego se
volvi6 a editar en: Marginalien zur Theologie, Miinchen 1956, pags. 17-27.

381 Cf. Antonio Rivera ha dedicado un extraordinario libro a esta problemética. Cf. su El
dios de los tiranos, Almuzara, Cérdoba, 2007, donde muestra la afinidad electiva entre
el Dios de la Reforma y el absolutismo politico. De hecho, la estructura de la reforma es
propiamente la renovacion de lo politico como valor absoluto. Esta es la tesis final de Carl
Schmitt, al hacer del pensamiento de Hobbes la perfeccién y culminacién de la Reforma.

194



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

en el sentido moderno. Frente a esta concepcién luterana, el pietismo
continda pensando en términos de gracia infusa y recomienda la
experiencia de una decision que ponga al individuo ante Dios, de tal
manera que suture la dualidad misteriosa entre el pecador en este
mundo visible y el salvado en el mundo invisible. De ahi la necesidad
de la imitaciéon de Cristo, la afirmacién de la ecuacién entre vida
profana y vida de sufrimiento y de martirio con Cristo, tan lejana de
la sola fideis salvadora. En este sentido, el cristiano pietista es ante
todo un martir, mientras que el cristiano luterano, como el sibdito
del Leviathan de Hobbes, es quien confiesa su fe en Cristo. Por eso,
la célera de Kierkegaard estallé cuando el critico Martensen llamé
testigo de la verdad al bien instalado y burgués obispo de Copennhage.
Peterson apreci6 que el danés “Se revolvia contra un cristianismo para
el que no existia el concepto de lo santo”. En suma, Kierkegaard, lejos
de ser un defensor del luteranismo, era su victima y la sentencia se
habia consumado cuando Karl Barth le retiré el nombre en su tardia
Historia de la teologia protestante®?2. La conclusién se hacia explicita:
el existencialismo habia traicionado a Kierkegaard, pero con ello habia
logrado eliminar sobre todo una nocién apropiada de la existencia
misma.

Estas ideas ya estaban en los tratados que Peterson escribi
para despedirse del luteranismo, en los que no podemos entrar aqui.
Bastara decir que en ellos ya insistia en la misma linea de la filosofia
de Kierkegaard y en sus categorias criticas. La teologia dialéctica
protestante de K. Barth le parecia encerrada en la oferta de meras
posibilidades sobre las cuales siempre puede ejercerse la ironia, pero
que por eso mismo ninguna de ellas podia convertirse en una “verdad
existencial”, ni alcanzar la “humana seriedad real”. Esta objecién, que
procede de su tratado Qué es teologia®®, ya era propia de Kierkegaard.
El dialéctico nunca esta ahi, nunca decide, siempre es melancélico.

382 Peterson, Tratados politicos, ob. cit. padg. 213 y nota 16 de pag. 309.

383 “;Qué es teologia?”, en Tratados politicos, ob. cit. pag. 15. Este escrito, que vio la luz en
1925, fue precedido por una aproximacién al pietismo, que influye en el ensayo dedicado
a Kierkagaard. “Das Problem der Bibelauslegung im Pietismus”, en Zeitschrift der
Evangelischen Theologie, 1, 1923/1924, pags. 468-481.

195

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

Desde luego, el danés aplicaba esta metodologia a las cosas del mundo,
no a la fe y, por eso, aceptaba la dialéctica como esquema general de
la ironia. Barth, confundiendo el terreno, aplicaba la dialéctica a lo
que la excedia, a la fe. En realidad, al te6logo protestante entregado
a su dialéctica le falta la fe, lo iinico que puede suplantar y poner fin
a su continua interrogacion. De esta manera, Peterson defendié la
organicidad de la revelacion, de la fe, de la obediencia concreta y vital
a la autoridad concreta, capaz de atenerse a la definicion del dogma.
Frente al mito, que puede ser contado y variado, pues todo en él
permanece como una cuestiéon abierta—reflexién que sera importante
en Blumenberg—, la teologia supone una scientia divina, una
participacién en el Logos divino —s6lo Cristo como Dios pudo hablar
de Dios y revelar lo que Dios es®*— que se concreta en el dogma. Su
contenido ha de ser aceptado con toda la seriedad existencial mediante
la estricta obediencia. Kierkegaard llegd a la frontera de esta tierra
prometida, pero no entré en ella. Mostré que la dialéctica teoldgica es
nada, porque “se sustrae a la obediencia de la Verdad en el sentido
en que la postula el dogma”. Mas él no dio el paso porque no era un
tedlogo, sino un escritor.

Aquella organicidad de revelacién, de fe, de obediencia concreta
a la autoridad concreta del dogma, caracterizaba a la teologia como
la ratificacién de la revelacién entre la Primera y la Segunda venida
de Cristo. Esto quiere decir que s6lo hay teologia porque hay Iglesia.
La teologia no es un asunto de pensadores independientes ni cosa
de liberales. A este punto dedicé Peterson el ensayo de 1929 titulado
precisamente Die Kirche. La cuestién era importante para un hombre
cercano a Schmitt, pues mostraba el paso desde el dogma al sacramento
y, con ello, al derecho como algo constitutivo del catolicismo. En

384 Este punto es el decisivo: “No hay teologia entre los judios y los gentiles, sélo hay teologia
en el Cristianismo, y sélo en el supuesto de que el Verbo encarnado hablé de Dios [...]
Teologia en sentido verdadero la hay sélo desde que el Verbo encarnado hablé de Dios”. Ob.
cit. pag. 25. Sin duda, el uso de la palabra “concreta” de forma retirada sera muy decisivo
para la convergencia de pensamiento de Schmitt y Peterson durante esta década: “La
teologia es ratificacién concreta de lo que el Logos de Dios ha hablado concretamente de
Dios, de modo que hay revelacién concreta, fe concreta y obediencia concreta”.

196



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

este ensayo se mostraba la dimensién escatoldgica de la Iglesia y se
derivaba su existencia del fracaso del Reino de Cristo, consecuencia del
desconocimiento judio del Mesias. Habra Iglesia, por tanto, mientras los
judios no se conviertan, mientras los judios y los cristianos no tengan un
Mesias comun. Tal cosa, desde luego, sucedera en la Segunda venida.
Lo que esto significara en 1929 no estaba al margen de la ambivalencia,
desdeluego, yla afirmacién no quedaba exenta de consecuencias politicas.
Sin embargo, el punto doctrinal queda suficientemente claro. Sélo ante
el rechazo de los judios, los Doce recibieron la inspiraciéon de dirigirse
a los gentiles. Entonces se convirtieron en Apdstoles. Este momento
fundacional de la Iglesia, con la decisién por abandonar temporalmente
el Reino, constituye el nicleo basico de toda secularizacion posterior. Su
mas Intima estructura implicaba la transformacién de un pensamiento
de la escatologia en un pensamiento de las postrimerias. El primero
se aplica al Reino, mientras el segundo se aplica a todo ser humano.
Uno tiene que ver con la liberacion del pueblo elegido, mientras el
otro esta implicado en la liberacién del alma. Este paso llev) consigo
una moralizaciéon de los conceptos religiosos. La estructura de la
moralizacién implicé una mundanizacidn, pues supuso la apuesta por
la duracién. Tales sucesos tuvieron lugar en el tiempo que va desde el
concilio de Jerusalén a la Primera carta a los Corintios de Pablo, y se
origind a partir del milagro de la glosolalia, la renuncia al hebreo como
lengua sagrada, y la empresa de comunicar la palabra a los gentiles en
el idioma de la koiné.

Las consecuencias del argumento de Peterson resultan radicales.
La primera y principal, que Cristo no habia fundado la Iglesia. El
predicé el Reino a los judios, no la revelacién a los gentiles. Jests no
instituyé obispos ni sacerdotes. Sélo eligi6 a sus doces discipulos. Sélo
estos Doce, cuando dejaron de ser los jueces de las tribus de Israel
elegidos por el Mesias, para convertirse en Apodstoles inspirados por el
Espiritu Santo, fundaron la Iglesia y su estructura. Como habia dicho
el Schmitt que era admirador de Th. Daubler —como lo era el mismo
Peterson y el circulo de Th. Haecker—, el derecho tiene un origen
neumatico, procede del Espiritu y del acto de su inspiracion por el que

197

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

los Doce se convirtieron en Apéstoles®®. Con ello, la delegacion juridica
sobre el Reino que los Doce recibieron de Jesus, se concreté en la
capacidad innovadora de los Apdstoles sobre la ordenacién de la Iglesia.
Ellos tomaron decisiones legitimas porque tenian una doble base: la
delegacién juridica directa de Cristo y la inspiracion del Espiritu. Esa
es la doble legitimidad de la Iglesia visible®®: la juridica del poder de
los Doce y la carismatica-neumatica de los Apdstoles inspirados. Con
ello, la especial sintesis que Max Weber habia reconocido en la Iglesia,
capaz de conciliar derecho y carisma, no era un hallazgo histérico, sino
la esencia misma de la fundaciéon. Aqui residia la superioridad del
derecho eclesiastico, que generaba una visibilidad institucional para
el Espiritu, bien lejos de la especulacién sin fin de la Gnosis.

Y por eso, la Iglesia, segin la formula “Ha parecido al Espiritu
Santo y a nosotros”, que calca la declaracién politica de “Parece a la
asamblea y al pueblo”, procedente de la polis griega, sigue teniendo
legitimidad para tomar decisiones dogmaéticas, que contintan las
decisiones de los Apdstoles inspirados. Esta legitimidad hace de ella
un instituto con autoridad, con estabilidad de la jerarquia, con dogma,
con sacramentos y con derecho, con culto publico que se niega a quedar
reducido a una mera celebracion mistérica. Por eso, Peterson concluia
que “la Iglesia esta més cerca de formaciones politicas, como el Reino
y la Polis, que de ligas libres y asociaciones”. Ni consiste en una pura
formacién “religioso-politica univoca como el Reino mesidnico de los
judios”, ni es una libre asociacién, como una secta liberal. Por mucho
que el Estado democratico laico imponga su separacién con la Iglesia,
y la obligue a renunciar a su condicién juridica publica, de tal manera
que sus actos sacramentales no sean reconocidos como juridicamente
véalidos, la Iglesia nunca podra renunciar a la publicidad que implica
el poder de establecer dogmas. Al respecto dijo Peterson en una nota

385 Peterson, ob. cit. padg. 197. En la carta, realmente emocionante, dirigida a Jacobo Hegner
al cumplir sus setenta afos, se cita al circulo de amigos y entre ellos esta Ddubler, el gran
bebedor. “Entonces la discrecién tomara el lugar de la individualidad y sélo un acento
distinguira al uno del otro”. Recomiendo la lectura de esta carta, en la que se pretende
definir el sentido del oficio del impresor. Cf. Peterson, ob. cit. pag. 244.

386 Peterson, ob. cit. pag. 306, nota. 12.

198



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

perdida de su trabajo Die Kirche de 1929: “La Iglesia deja de ser una
entidad ‘pablica’ en tanto renuncia a pronunciar decisiones dogmaticas.
La renuncia a la condicién ‘publica’ del concepto de Iglesia incluye
la otra: la renuncia a la posibilidad de una ‘actividad publica’. Las
consecuencias politicas y nacionales que una tal evolucién traeria para
Alemania no serian de poca monta.”?®. En la Iglesia, por tanto, caben
conceptos tan importante como “politica y poder”. Esa ambigliedad
le es constitutiva y procede tanto de su vinculo con el Reino como
de su transformacién en Iglesia. Y su aspiracién ultima es que “sea
bienaventurado también Israel”®®,

En estas razones de Peterson en favor de la visibilidad de la
Iglesia, y de su naturaleza publica, descubrimos posiciones parecidas
a las schmittianas, desde luego. Para un lector de estos ensayos de
Peterson, resulta facil descubrir la sintonia tedrica con el pensamiento
schmittiano tal y como se habia ofrecido en Catolicismo romano y
forma politica. Todavia en el afio 1932, cuando Peterson publicé su
correspondencia con Adolf Harnack, insistié sobre la imposibilidad de
que la iglesia protestante tuviera una dimensién publica por la falta
de dogma y no vio otra salida que su disolucién en el “espiritualismo

387 Peterson, Tratados Teolégicos, ob. cit. pag. 306. La otra opcién era convertirse en una
secta, que era lo que pasaba a la postre con la religiéon luterana. Ahora bien, una secta
no podria tener poder suficiente para enfrentarse a un régimen politico. De ahi la
desproteccion del cristianismo en Alemania frente a los poderes emergentes de los nazis.
La confesion protestante convertida en secta no pudo hacerles frente. La correspondencia
entre Peterson y Harnack en este sentido es determinante. Harnack parecia aceptar el
destino. Tras el régimen de Hitler, la resignacién no estaba tan justificada, pero venia
operando desde tiempo atrds y nadie pudo hacer nada por contrarrestarla.

388 Peterson, Tratados Teoldgicos, ob.cit. pag. 201. La transformacién del Reino en Iglesia —y
de la escatologia en postrimeria— constituye justo el paso que desprecian los gndsticos
y por eso ellos rechazan todo compromiso moral y se concentran en la identidad del
tiempo del cosmos y del tiempo de la vida, por decirlo con Blumenberg. Encerrados en
su escatologia, pero sin contacto con el pueblo judio y su nocién de Reino mesidnico, los
gnésticos prefieren una escatologia particular y acelerada, de naturaleza sectarea y cuya
realidad es una fuga continua en la teoria como instrumento de separacién del mundo y de
su emancipacién. Las observaciones sobre la gnosis de este ensayo son muy interesantes
y se deberian poner en relacién con la renovacién que este tépico encontrara en la obra
de Eric Vogelin. Y es muy relevante esta nota, dejada como por un azar, que dice: “El
Marcién de Harnack es particularmente instructivo a este respecto: un protestantismo que
declina toda relacién con la Iglesia catdlica acaba siendo una reproduccién de la prototipica
solucién de Marcién”. Tratados Teoldgicos, ob. cit. nota 13 de la pag. 307.

199

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

y una mistica secularizada”®. Entonces volvié a emplear la expresién
“teologia politica”, en una nota que le reprochara Carl Schmitt®°. Sin
embargo, todo era un malentendido que fue abordado con sencillas
palabras por Karl Lowith cuando dijo: “Ante catdlicos, como en el caso
de mi amigo Erik Peterson, Schmitt tefiia sus ideas sobre el Estado con
un bano de autoridad catdlica. [... Sin embargo,] Peterson y Schmitt
hablaban claramente el uno en favor de la Iglesia, el otro en favor
del Estado.”®!. Esto es exacto. El interés de Schmitt era transferir la
forma politica y juridica de la Iglesia al Estado. El de Peterson era, por
el contrario, mantener la visibilidad de la Iglesia en su propio valor.

Cuando en 1933, en el inicio mismo de la dominacién nazi, Peterson
escribié su ensayo “Die Kirche aus Juden und Heiden”, en el que se
desarrollaban estas ideas, dio el paso que le alejaba de cualquier
reconciliacion con los nazis. Alli, comentando la Carta a los Romanos,
y aunque sin eliminar por completo ciertas ideas anti-semitas —hecho
que record6 Lowith con un matizado reproche®?—, defendié Peterson
que los judios seguian siendo el Pueblo elegido y que ese titulo jamas le
seria retirado. La verdadera salud, la salvacion —cuyos ecos grotescos se

389 Peterson, Tratados Teoldgicos, ob. cit. pag. 155.

390 Teologia Politica II, pag. 20. En efecto, explorando las posibilidades de que el luteranismo
pudiera volver a ser una Iglesia en el sentido antiguo, y asi mantener una dialéctica con el
catolicismo, Peterson expresa sus reservas de que este proceso puede proceder del campo
espiritual y asi encaminarse hacia un movimiento teolégico. Barth habia dado paso a una
escatologia directa que no era en modo alguno eclesial, sino gnéstica. En esta situacién,
Peterson no ignoraba que “las fuerzas politicas” en Alemania podian recurrir a la
ordenacién de Alemania en territorios episcopales, ofreciendo al luteranismo de nuevo una
estructura de derecho publico. Entonces podria surgir “algo que a veces se parezca a una
explicacién entre la iglesia catdlica y la protestante”. Pero este seria un falso movimiento,
que no estaria apoyado ni por el dogma ni por una condicién eclesial. Seria una nueva
“Kulturkampf”. Resulta claro que este no es “el camino de una verdadera explicacién entre
la iglesia catdlica y la protestante”. Peterson, ob. cit. padg. 157. Entonces escribié Peterson
la nota que refiere Schmitt: “Desde este punto de vista puede decirse que la discusién
interconfensional en Alemania conserva un caracter real sélo en el terreno de la teologia
politica”. La nota es coherente con el texto: la teologia politica es politica, no teologia y,
desde el punto de vista de la teologia, es una medida irrelevante. Schmitt no tendria de
que enfadarse. En el afio 1935 Peterson no decia nada contrario ni nuevo al reconocer que
la teologia politica era, desde el punto de vista teolégico, imposible e improductiva. Nada
que decir desde el punto de vista politico, por tanto.

391 Lowith, Mi vida en Alemania antes y después de 1933. Un testimonio. La Balsa de la
Medusa, Madrid, 1992, pag. 111.

392 Lowith, Mi vida en Alemania, ob. cit. pag. 117.

200



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

escuchaban en el saludo nazi— seguia viniendo de ellos. La palabra de
Dios no habia fracasado. La eleccién de Israel no habia prescrito. “Israel
es un soélido olivo”, dijo entonces Peterson, provocando la irritaciéon
general. Sélo que se trataba de un Israel ampliado en el que también
cabian los gentiles®®, pero sélo en la medida en que se considerasen
un injerto. El gentil no podia tener acceso a la vida libre salvo por su
entronque en el olivo de Israel. Por su parte, “El judio que no cree en
Cristo sigue perteneciendo al noble olivo de Dios™. Esto se dijo en 1933,
y entonces se anadié: “los pueblos cristianos que pierden su fe llegan a
un grado de salvajismo y vaciedad al que no pueden llegar jamés los
judios”. Pronunciando una palabra que estaba muy presente en Calvino,
Peterson dijo que la finalidad de 1a Revelacién en su integridad consistia
en que Dios pudiese aplicar su misericordia a todos, judios y gentiles.

Una estructura comun se desprendia de todo esto. Tanto judios
como catolicos tenian por delante la esperanza del Reino. Para unos
seria la Primera venida del Mesias, para otros la Segunda, pero para
ambos estaria revestida de la gloria. Entonces, efectivamente, en el
olivo del pueblo de Dios ya no se distinguiria por fin entre judios y
cristianos. Mientras tanto, ningin poder politico podia ser sacralizado.
Asi que cuando en 1935 Peterson publicé el tratado El monoteismo
como problema politico, fue suficiente proponer una nota final contra
Schmitt para que todo se iluminara. Debemos decirlo: el ataque de
Peterson fue considerado por Schmitt y los suyos como una traicién,
un asalto inesperado del aliado y del amigo. Con sutileza, vimos que
Barion se limit6 a decir que habia sido un “ataque parto”. Era una
invocacién al arcanum en el que hasta ahora figuraban unidos. Tras
esta separacion se ocultaba lo decisivo, el punto temporal de la gran
inflexion, ese instante que exigia volver a 1933, al ingreso en el partido
nazi tanto de Barion como de Schmitt, gesto que encerraba para ellos
una sustancia politica y una suprema verdad. Una que incluso les
obligaba a expresarse en términos elegiacos en relacién con la Iglesia
equivocada del Vaticano II.

393 Peterson, ob. cit. 125y 133.
394 Peterson, ob. cit. 138.

201

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

Aquel paso no lo dio Peterson. Y no solo se negé a darlo, sino que
para explicarlo escribid su trabajo central, E1 monoteismo y el problema
politico, justo para separarse de los cristianos luteranos —Deutsche
Christen— que habian doblado su rodilla ante Hitler. Para Peterson,
con claridad, el luteranismo siempre habia implicado una politica
cristiana®® que hacia de la autoridad politica una personalidad sagrada
desde el punto de vista religioso. La historia de Prusia no desmentia
este enunciado. Sin duda, esta sacralizacion de la autoridad politica —
sacerdote, obispo y rey— sepultaba la originaria posicién de Lutero, que
habia entendido el poder como la espada de la célera de Dios, la furia
con la que los malos castigan a los malos, una realidad con la que ningun
ser humano puede vincularse de forma afectiva. A lo sumo, la autoridad
politica era necesaria para producir la paz en un mundo violento. En
medio de la paz, el cristiano solitario podia buscar en la interioridad de
su alma la gracia de la salvacién. Sin embargo, el propio Lutero olvidé su
propia posicién originaria tras los sucesos de la guerra de los campesinos.
El resultado se ha estudiado con detalle. Nadie puede olvidar que la
confesionalizacién —la afirmacién de la sacralidad del orden politico—
era una innovaciéon reformada y que tuvo como consecuencia todos los
saberes disciplinarios de la modernidad®®. La posicién catdlica era muy
otra y Peterson se empend en definirla e identificarla, disputandole a
Schmitt el monopolio hermenéutico de la forma politica catdlica.

La tesis implicita en las posiciones de Peterson decia que aquellos
catélicos que habian dado el paso en favor de Hitler, en el fondo, se
comportaban como luteranos al dotar al poder politico de componentes
religiosos. La doctrina catdlica no podia consistir en este sometimiento
del orden religioso al orden politico. No lo habia sido desde san Agustin.

395 Merio Scatola ha abordado este tema con lucidez en su Teologia Politica, I1 Mulino, Lessico
della politica, Bologna, 2007,pag. 113-121.

396 Para este asunto debe verse el volumen Confessionalization in Europe, 1555-1700, editado
por John M. Headley, Hans J. Hillerbrand y Anthony J. Papalas, Ashgate, Aldershot, 2004,
con un impresionante conjunto de contribuciones sobre el tema hasta el desmantelamiento del
concepto y la emergencia de la diferencia privado-piblico. M. Stollais no ha dejado de referirse
a este tema en su primer volumen de su importante Geschichte des offentlichen Rechts in
Deutschland, Beck, Munich, 1988, en el capitulo IV dedicado al ius publicum Imperii Romano-
Germanici, en el punto 5.1. dedicado a confesionalizacién y constitucién imperial.

202



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

Los vinculos que asociaban el poder politico romano de Augusto con
cristianismo eran fragmentarios, circunstanciales y, en suma, se
reducian al sincronismo del evangelio de Mateo, que hace coincidir el
kairds del nacimiento Cristo con el reino de Augusto. En todo esto no
habia sino pura accidentalidad. Sélo mucho después del Evangelio,
y contra su espiritu, este sincronismo fue dotado de relevancia
hermenéutica y politica. Esto ocurrié a partir de la carta de Melito
a Marco Aurelio®”. Para Melito, lo decisivo consistia en recordar que
desde Octavio, y porque en su reinado habia nacido Cristo, el imperio
romano habia vivido la feliz circunstancia de crecer en brillo y prestigio
(Glanz und Ruhm) y no ser asaltado por ninguna desgracia. Asi que el
escritor apologeta sugeria al sabio emperador que no debia molestar
a los cristianos. Como se ve, las dos palabras centrales del imperio
era las que Schmitt proponia como elementos propios de la forma
politica que habia encarnado el catolicismo romano. Era la especifica
transferencia de los frutos catélicos sobre el imperio. Schmitt hacia pie
en esta tradicion retorica.

El argumento fue usado por Origenes contra Celso (II, 30) y ahora
se desplegé en el sentido de que la unidad politica de Octavio resultd
una necesaria preparacion para el mensaje evangélico: “;Como habria
sido posible que una doctrina pacifica como la del cristianismo pudiera
ganar poder, si no le estda permitido defenderse de los enemigos, a no
ser que se hubiera logrado en todas partes de la ecumene, junto con

397 El analisis de este periodo fue impulsado por Erik Peterson en su trabajo “Kaiser Augustus
im Urteil des antiken Christentum”, editado en la revista de Th. Haecker, Hochland, 20
de abril de 1933-septiembre de 1933, vol. 2. pags. 289-299, ahora reeditado en Jacob
Taubes, ed. Religionstheorie und politische Theologie, Band 1. Der Fiirst dieser Welt.
Carls Schmitt und die Folgen, Ferdinand Schéningh, W. Fink Verlag, Munich, 1983, pags.
174-180. Entonces, se cité expresamente a Carl Schmitt y su campo tedrico y se dijo de la
teologia politica que “seglin su esencia es una parte fundamentalmente no de la teologia,
sino mucho mas del pensamiento politico”. Como vemos, se trata de la tesis que habia
propuesto Karl Lowith. Y no sélo esto, sino que anadié que “es mirada por los teélogos
claramente con desconfianza y en su naturaleza por lo general herética, aunque resulta
expuesta por los politicos con una siempre repetida y creciente confianza”. Cf. ob. cit.
pag. 174. Cf. también pag. 180. Curiosamente, Schmitt no se refiere nunca a este ensayo,
en el que Peterson dej6 claramente expuestos sus puntos de vista en el momento de la
instauracion del poder nazi. Asi que no fue una traiciéon, ni un ataque parto, sino la defensa
de su punto de vista de tedlogo, contra el retérico politico Schmitt, quien camuflaba su
posicién teoldgica para imponer su punto de vista politica a la teologia.

203

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

la venida de Jesus, una transformacion hacia lo més civilizado?’. Este
fue el argumento que transformé el sincronismo temporal en relacién
esencial. Asi que el imperio romano de Augusto habria cumplido la
funcion de producir la paz y resolver el conflicto que implicaba el
pluralismo de las naciones. Mas esto era necesario para la Iglesia,
porque el mensaje de paz del Evangelio s6lo podia comprenderse bajo
las condiciones de paz impuestas por el imperio romano. Con ello,
el cristianismo parecia vinculado a la existencia politica del imperio
romano. Esta fue la linea que siguié Eusebio de Basilea, quien ya es
caracterizado como “un publicista teoldgico-politico”, como un claro
antecedente de Carl Schmitt. Sélo él veria cumplido en Constantino
lo que se habia iniciado con Octavio. El César cristianizado era la otra
cara de un Cristo romanizado. Frente a este argumento, que surge
de una interpretacién del sincronismo de Mateo, Peterson propuso
observar el sincronismo de Lucas, que hace venir a los reyes orientales,
anti-romanos y rebeldes, hasta Belén para adorar al Nifio. Esta linea
oriental y anti-romana de recepcion del Evangelio llegaria hasta
Manes, que por aquellas asociaciones de los apologetas romanos veia en
peligro la universalidad del mensaje cristiano. Asi que los sincronismos
daban para mucho. Sin embargo, frente a las dos herejias alternativas,
la de una teologia politica romana y la de una maniqueismo oriental,
la ortodoxia catdlica de la Trinidad ni renunciaba al universalismo
cristiano ni dejaba de reconocer una virtud moral y politica universal
compatible con la verdad del cristianismo. Ni se vinculaba al imperio
politico ni al dualismo rebelde, anti-politico y gndstico.

Y esto es lo que ahora reconocia el Concilio Vaticano II, que
apostaba asi por la Iglesia de Peterson y Th. Haecker, la que no habia
cedido al nazismo. Toda esta historia determinaba la constelacién
intelectual de 1970, aunque Peterson ya estuviera muerto. Con
ello, en el ataque schmittiano que encerraba Teologia Politica II se
abordaba de nuevo la justificacién de la vieja decision frente al testigo
mas incomodo, aquel que habia mostrado que el catolicismo no podia
reconciliarse con Hitler, y que sin rechazar un sentido de lo publico para
la Iglesia, negaba la forma de la teologia politica para realizarlo. Para

204



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

desolacién de Schmitt, ademas, ese camino era ahora formalmente
renovado e impulsado por la Iglesia. Asi que, en su respuesta, Schmitt
le devolvié la sospecha a Peterson. Al rechazar toda implicacién
politica directa, toda relaciéon con la visibilidad del representante
politico soberano, el converso Peterson en el fondo se comportaba como
un luterano originario mas, con su desprecio del poder secular. El
malentendido parecia ingente, doble, multiplicado. Peterson sugeria
que sélo el luteranismo inane, individualista y convertido en una
mera sentimentalidad liberal, implicaba una teologia politica en tanto
consagracion de un soberano que reocupaba el espacio otrora publico
de la Iglesia. Schmitt sugeria que Peterson en el fondo seguia siendo
un luterano espiritualista y por eso rechazaba toda teologia politica
y toda implicacién de la religién con el poder de este mundo. Lo mas
grave de todo era que, para Schmitt, el concilio Vaticano II se lanzaba
también por la senda del liberalismo protestante, de la independencia
de la Iglesia respecto del poder politico y de la falta de compromiso del
cristiano con un orden politico basado en el nomos, en el espacio, en la
geoestrategia, en la soberania y en la autoridad.

Vemos asi que esta polémica doctrinal ni era trivial ni un mero
asunto del pasado. La hostilidad de Schmitt no era puramente
arqueoldgica ni histérica y desde luego no se reducia a lo personal,
a pesar de que el dolor propio resultaba demasiado transparente. La
necesidad de defender el papel histérico de su alter ego, Eusebio de
Cesarea, el “peluquero teoldgico del emperador” —en frase de Franz
Overbeck, el amigo de Nietzsche y de Burckhardt®®*—, implicaba la
alusion de que Schmitt habia sido el peluquero teolégico-politico del
Fuhrer. Sin embargo, para Schmitt ademéas se mezclaba el asunto
crucial, el decisivo en la época de la guerra fria: el habia recibido esta
denuncia del autor que inspiraba el concilio Vaticano II, cuya funcién
también podia ser descrita como la de ser el peluquero teoldgico de
la dominacién mundial del liberalismo americano. La derrota era

398 Para las relaciones de Schmitt con este linea de pensamiento de Burckhardt, se puede ver
mi libro Carl Schmitt, el Gltimo hegeliano, en Biblioteca Nueva, Madrid, 2007, sobre todo
en el capitulo dedicado al lenguaje del imperio.

205

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

amarga. El momento del nuevo catolicismo no pasaba por Schmitt.
Este no podia aspirar a ser el pensador catélico por excelencia, ni a
esgrimir un ius reformandi que permitiera al soberano definir el
sentido histérico del cristianismo correspondiente a esta fase final de
la lucha de clases que era la Guerra fria. Y ese resultado era tanto méas
desesperante por cuanto a la izquierda se alzaba un nuevo sentido
de la teologia politica, basada en un sentido escatoldgico, destinado
a retirar toda justificaciéon a los 6rdenes caducos de la injusticia y
de la opresién y destinado a fundar una democracia sostenida por la
justicia. En el fondo, la obra de Peterson habia servido para impedir
una teologia politica conservadora, pero parecia alentar la teologia
politica progresista de J. Metz. Al margen de la doctrina de la Iglesia,
entonces, emergia una teologia politica de izquierdas que integraba
perfectamente la leyenda tedérica de Peterson. Era la consecuencia de
la falta de compromiso de la Iglesia con la politica de Hobbes, que habia
sido en el fondo su propia politica. Para Schmitt, todo esto significaba
el compromiso de la Iglesia con la izquierda. Metz era el testigo de
esta implicacién. Frente a este desplazamiento de la Iglesia hacia la
falta de compromiso, y de hecho hacia la izquierda, Schmitt dejé oir su
voz. Ahora debemos comprenderla en lo que tiene de propia. Pues sin
duda, con el abandono del Concilio Vaticano I y con la nueva situacion
mundial, no cabe duda de que ha vuelto a tener su oportundiad.

3. Schmitt

La sutileza de las posiciones de Peterson y de Schmitt fundaba la
verosimilitud de las acusaciones reciprocas. Aqui, en estos terrenos,
nada es inequivoco y el lector poco atento corre el peligro de la confusién.
Sin embargo, en algun sitio debian hacer pie las diferencias y las
hostilidades. Este suelo rocoso es el que se debe identificarse aqui. Para
ello hemos de partir del primer ensayo de Teologia politica. Pues aqui
estan ya claras ciertas cuestiones. Por ejemplo, que el Dios de la teologia
politica parece cercano al de cierta potentia absoluta. En primera
instancia no se parece al Dios catélico, que siempre se mantiene como
una potentia ordinata. S6lo aquél Dios absoluto puede decretar un nuevo

206



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

orden desde una soberania trascendente, sin sentirse vinculado al viejo
orden. Sin embargo, no debemos olvidar que lo hace para garantizar el
orden y la unidad. Asi que incluso el Dios de la teologia politica es una
potencia absoluta limitada, concreta, excepcional, pues sigue vinculado
a los fines ultimos ordenados de la creacion. Conserva intacto su poder
absoluto para intervenir en el mundo, y ningin elemento del orden
natural puede serle coactivo, pero solo ejerce aquel poder para reponer y
mantener ese mismo orden natural.

Desde este punto de vista, y respecto a la simetria estructural
entre los conceptos teoldgicos y los conceptos politicos, la nocidén de
soberania —ya sea de la revolucién o de la contrarrevolucién, esto es
lo mismo— es analdgica con la nocidn de potestas absoluta dei. Pero
en la medida en que era una potestas excepcionalis se debia identificar
de forma adecuada no tanto su decision por la excepcién, que era su
dimensién de poder propio y absoluto, sino su finalidad. EI punto es
muy sutil y dice que lo absoluto es el poder de decidir la excepcioén, no
el uso del poder en la situacién excepcional, que sigue siendo ordenado
a un fin que es el bien comun. Para Schmitt no cabia duda de que en
el caso absoluto excepcional no se perdia de vista el orden, el telos: el
mantenimiento de la unidad de la comunidad humana. De la misma
manera, el Dios que interviene en el mundo mediante un milagro lo
hace para reconducir la creacién a su fin final. Por tanto, la pregunta
estructural de la teologia politica no era tanto acerca de la diferencia
entre potencia absoluta y ordenada. El soberano era ambas cosas a la
vez. Lo decisivo era interrogarse por la potencia, por el poder. ;Que
tipo de poder podia garantizar el orden, la unidad del cuerpo politico?
Esa era la cuestion. Y Schmitt contestd que sélo un soberano personal.

En efecto, lo que estaba en juego en la disputa no era si la teologia
tenia efectos politicos, ni sila Iglesia catdlica podia reconocer o desconocer
un régimen politico. No era relevante para la polémica que la Iglesia
catdlica hubiera firmado un concordato con Hitler o hubiera dejado de
hacerlo. Lo decisivo era preguntarse por un representante politico capaz
de ejercer la potencia a la manera del Dios de los milagros. Este debia
ser capaz de romper el orden de la creacién en el mundo para mantener

207

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

el orden de la creacién del mundo. Su implicacién con el mundo y sus
metas era tal que a veces se veia obligado a recurrir a su potencia
absoluta. Ademas formaba parte de su potencia absoluta decidir cuando
lo hacia. La cuestién era si este esquema de pensamiento podia jugar en
la politica. Si un soberano, vinculado a los fines de la unidad de la vida
social humana sostenida por una idea de justicia, podia irrumpir con
su potencia absoluta excepcional para garantizar justo aquellos fines.
La pregunta entonces se limitaba a esto: jquién podia operar de forma
excepcional y soberana para transformar el orden viejo en un orden
nuevo? Y esta pregunta aludia a algo sencillo: jpodia ser ya la Iglesia
catdlica el poder soberano en este sentido? ;Habia podido mantener la
unidad del cuerpo social y la univocidad en la definicién de la justicia, la
paz y el orden? ;Acaso las luchas civiles religiosas no habian mostrado
su impotencia para reformarse y la necesidad de transferir ese poder
al Estado? Al final de su vida, Carl Schmitt vio claro sobre esta
cuestion y extrajo sus consecuencias. No es un azar que en el homenaje
preparado para su septuagésimo aniversario, su amigo Roman Schnur,
le dedicara un ensayo sobre “los juristas franceses en las guerras civiles
confesionales del siglo XVI”. En el fondo, Schmitt seguia esta linea®.

Lo decisivo del planteamiento de Schmitt lo tenemos en este
pasaje, en el que se niega a aceptar la tesis de Peterson, pero
también la de san Agustin. En él nos damos cuenta de que lo que
se ventilaba no era otra cosa que el ius reformandi, y descubrimos
que estamos ante una variante de la solucién de Hobbes, en tanto
momento final de la Reforma. Pues el derecho a reformar no es sino
esa potestas absoluta excepcional, sin dejar de ser al mismo tiempo
potestas ordenata al bien antiguo. El problema es que la Iglesia
catélica habia perdido ese derecho a reformar con las guerras civiles
religiosas que dieron lugar al Estado, porque ella no supo mantener
la unidad religiosa. Tras Constanza y Basilea, la reforma soberana

399 Cf. Roman Schnur, “Die franzosischen juristen im konfessionellen Biirgerkriege des
16. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte des modernen Staates”; en
Festschrift fir Carl Schmitt, editado por H. Barion, E. Forsthoff y W. Weber, Duncker &
Humblot, Berlin, 1959, pags. 179-221.

208



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

impulsada por la Iglesia fallé y por este fracaso sobrevinieron las
guerras civiles. Ese derecho habia pasado al Estado y ese era el
nucleo del hallazgo de Hobbes, como antes habia sido la conviccién
de les politiques. Ahi, en esa lucha de elites entre politicos y
teblogos, el modelo de la teologia politica significaba el triunfo de
los primeros, que habrian impuesto silencio a los segundos, fueran
catdlicos o calvinistas —como en el caso de Hobbes. Los politicos
habian generado su teologia. Por eso habian tomado sus conceptos
teoldgicos para pensar a su soberano politico. Esta era la sustancia
de la transferencia de conceptos desde la teologia a la politica y con la
transferencia se habia entregado también el derecho y la legitimidad
de la reforma. Por eso la secularizacion implicaba un debate sobre la
legitimidad del orden moderno y por eso la obra de Blumenberg era
tan significativa para Schmitt.

A los ojos de Schmitt, cuando la Iglesia catdlica con el concilio
Vaticano II se decidia a favor de su autonomia, independencia y falta
de compromiso politico, no hacia sino avanzar en su proceso histérico
de su marginalizacién. Era como si la Iglesia catdlica creyera vivir en
el seno de poderes que no eran cristianos, de poderes injustos contra
los que debiera garantizar su independencia y, llegado el caso, su
resistencia. De ahi la necesidad de Peterson de valorar el martirio
y de regresar a los tiempos de san Agustin, cuando la ciudad de
Dios no tenia una relacién sistematica interna con la ciudad de los
hombres. Aunque estos fueran hombres cristianos, sus poderes no lo
eran. Todo esto nos permite identificar la clave del asunto: la Iglesia
no debia ni podia avanzar por el camino de ejercer un ius reformandi
sobre si misma. Ese gesto era un anacronismo ineficaz. Sélo el Estado
o los poderes politicos cristianos tenia la ultima palabra sobre este
particular. La Iglesia debia plegarse a convertirse en una intima
e Inseparable colaboradora del poder politico cristiano, el tnico
soberano. Debia ser la administracion religiosa de una sociedad
politica cristiana firmemente cohesionada, como lo habia sido antes,
segun el modelo hobbesiano anglicano. En ese “antes” sin embargo
estaba la parte del problema inaceptable para Peterson.

209

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

La conclusién de Schmitt dependia de profundos supuestos que
concernian a la filosofia de la historia, con sus diagndsticos sobre el
presente. La acusacién mas profunda lanzada contra Peterson consiste
siempre en que el tedlogo ha deformado el problema —la crisis del
tiempo de Hitler— al iluminarla mediante una exposicién histérico-
teoldgica-filolégica limitada al cosmos intelectual del imperio romano.
Con ello, Peterson habia olvidado el problema especificamente
moderno. Y este problema consiste en que, frente a la doctrina de san
Agustin, “los dos reinos ya no son unos ambitos objetivos distinguibles
univocamente por sustancias o materias™®, Esta es la esencia
de la condicién insuperablemente histérica del nuevo sentido del
catolicismo de Schmitt: la institucién de la Iglesia ya no es operativa
como instancia que se reserva el monopolio de lo sagrado. La indole de
los enemigos de lo sagrado lo impide. La Iglesia ha sido cuestionada
con éxito por la clase revolucionaria, con su materialismo, no menos
operativo que el narcisismo romantico del capitalismo. La Iglesia quiza
fue operativa hasta 1918, aunque de forma ficticia, en tanto imponia
la diferencia liberal entre religién y politica. Hasta entonces se pudo
definir la religién desde la Iglesia y la politica desde el Estado. Luego,
en el gigantesco estado de excepcidén que siguid, no.

Ahora, en la especifica situacion contemporanea, las diferencias
estructurales que delatan posiciones totales respecto al mundo,
organizadas en una serie impresionante de dualidades reducibles a
la diferencia entre inmanencia y trascendencia, ya no mantenian su
relacion clasica con la dualidad de la Ciudad de Dios y de los hombres.
La Iglesia y el Estado ya no estaban vigentes como instituciones
evidentes. Debian redefinirse, reformarse de nuevo, como lo habian
hecho en la primera fase de la modernidad. El Estado regresaba a la
politica constituyente y arrastraba hacia ella a la Iglesia, de tal manera
que ambos “ya sélo se pueden determinar desde los sujetos en lucha”,
desde el enfrentamiento nuevo entre amigo y enemigo que fundaba la
nueva soberania. Y para redefinir este soberano, de la misma manera

400 TPIL, pag. 23.

210



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

que no se podia apelar al codigo, tampoco se podia apelar al viejo sentido
eclesidstico. El Estado regresaba a su fase constituyente, politica; pero
en ella también se imponia definir la religion, la Iglesia. Igual que con
Hobbes, el nuevo soberano debia ser soberano de ambas instancias. El
estado de excepcién que afectaba al orden juridico-politico concernia
también al orden juridico-religioso. Por eso, en ojos de Schmitt, se estaba
ante un “giro de la Iglesia y el Estado hacia lo politico”.

Este soberano politico, que también decia decidir acerca lo eclesial,
sblo podia entenderse entonces como potestas absoluta dei. Y lo era de
forma decisionista porque definia, como en Hobbes, el papel de la religion
dentro del orden politico y a su servicio. Esto era asi porque lo politico
se presentaba ahora como un contenido total, segin ya se sabia desde
el prefacio a la segunda edicién de Teologia Politica I. Ningin contenido
escapaba a su influencia. Cuando Béckenférde se admiraba de que la
Iglesia catélica no hubiera entendido esto, en el fondo queria decir que
no comprendia como la Santa Sede no se ponia al servicio incondicional
del nuevo Leviatan, en su lucha contra la clase revolucionaria y sus
representantes politicos, al parecer el objetivo que a los ojos del mundo
debia legitimar la entrega de Schmitt a Hitler y su pretension de lanzar
sobre sus crimenes un denso olvido. Esta teologia politica lo era porque
el soberano politico imponia una teologia en funcién de la definicién
del enemigo. Una teologia al servicio de la definiciéon del enemigo y
su combate. Eso es lo que Schmitt reclamaba, como un discipulo de
Maquiavelo. Lo absoluto, aqui, era la politica. Ella definia el amigo y
el enemigo existencia, que por eso era tan politico como espiritual y
religioso. Al descomprometerse respecto de esta batalla, la Iglesia del
Concilio Vaticano I habia pasado a fortalecer al enemigo. Metz era el
testigo, como luego lo seria Ellacuria y Ernesto Cardenal.

Cuando Hans Barion analiz6 el concilio Vaticano II confirmé estos
puntos de vista. Para el canonista, lo que habia ocurrido en ese concilio
es que se queria “prescribir dogmaticamente un modelo politico
determinado”; a saber: “la teoria progresista del Estado”. Esto era
también teologia politica porque la teologia prescribia dogmaticamente
una politica. Aqui la teologia se hacia politica, y la esfera absoluta era

211

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

la teoldgica, porque lanzaba sus dogmas sobre la esfera de la politica.
Con ello, quedaba claro que la problematica de la teologia politica no
podia ser liquidada ni desde la teologia ni desde la politica. El concilio
Vaticano II era una forma maés de teologia politica, que como tal era
un destino insuperable. Esta posicién le parecia fatal y equivocada a
Schmitt y sus amigos. De hecho era un suicidio del mundo cristiano. Y
lo dejaron claro desde muy diferentes puntos de vista.

Ante todo, protestaron frente a las consecuencias de la tesis de
Peterson, segtn la cual la teologia politica era pagana y herética, y se
dispusieron a ofrecer argumentos contrarios a esta valoracion. De esta
forma, y contra Agustin de Hipona, se reivindic6 la figura de Varron
y la theologia politica o civilis de la polis, de hecho un seguro para la
identidad y continuidad de un pueblo, y para “la sucesién legitima”
de su poder sobre un espacio como Nomos. Nadie recordd las criticas
de Agustin a Varrén ni la hipocresia del romano a la hora mantener
dioses que sabia falsos. En realidad, nadie estaba interesado ya en la
verdad, sino en la autoridad. La cuestién fue planteada de nuevo por
Bickenforde de forma nitida en Secularizaciéon y Utopia. Alli se expresd
en forma de un dilema. Si el cristianismo era una religion como las
demas, entonces necesitaba un culto publico, y entonces implicaba una
politica, pues el culto aqui requiere un espacio: es impermeable, visible y
publico. Como todo espacio impone un ser, este debe ser defendido frente
a un poder del afuera, el lugar del enemigo. Esta identidad de Raume y
Roma hacia inevitable la categoria de limes y con ella politica y la lucha
en la frontera. Esta era una opcion. Como se ve, era la de Eusebio de
Cesarea y vinculaba cristianismo e imperio a costa de la universalidad.

Ahora bien, si el cristianismo se veia como una religiéon universal
cuya mision tenia como sentido la emancipacién del hombre universal
—segun la Tlustracion—, entonces debia prepararse para consumar
el abandono de todo sentido de lo sagrado, y dar por bueno el proceso
de secularizacién para llevar al hombre a la conciencia de su libertad.
Conviene recordar aqui que la defensa que hace Agustin de Hipona
del cristianismo afecta precisamente a su conviccién de que es el
Unico camino verdadero hacia la emancipaciéon del alma humana.

212



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

Sospechando de este cristianismo, Biackenforde sugeria que por ahi se
caminaba hacia su propia disolucién. Asi que venia a concluir de esta
forma: si el cristianismo es una religion como las demés, entonces debe
preparar a sus fieles a la lucha y dotar su vida de un sentido por el
que se pueda morir. Si es s6lo la antesala del liberalismo universalista
y cosmopolita, entonces debe darse ya la puntilla a si misma y ceder
ante la fuerza imperante del individuo narcisista apegado al consumo,
el resultado de esa secularizacién. Si hacia lo primero, entonces
debia suturar de alguna forma la diferencia entre teologia y politica
y unificar un orden humano. Si hacia lo segundo, ya podia entregarse
a la muerte. En ultimo extremo podemos expresar el dilema en estos
términos: particularismo frente a universalismo, religién de un Nomos
frente a religién nihilista y sin espacio.

Aqui las objeciones de Schmitt a Peterson se acumulaban sobre
el punto clave. Peterson habia concentrado su analisis sobre la época
que iba desde Filon de Alejandria, en tanto receptor de la teoria de la
monarquia de Aristoteles, a Eusebio de Cesarea. En realidad, habia
intentado definir el modelo de la teologia politica de Schmitt alrededor
del instante de Constantino, con su arrianismo, su monoteismo estricto,
su 1deologia politica imperial en lucha contra los poderes no cristianos
de la frontera. Frente a Constantino, la Iglesia habia dado un ejemplo
inspirado por el Espiritu en el sentido de su independencia, mediante
el éxito trinitario del concilio de Nicea, una forma de publicidad
dogmatica conflictiva para el Estado, pues retiraba al emperador el
ius dogmatizandi. La defensa del concilio de Nicea era la antesala para
la defensa del concilio Vaticano II, la reserva en monopolio en favor
de la Iglesia del derecho a la reforma. Por eso Nicea era el concilio
por excelencia, el que garantizaba el futuro de la independencia de la
Iglesia respecto al poder politico.

Aqui residia el secreto de la intima vinculacién establecida por
Peterson entre el dogma del Trinidad y final de toda posibilidad de la
teologia politica, la base misma de la leyenda de la liquidacién teologica
de la teologia politica. Pero habia todavia algo méas, que nunca se dijo. En
tanto que la Iglesia no reconoce diagndstico temporal alguno sustantivo

213

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

entre el tiempo que va desde la Primera a la Segunda venida, no puede
alterar su punto de vista desde consideraciones filoséfico-histéricas, ni
sociolégicas, como impone Schmitt. El tiempo eclesidstico entre las dos
Venidas es Unico, y la actitud de la Iglesia no puede variar. Al asentar
el dogma de la Trinidad, Nicea ha retirado al emperador la capacidad
de reformar, se ha elevado ella misma a representante exclusivo de
Cristo y ha identificado en el seno del concilio ecuménico la presencia
del Espiritu. De su inspiracién brota un dogma que siempre marca las
distancias respecto al poder politico, y que en tanto poder temporal puede
ser resistido bajo la forma del martirio. Esto es lo que sugeria Peterson
respecto al nazismo. A Schmitt todo esto le parecia una ingenuidad. A
los martires les seria pedida su sangre por los poderes de la lucha de
clases, no por los poderes cristianos. Peterson, mirando desde el sentido
teolégico de la experiencia y del tiempo, no podia ver una diferencia
entre Stalin y Hitler, ni podia hacer de este un politico cristiano.

De hecho, Peterson repetia sus trabajos cientificos anteriores y se
limitaba a afiadirle una coletilla: la imposibilidad de la teologia politica
una vez definido el dogma de la Trinidad. Schmitt contestaba, con cierta
engafosa verosimilitud, que Peterson no habia deseado fundamentar
mejor sus tesis sino sélo dirigirlas contra él con una conclusion postiza.
Para él resultaba evidente que sélo se trataba de un caso dado, de un
instante pasado. “Abordar la actualidad del ano 1935 con paralelos
historicos del afio 325 no es admisible desde el punto de vista cientifico”,
sentencié Schmitt y todo parecia darle la razén. Entonces se dispuso
a medir las distancias y fue concreto. Constantino era una figura
completamente tipificada y delimitada. Era un obispo més, aunque se
tratase del obispo ton ektén, el de afuera. El debate que se suscitd en su
época era un asunto intra-cristiano. Formaba parte de la organizacion
del Nomos espacial del poder cristiano. Nada que ver “con la relacion
tedrica o con la relacién politica” del espacio cristiano con sus enemigos
“no cristianos, anticristianos o incluso irreligiosos y completamente des-
teologizados”. El asunto, tal y como se debati6 en la época de Constantino,
no podia elevarse a caso ejemplar respecto al momento en que, méas alla
del espacio cristiano, estaba Stalin y sus hombres; o al otro lado del

214



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

Atlantico, los Estados Unidos y sus liberales plenamente secularizados,
tan materialistas como el leninismo. Cuando el espacio del cristianismo
estaba situado entre estos nomoi, entonces la forma de relacionarse la
politica y la religién debia estar regida por otra logica.

Y esa légica ni podia proceder directamente de la Iglesia, en
sentido clasico —de ahi la impugnacién del concilio Vaticano II— ni del
Estado —de ahi la impugnacién de una materialidad concreta nacional
del contenido de la diferencia amigo-enemigo—. Debia proceder
de un sentido de lo politico adecuada a la época de las luchas por la
dominacién de la tierra entera, sentido en el que se debia dar cita de
nuevo la organicidad de la vida histérica desde una metafisica capaz de
dotar de sentido profundo a todos los conceptos de la vida social en un
ambito espacial determinado. Por tanto, debia proceder de una teologia-
politica constituyente de la identidad de un Nomos rodeado de enemigos
existenciales, unos ateos y otros secularizados. Esa era la verdadera
situacion. No la de Constantino. Se parecia mas al momento en que un
poder politico y teoldgico a la vez asumi6 el ius reformandi, como luego
asumiria el ius revolutionandi. Frente a esos nuevos poderes, seguir
hablando de lo que ocurrié en 325 era una ingenuidad y una ceguera.

La posicion de Peterson permitia todavia una defensa. Tal y como
habia reconocido Hans Maier, cabia decir que la liquidacién de la teologia
politica tenia un valor permanente para el telogo. Pues no era Peterson
el que habia refutado a Eusebio de Cesarea. Habia sido mas bien san
Agustin. Nadie tenia que discutir si lo que habia sucedido en Nicea y
con Constantino era ejemplar o no. Lo que un catdlico debia discutir era
s1 Agustin seguia vigente en la Iglesia. Esta discusion no tenia salida
posible. Sila solucién de Agustin ya no era la buena, la norma a la debia
atenerse el catélico, entonces esto debia decirlo la propia Iglesia, con lo
que en el fondo obedecia a Agustin formalmente. Pero si Agustin estaba
vigente y la Iglesia se reservaba la clausula de critica frente a un orden
politico corrupto e infame, la objecién de que “Peterson no explica ni
fundamenta ese caracter ejemplar” se cae por su base. San Agustin no
es un ejemplo que sirve de ilustracion a los catélicos. No es ejemplo a
analizar desde el punto de vista socioldgico. Deberia ser un faro capaz

215

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

de iluminar los siglos perennes de la Iglesia, esté delante Constantino,
Ataulfo, Carlomagno, Carlos V, Hitler o Stalin. Esta era la cuestién. Y
de la misma manera que, de la mano de san Agustin, el humanismo de
Vives y de Erasmo habia hecho frente al César hispano-aleman Carlos,
ahora el tedlogo Peterson hacia frente al Fiihrer.

Frente a san Agustin, Carl Schmitt defendia un esquema de
pensamiento del que se derivaba algo muy diferente. Agustin ya no
iluminaba a quien se llamaba pensador catdlico. Para Schmitt se elevaban
exigencias mas inmediatas y, ante todo, resultaba preciso reelaborar el
universo cientifico de Max Weber, testigo del callején sin salida del mundo
sin alma, plenamente desencantado y secularizado. Sin embargo, frente
a esta empresa cientifica, alguien cercano a Peterson podria preguntar:
(desde cuando el diagndstico sociolégico de un cientifico puede determinar
las decisiones de la Iglesia? Con ellos vemos que Schmitt, en el fondo,
impone silencio a los tedlogos a la hora de valorar el tiempo histérico. Mas
los tedlogos pueden responder que ellos tienen su propia experiencia del
tiempo histérico y su propio tiempo escatologico. Asi que, en el fondo, y
por un claro rodeo, Schmitt queria ir mas alla de Weber y esto también
implicaba resacralizar el mundo en un sentido cristiano. Pero este, en
la medida en que pensaba estar haciendo una sociologia fundamental,
con su teoria de la escision de las esferas de accidén social parecia dar la
razon a los tedlogos. La cuestion estaba entonces aqui: ;jhabia dos esferas
de accidén, religiéon y politica, o una sola, total, carismatica, unitaria,
administrada por un nuevo soberano teoldgico-politico a la vez?

4. Weber

Ya hemos dicho que la presencia de Weber en el ultimo Schmitt
alcanza la condicién de lo ingente. También en el primero*!. Sin
embargo, Schmitt siempre se mostro critico con los resultados finales
de la obra weberiana. Su idea de la soberania, de facto, iba dirigida a
resolver un problema que la teoria sociologica de Weber imponia. El

401 Se debe ver para este asunto G. L. Ulmen, Politischer Mehrwert. Eine Studie tiber Max
Weber und Carl Schmitt, VCH, Acta humaniora, Weinheim, 1991.

216



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

diagnostico sobre la modernidad, procedente de Weber, descentraba el
mundo social en un conjunto de esferas de accién cuya especializacién
impedia la emergencia de un punto sistematico central capaz de unirlas
en una logica y organizar asi un todo social integrado. Schmitt habia
desplegado esta tesis en su conferencia de Barcelona sobre la época de las
neutralizaciones, pero habia mostrado que, también desde un punto de
vista socioldgico, a cada neutralizacién del valor absoluto de una esfera
de accién correspondia la emergencia de otro candidato, de otra esfera
dotada de valor absoluto. Asi, la neutralizacion de la religiéon en tanto
valor absoluto habia significado la emergencia de la politica moderna de
la razén de Estado. Pronto, el caracter absoluto de la politica moderna
fue impugnado por la moral ilustrada, y a esta le sigui6 la impugnacién
de la moral por la economia y luego la de la economia por la estética®.

Para la época de Schmitt ya se habia culminado este camino y
se habia llegado a sentir la necesidad de una nueva sintesis de
esferas de accién. De ahi la nostalgia schmittiana por un mundo en
que la metafisica diera expresion a esa sintesis social. La teoria de la
soberania ofrecia tal punto central, pero a condicién de elevar de nuevo
la esfera politica a la dimensidn absoluta y de imponer a las pulsiones
independientes de las dem4s esferas una disciplina férrea. Esa funcion
es la que cumplia el nuevo concepto schmittiano de lo politico, pues
con sus exigencias existenciales de configuracién total ya incluia las
prestaciones de lo carismatico en Weber. Era esa configuracion organica
de la existencia a través del concepto de lo politico lo que reclamaba
una nueva nocién de soberania. Al parecer de Schmitt, Weber habia
quedado preso de su diagnéstico de la escision de las esferas, paralizado
por sus consecuencias, como el desencanto y la pérdida de libertad. A
la vida social descentrada y entregada a las diversas esferas de accién
como ambitos autorreferenciales todavia le esperaba un largo camino
cientifico, de la mano de la teoria de sistemas, pero para 1970 la figura

402 Cf. mis dos trabajos sobre la conferencia de Barcelona de 1929, “Critica de la teologia
politica”, y “Critica de la Antropologia politica moderna”, en Manuel Cruz, compilador, Los
filésofos y la Politica, FCE, México, 1999, pag. 117-161 y 161-190, respectivamente.

217

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

de Luhmann no era central*®®. Para Schmitt, siempre habia sido un
gesto imperioso ir mas alla de esa division, que para él implicaba un
caos normativo. Por eso necesitaba avanzar hacia un orden concreto e
integral que pudiera regular y decidir el sentido de las relaciones entre
las diversas esferas de accion. Tal era la funcién del soberano, que justo
por eso tenia prestaciones carismaticas, en el sentido de reconstruir el
todo social, fracturado por la modernidad, segiin el analisis de Weber.
La prestacion del soberano carismatico era entonces la formaciéon de
un concepto total de lo politico. De ahi su afinidad estructural con la
expresion sistematica y metafisica propia de una nueva época.

La cuestion, desde este punto de vista era bien sencilla: ;quién
decide y desde qué esfera lo hace? Weber habia encontrado el sentido
mas profundo de la contingencia histérica para aludir a las multiples,
dispersas y creativas relaciones que una esfera de accion social tejia
con las demas. El ejemplo paradigmatico lo habia hallado al estudiar
los efectos econémicos de la ética religiosa protestante. Desde luego,
esa contingencia histérica no sélo cumplia la funcién de oponerse a
la logica sistematica del materialismo histérico. También pretendia
favorecer la innovacion y los hallazgos histéricos, todo ese mundo de
inspiraciones y mimesis, de transferencias y analogias de una esfera
desde el espiritu de las demas. Era el campo de la relevancia de la
metafora como lo que estaba mas alld de lo conceptuable desde la
propia esfera de accién*™. Desde esta perspectiva concreta, ni una
sola esfera de accidon social se mantenia en su pureza a través de la
vida histérica de cualquier presente. Los efectos directos e indirectos,
buscados o sobrevenidos, eran continuos.

Si aplicamos este argumento a nuestro problema, debemos reconocer
que nadie podia ser tan ingenuo como para pensar que una decision
religiosa no tuviera implicaciones politicas, o al contrario. Carl Schmitt
recordd, con Weber, que en la vida histérica siempre tenemos rei

403 Cf. para este tema en especial Salvatore Costantino, Sfere di legittimita e processi di
legittimazione, Weber, Schmitt, Luhmann, Habermas, G. Giappichelli, Turin, 1994.

404 Cf. para esto mi trabajo “Esferas de accién y sistema filos6fico. El cardcter imprescindible
de la metafora”. Daimon, n. 24; sept-dic. 2001, pags. 111-127.

218



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

mixtae, cosas mezcladas. Incluso san Agustin sabia que las dos ciudades
mantenian zonas de confusion. Las aspiraciones de Peterson de separar
escrupulosamente la teologia de la politica constituia un imposible
histérico, ademds de una cobarde retirada de la realidad. Asi pudo
concluir Schmitt que “es imposible separar limpiamente en la realidad
histérica los motivos y las metas religiosos y politicos en comodos
ambitos determinables por su contenido**” Si todo en la historia es una
res mixta, entonces la teologia politica podia ser liquidada desde cierta
teologia, pero quiza asi no se podia evitar que la nueva politica tuviera
decir algo apropiado sobre la teologia e incluso fundar una nueva que
eliminara toda pretensién de la teologia pura de mantenerse en su
pureza. La batalla era inevitable. Al pretender una valencia absoluta,
la politica aspiraba a dejar sentir sus efectos por doquier. Desde el lado
religioso se podia apreciar lo mismo tan pronto la teologia se convirtiera
en el valor absoluto. Mas todo esto sb6lo nos ofrece consideraciones
abstractas. Lo importante residia en el orden concreto. La diferencia
era socioldgica y existencial y por eso Schmitt insistié en lo inadecuado
de ofrecer el caso de Eusebio en 325 para analizar la situacion de 1935.
Pues lo decisivo estaba en que el “nuevo concepto de lo politico” era
adecuado a la situacién del ser humano en la tierra. Para definir esta
adecuacion Schmitt esgrimié un concepto de ciencia que tenia que ver
con la realidad actual*®®, Tal concepto de ciencia era una dltima alusién
a la Wirklichkeihtswissenschaft weberiana.

En este punto Schmitt acusé a Peterson de actuar como un
weberiano insuficiente y abstracto, que confundia los tipos puros
socioldgicos con las realidades existenciales. Para él, la liquidacién de
la teologia politica por parte de Peterson, el tedlogo, constituia una
mera reafirmacién de la pureza de la esfera de accidon propia. Seria
algo asi como la tesis del arte por el arte de los modernos, con sus
1lusas pretensiones de independencia. S6lo desde esta base ilusoria, la

405 TPII; pag. 38.

406 TP, pag. 45: “[Peterson] se parapeté contra todo lo que, con ayuda de un nuevo concepto de
lo politico (adecuado a la situacién), podia servir para conocer cientificamente la situaciéon
actual de la Iglesia, el Estado y la sociedad”.

219

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

teologia politica parecia herética y s6lo el te6logo puro seria ortodoxo.
Esta era la sustancia de la posicién de Peterson. Esta y el continuo
golpe bajo de identificar a Schmitt con el retérico, sofista, idedlogo
Eusebio de Cesarea. Sin embargo, su analisis era contrario a la vida
histérica, donde jamas existe tal pureza. Weber estaria de acuerdo
con este punto de vista. No existe lo puro en la historia. Sin embargo,
Schmitt dio un paso més. Su posicién no consistia en defender que
cada esfera, a través de las elites que la ejercen, decide el sentido de la
impureza que esta dispuesta a asumir, las transferencias e influencias
que mantiene con los demds aspectos de la vida histérica y con las
otras esferas, las instituciones que organizan la pretension de sentido
y su forma de ordenarse. Tampoco se trataba de la previsién bien
fundada de las profundas luchas de elites —ted6logos, juristas, artistas,
capitalistas— que tendria lugar a la hora de definir aquellas impurezas
y transferencias. El paso méas alla de Weber, pero preparado por el valor
absoluto de la nacién en Weber, residia en afirmar que la soberania
aqui y ahora, a la altura tanto de 1935 como de 1970, correspondian al
ambito de lo politico entendido como sentido total de la existencia. A
este Ambito le era necesario, para su configuracioén total existencial, no
sélo definir al amigo, sino al enemigo, al hereje y al gentil, y esto como
elementos centrales de la nocién de ciudadania. Por eso su objecién
fundamental consistié en que “el gran problema de la teologia politica
y del concepto de lo politico no se podia eliminar asi’*?, como lo habia
hecho Peterson, invocando a san Agustin y su indiferencia respecto a
la definicién de la ciudadania de Dios y de los hombres.

Para esta alianza de lo politico soberano con lo teoldgico habia
razones firmes. Frente a la pura contingencia de una reciproca
influencia, Schmitt afirmé que la politica y la teologia habian definido
esferas de acciéon marcadas por una estructura conceptual congruente,
generado un concepto de ciencia compatible y organizado instituciones
rigurosas no sélo para los tedlogos y politicos, sino para el pueblo en
general. Este tltimo aspecto era decisivo a sus ojos y lo sefial6 siempre

407 TPII, 46.

220



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

que pudo, pues gustaba presentar su pensamiento como democratico
—como es sabido. Entonces, Schmitt cit6 a Weber y su teoria acerca del
caracter racional de la Iglesia catdlica, de su comprension del derecho
y de la jerarquia. Tertuliano era el creador de esta gran hazana. Como
es natural, Peterson no podia oponerse a esta comprension, aunque ya
habia sefialado sus limites teoldgicos. Para él, también el sacramento era
derecho, una realizacién publica. Sin embargo, aqui nos aproximamos a
la cuestion central y entonces aparece lo que de verdad importa.

Pues en efecto, nada de todo esto le parecia a Schmitt que rozaba
lo més profundo. En este sentido su valoracién estaba definida desde el
principio. Las limitaciones de estos planteamientos fueron aprovechadas
para impulsar una critica acerca de la falsa sociologia de los conceptos
al estilo de Max Weber, que para él nuestro jurista no era sino teoria de
la profesién y del gremio de clercs que impulsaba determinado sentido
de la accién social. Schmitt, por su parte, pensaba que el sentido de la
rex mixta teologia-politica sélo podia organizarse si se identificaba un
terreno intelectual especifico, que iba més all4 del dogma estrictamente
eclesial, pero que incorporaba suficientes elementos metafisicos como
para identificar ante el pueblo cristiano a su enemigo politico, a quien se
debia presentar también como herético o gentil. Esa alianza de poderes
espirituales y politicos, posibilitada desde una apuesta metafisica
determinada, era la teologia politica y habia tenido como un caso dado
ejemplar el concordato de Mussolini con la Santa Sede de 1929 —tan
celebrado por el futuro Juan XXIII. En efecto, ese pacto no afectaba a
una intencion dogmatica, por lo que el tedlogo puro no debia objetar
nada. Era lo mismo que Eusebio de Cesarea, quien optd politicamente
por el imperio romano como muro capaz de detener el anticristo, como
alianza histérica concreta de poderes sagrados y mundanos.

Esta alianza de la Iglesia con poderes cristianos amigos, a partir
de una metafisica que definia una afinidad estructural fundada sobre
la comprension del ser humano como persona— ofrecia el fundamento
decisivo a la posicion de Schmitt. Este punto vinculaba su caso con el de
Eusebio de Cesarea. Peterson, sin embargo, siempre habia partido de la
tesis de que sélo la teologia decide cuando un poder es amigo, y lo hace

221

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

desde el punto de vista del dogma y de sus exigencias normativas. Y esto
puede implicar moderar, e incluso anular la organizacién institucional
eclesiastica concedida por el poder temporal pretendidamente amigo.
Aqui Tertuliano mostré los limites de la interpretacion juridica de la
Iglesia al reconocer que por encima del carisma del cargo estaba el
carisma del martir. Peterson ancla en esta visién de las cosas. Sélo san
Cipriano perfeccionaria la interpretacién de Tertuliano en un sentido
grato a Schmitt. Por eso excluy6 el carisma del martir, se atuvo en todo
al carisma del cargo e hizo absoluto el sentido de la organizacién juridica,
transformando la nocién de clerus en la de una elite de sacerdotes
ordenados frente a los laicos, y no precisamente de la de aquellos que
ardian con la mayor fe. Este paso convirti al sacerdote en un funcionario
y, como tal, conectado al poder politico de una manera u otra.

Sostenido por una idea del ser humano como persona, frente al
individuo narcisismo capitalista y frente al militante comunista,
Schmitt deseaba recordar que, dada la situacién histdrica de la Iglesia
y su relacién con los poderes temporales, la dimensién politica de la
teologia era inevitable. Si el funcionario religioso se encastillaba en
su pretendida pureza teoldgica, entonces entraba en conflicto con el
poder politico y, por mucho que diga que ha liquidado toda politica
de su discurso, a su pesar sigue existiendo la cuestién politica. Aqui
se enfrentarian dos funcionarios, dos poderes, dos instituciones,
dos légicas, y desde una esfera sélo se puede liquidar una parte del
problema. La otra esfera afectada tiene el mismo derecho a caracterizar
el problema generado desde su propio juicio y légica. Asi, la politica
tiene derecho a decir que la teologia pura produce un problema politico.
El propio enunciado de una pretension de liquidacién teoldgica de
la politica la produce, pues impone una decisiéon valorativa sobre el
ambito politico, un desconocimiento de su legitimidad, que no puede
dejar indiferente a la esfera politica sin mas. Esta pretension “se
vuelve tanto méas politica cuanto mas alta pretenda estar la autoridad
teoldgica sobre el poder politico™%, Se quiera o no se quiera, siempre

408 TPII pag. 56.

222



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

hay una zona de res mixta, de impureza, de conflicto, de tensién. Por
eso tiene sentido el concordato, porque de otra forma por los dos lados
se puede elevar la acusacion de que se invade el terreno propio. En el
concordato se llega a un pacto acerca de las zonas de invasién. Sin el
concordato, el conflicto se agrava. La liquidacion teolbgica del problema
politico —el completo desconocimiento del régimen politico por parte
de la teologia— implica la reapertura del problema desde la politica.
Laliquidacién politica de la teologia, por su parte, implica una posicion
herética que la teologia no puede silenciar ni pasar por alto. “Si el
tedlogo insiste en su decisién teoldgica, ha decidido teoldégicamente
una cuestién politica y ha reclamado una competencia politica”. Si el
politico hace lo mismo, decide politicamente una cuestion teoldgica y
reclama asi competencia teolégica —p. e. el caracter privado de una
religion o el caracter ilegal de un dogma.

Este es el argumento de Schmitt: la liquidacién de la teologia
politica por parte de la teologia —el caso Peterson— no es sino la
apertura de otra politica: la que deslegitima al Estado como instancia
central, soberana, total y cuestiona la sociedad homogénea, el pueblo
que lo sostiene. Por supuesto, la decision politica soberana respecto
a la comprensién de la religion —su sentido y sus limites ptblicos—
afectara a la evolucién de la religién, sin ningin tipo de dudas. Asi se
alcanza lo que quiere decir Schmitt al caracterizar el libro de Peterson
como dirigido a los enemigos de 1935. Pues Peterson pretendia
defender que un catdlico no podia reconocer la legitimidad de Hitler,
ni podia pensar ese poder como amigo o cristiano, sino que era preciso
resaltar que el dogma publico de la Iglesia iba contra las bases mismas
del poder nazi. Schmitt pretendia que el cristianismo evolucionara en
el sentido de convertirse en un elemento méas de reconocimiento de la
homogeneidad de la sociedad alemana, capaz de ofrecer un punto mas
en la definicién del pueblo y del enemigo. Los vigilantes del dogma no
podian hacer ascos a esta alianza pues era la cientificamente adecuada
al momento presente de la sociedad, del Estado y de la Iglesia, y al
parecer era la consecuencia cientifica del nuevo concepto total de lo
politico. Schmitt pasaba por alto algo que Peterson no podia olvidar:

223

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

que Hitler no era un poder cristiano y que con frecuencia se quejo,
segin sabemos por testigos cercanos, de no disponer de la religiéon
adecuada. Joseph Roth denuncié lo mismo: que Hitler hablaba de
eliminar Jerusalén, pero también queria eliminar Roma. Si se llegaba
ahi, entonces los veinte siglos de tradicién cristiana se ridiculizaban
por una pretendida ciencia del presente, cuyos supuestos temporales
no eran los de la Iglesia. Fuera como fuera, una fidelidad a los dos mil
anos de historia cristiana imponia reservas a la hora del reconocimiento
reciproco de las dos esferas, temporal y eclesial, y la posibilidad de
una retirada a la pureza de ambas. Agustin de Hipona era el seguro
doctrinal de esa retirada. Ahora debemos verlo.

5. San Agustin

Por eso era tan importante el gran padre de la Iglesia latina y por
eso Schmitt evade cuanto puede hablar de él. De hecho, una vez mas
lo lee como si le afectara de forma personal, como cuando considera
injusta la valoraciéon que de Cicerén hizo, como “ciego respecto al
futuro e imprevisor”’, frase que Schmitt sintié como dirigida a él
y que le obligd a recordar la amarga derrota de 1945, Peterson-
Agustin podian hablar de los vencidos con jactancia, pero sélo post
festum. Sin embargo, quedaba lo doctrinal. Y en este terreno, cuando
Schmitt avanza en el resumen de la tesis final, aborda el complejo
asunto de la influencia de la Trinidad sobre la imposibilidad del
Cesaropapismo. A esta contraposicién se debia unir el fracaso de la
consideracion de la pax augusta como representacion de la escatologia
cristiana. Aunque Agustin perfild6 ambas cuestiones con maestria y
las transmitié a Occidente, era este segundo aspecto el que Schmitt
consideraba como el logro més decisivo del obispo de Hipona. Con ello
determind la liberacién del cristianismo del ancla del imperio romano
y lo prepard para la novedad histoérica, algo que gustaba a Schmitt,
siempre inspirado en Hegel. Lo problematico procedia de considerar
su doctrina como digna de ser repetida sin variacién en la historia.

409 TPIIL, pag. 48.

224



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

En este sentido, Peterson crei que aquella liberacion le permitié a la
Iglesia obtener un criterio para identificar “el abuso de la proclamacién
cristiana para justificar una situacién politica”!°. Esta conclusion le
parecia a Schmitt discutible. Desde luego, pasé de puntillas sobre el
hecho basico de que san Agustin reclamé para la Iglesia el derecho
de juzgar acerca lo que en cada caso concreto eran abusos a la hora
de caracterizar un poder como cristiano, lo que en el caso del poder
de Hitler —un poder total, segin el nuevo concepto de la politica—
no era cualquier cosa. En este sentido, los abusos no tenian por qué
afectar al dogma especificamente religioso —la segunda venida de
Cristo, la naturaleza divina del Hijo o la eficacia de los sacramentos—,
sino también a las dimensiones morales de los preceptos religiosos,
sobre las que Agustin es prolijo. Base aqui recordar su denuncia de
la decadencia moral romana, como consecuencia de la falsedad de su
religion. Este asunto lo desea evadir Schmitt, para quien el problema
del abuso sélo concierne al teélogo si implica violacién del dogma, no
si afecta a la moral de los seres humanos, a cuya liberacion moral
el cristianismo en Agustin pretende ofrecer la mejor via. Frente a
todo esto, para Carl Schmitt sélo se podia hablar de liquidacién de la
teologia politica desde un punto de vista “teoldgico juridico”; esto es,
cuando el dogma se viese implicado.

San Agustin, con su especifica argumentacién moral y su especial
solucién de las dos ciudades, debia ser olvidado en este contexto. En
el organismo de la exposicién de la Civitas Dei, la Trinidad no juega
aislada de las reflexiones sobre la especifica virtud moral y sobre
politica del bien comtn compatible con la vision cristiana de las cosas.
Aqui es donde encontramos la posicion central de Peterson. Todo
Cesaropapismo queda imposibilitado en la medida en que se entienda
bien el Trinitarismo. Esta tesis no s6lo denuncia una descripcion de la
afinidad electiva entre cesaropapismo y arrianismo. Es también una
posicién teoldgica en la medida en que Cristo ha fundado la Iglesia y el
Espiritu la mantiene en la plenitud de su derecho a reformarse. Esta

410 TPIL; pag. 50

225

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

dimensién no puede entregarla la Iglesia, en el sentir de san Agustin.
La cuestion afecta a Schmitt, pues el esquema de las dos ciudades
constituye un seguro contra la pretensiéon a la soberania absoluta
de alguien elevado sobre el pedestal del concepto total de lo politico.
Ahora bien, si Dios es unico y Cristo no es Dios, y no ha designado su
vicario en la tierra en la Iglesia inspirada por el Espiritu, entonces
el poder imperial puede funcionar como vicario exclusivo de Dios en
el mundo y decidir el sentido de la paz religiosa. Sélo el Trinitarismo
ha logrado que ese momento en el que el Dios se vincula al mundo,
lo haga mediante un vinculo teolégico que sigue caracterizado como
ajeno al mundo. Esto es lo especifico del cristianismo trinitario. Nadie
en el mundo puede representar a Dios, pues ya lo representa Cristo y
el Espiritu en su Iglesia.

En realidad, en términos weberianos, con el Trinitarismo se alcanza
el conocimiento de que la esfera religiosa es uno de los dioses plurales
en lucha. Pues la Iglesia siempre puede decidir posicionarse respecto a
un régimen politico, desde el conflicto o desde la pacificacién. Con ello, la
Trinidad, con su consecuente teoria de las dos ciudades por Agustin, seria
la primera conciencia de la diferencia de esferas de accidén por parte del
mundo occidental y clave de su posterior tendencia a la especializacién.
Seria el primer momento especificamente occidental, el inicio de nuestra
andadura histérica. Schmitt, con su aspiracién a la teologia politica, en
el fondo quiere regresar al mundo organico del paganismo, de la religion
sometida al funcionario politico, del sacerdote como quirites romano o
como liturgos ateniense. De este modo, seria una recaida en las ilusiones
de la organicidad del imperio romano. Su defensa de Eusebio de Cesarea
y de Constantino, seria en el fondo una aspiracién cesaropapista, romana
e imperial. Su concepto de lo politico como dimension total seria reactiva,
antimoderna y pagana. En suma, nazi.

Por eso Peterson se ha inspirado en san Agustin, sin necesidad
de mencionarlo. Se ha limitado, en realidad, a explicar la posicién
eclesiastica anterior a la crisis del Imperio romano, clave para que la
Iglesia no pusiera su ilusién y su proteccién en la politica del emperador
cristiano. Alli se hizo valer la radical separacion entre el orden de la

226



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

politica y su decadencia, y el orden de la iglesia y su perennidad. Sin
la teoria de la Trinidad no se podia llegar a una conciencia nitida de
estos fenémenos. Pues al monoteismo siempre le quedaba el problema
de identificar la correcta relaciéon entre el Dios tnico y el mundo. La
mediacién no podia abrirse camino al margen de un poder que en la
tierra representara a este Dios Unico. El monarca del cielo quedaba

411 La unicidad del monoteismo

visible en el monarca de la tierra
generaba la necesidad de un espejo de esa unicidad en el dominio
politico de la tierra. Sin embargo, la estructura de la Trinidad era
diferente y exigia que s6lo otra persona de Dios representara a Dios

en la creacién. A un Dios extramundano sé6lo otro Dios intramundano.

Desde luego, esta doctrina se oponia a la gnosis —el dios mundano
no puede ser el dios salvador—, pero todavia debia hacer frente a la
clave de la gnosis, su hostilidad radical al poder de este mundo. Pues
ahora de alguna manera Dios sacralizaba el mundo mediante su Hijo.
Ahora bien, jqué impedia que el Hijo tuviera un representante tinico,
su espejo en la tierra, que hiciera su papel de vicario en su ausencia?
;Qué diferencia habia entre un vicario imperial de Dios Padre o un
vicario imperial de Dios Hijo? De hecho, hubo intentos de representar
la Trinidad en tres poderes imperiales. De hecho, debemos decir que el
cesaropapismo como teologia politica se puede bloquear sélo desde el
Padre o desde el hijo. El punto esta en otro sitio y se puede verificar en
analisis histéricos adecuados. La dualidad Padre-Hijo no tiene eficacia
suficiente contra la teologia politica. De una manera u otra, permite la
monarquia, la exclusividad del representante politico en la figura del
emperador cesaropapista tanto como la exclusividad del representante
teoldgico en la figura del Papa teocratico. De hecho, la lucha politica de
la edad media se concentré en si el Papa o el Emperador como monarcas
representan a Cristo en la Tierra y lo hizo hasta Carlos V. Se disputan
la direcciéon de la Iglesia, pero eso no impide que lo hagan a la manera
teoldgico-politica. Por lo tanto, a estos efectos las dos personas de la

411 Para el monarquismo se debe ver la tesis de Gabino Urribarri Bilbao, Monarquia y
Trinidad, Universidad Pontificia de Comillas, Madrid, 1996. Se trata de un trabajo
imponente.

227

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

Trinidad no afirman la diferencia radical entre las dos esferas de accién
social. Para hacerlo debemos asumir el Trinitarismo integro, tal y como
Peterson lo explico en sus efectos sobre una teologia de la Iglesia.

Es sélo la irrupcién del Espiritu la que cambia las cosas. Pues
no solo exige un representante del Hijo, en que se ha delegado
su legitimidad juridica del Reino, sino que exige una comunidad,
sostenida por la inspiracién carismadtica, la Iglesia, que no puede
disolverse porque es la figura del Espiritu. Esta no puede confundirse
con el rey, con el monarca, con el representante de Dios Padre o del
Hijo. Es un cuerpo que tiene en si mismo su sentido de la historia, de la
legitimidad, del tiempo y del dogma. El hecho de que el Espiritu forme
una ciudad, una republica sagrada propia y eclesial, determina que no
pueda someterse al representante de la ciudad de la tierra. Eso es lo
que Agustin ha sefialado: la iglesia debe organizarse como un instituto
propio acogiendo buenos y malos, sin integrarse ni identificarse con
un instituto terreno, sin confiar en la suerte del tiempo ni en el poder,
sino en su rey divino y los sucesores de los Apdstoles apoyados por
el Espiritu. En efecto, las luchas entre Papado e Imperio solo tenian
un sentido: la inviabilidad de la institucién conciliar. Mientras que
no se reconocié el conciliarismo, la lucha entre Papado e Imperio, fue
inevitable y con ella las dos formas de la teologia politica. La reforma
histérica fue consecuencia del bloqueo del concilio de Basilea y la
incapacidad y mala fe de los poderes a la hora de convocar un concilio
fue la causa del fracaso del modelo de Agustin. Ahora, la hostilidad
de Carl Schmitt y Hans Barion al concilio Vaticano II era una
demostracion del mismo talante, de la misma falta de reconocimiento
del Espiritu, nocién que para Schmitt siempre era mas bien el espiritu
hegeliano desplegado en la historia.

Pero esa capacidad de que el Logos volviera a hablar inspirado por
el Espiritu en concilio era en todo caso la Gnica doctrina de la Iglesia
compatible con la Trinidad. A ella se vinculaba Peterson en la linea
de Agustin. Desde ella, si los ciudadanos del mundo son virtuosos
y se dejan llevar por el sentido del bien comun, de la justicia y de
la paz, la Iglesia puede reconocerlos; pero si por su decadencia y su

228



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

infamia, su corrupcién y su mezquindad destruyen la posibilidad de
que subsista la ciudad de la tierra, entonces ella todavia puede ofrecer
una idea de su misién y de su autonomia. A los ojos de Peterson
eso es lo que habia pasado de nuevo con la irrupcién de Hitler, que
no era sino la consecuencia de la decadencia moral y politica de la
republica de Weimar. Por eso la figura de San Agustin era apropiada
en este contexto. La Iglesia debia disponerse, frente a esos poderes,
a desempenar el papel que le asignaba Agustin: el de asilo de los
perseguidos, el de casa de peregrinacion y el de la critica del poder
injusto, incluida en ella la disposiciéon al martirio.

6. Blumenberg

Mientras tanto, podemos calorar lo que verdaderamente habia hecho
la Iglesia, en el concilio Vaticano II. En el fondo, se limitaba a recordar
aquellas virtudes morales y politicas que Agustin eché de menos en la
Civitas Dei, al describir la tremenda decadencia del republicanismo
romano justo por la falta de fe en sus dioses y su insistencia en
considerar como realidades espirituales meras ficciones poéticas, que
instalaron a las gentes en el cinismo de la teologia politica de Varrén.
Era verdad que este republicanismo de la virtud antigua chocaba en un
mundo dominado por el individualismo y el liberalismo de los modernos.
Schmitt dijo entnces que el Concilio era contradictorio al afirmar las dos
cosas a la vez. Sin embargo, al intentar definir el sentido comin como
una especie de republicanismo liberal del bien comun y de los derechos
humanos individuales, la Iglesia del Vaticano I no hacia sino sintetizar
lo antiguo y lo moderno en un gesto bien caracteristico.

Para analizar el futuro de esta mixtura, a ojos de Schmitt
monstruosa, nada le resulté mas util al jurista que avistar el mundo
que se preparaba una vez que la modernidad se hacia consciente de sus
propias bases de legitimidad, ya sin complejo alguno por la teologia. Y
ninguna obra como la de Blumenberg para analizar la metafisica de
la modernidad, su futuro y su prevision por completo al margen de la
teologia politica. Si Peterson significaba la liquidacién teélogica de la

229

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

teologia politica, Blumenberg representaba la liquidacion cientifica de la
misma. Con ello, Schmitt fue mas alla de los lamentos por el pasado y se
atrevid a diagnosticar el futuro. Este venia marcado por la obra de Hans
Blumenberg. Asi que el juego argumental de Blumenberg en la obra de
Schmitt viene a ser este: ay de vosotros, teélogos. No habéis querido la
teologia politica, y ahora tendréis un mundo sin teologia. Desde luego,
la previsién era dramaética, pues como habia recordado Teologia Politica
I, con la desaparicién de teologia también desaparecia la politica. Asi
que la retérica de Schmitt, decepcionada, viene a decir lo de siempre:
los traidores te6logos nos han hecho perder la guerra. Pero los juristas
sabiamos por qué luchabamos. Los tedlogos se han suicidado.

El asunto de la relaciéon entre Schmitt y Blumenberg excede con
mucho esta sede. Baste recordar el volumen de documentacién que
se acaba de editar, tan fascinante, para sugerir su complejidad y su
relevancia®?. Aqui sélo debemos atenernos a las posiciones de Schmitt e
1luminarlas con brevedad. Pues si Blumenberg fue elegido por Schmitt
como representante de la negacion cientifica de la teologia politica, lo
fue enla medida en que su Legitimidad de la modernidad implicaba una
afirmacién de la pura inmanencia y una ruptura con las hipotecas del
pasado de la religién. Para ultimar esta ruptura se tenia que arruinar
el ultimo enlace entre edad media y modernidad, ese fragil hilo de la
teoria de la secularizacion. Esta teoria fue reducida por Blumenberg a
una confusa acumulacién de analogias y metaforas. Schmitt protesto,
pues él habia mostrado algo méas concreto, como era la simetria entre
las dos estructuras mas desarrolladas del racionalismo occidental, la
Iglesia y el Estado. Esta simetria, reconocida desde antiguo, presentd
una diacronia que Schmitt caracterizd6 como sustituciéon. Esta se
produjo cuando Alberico Gentili impuso silencio a los tedlogos, para

412 Me refiero a Hans Blumenberg-Carl Schmitt, Briefweschel, Suhrkamp, Frankfurt, 2007.
Se compone de todas las cartas que se intercambiaron desde 1971 hasta 1978, asi como la
reedicién de todas las referencias que Blumenberg hace en sus obras a Schmitt, acabando
con un ensayo de Alexander Schmitz y Marcel Lepper, “Logik der Differenzen uns Spuren
des Gemeinsamen: Hans Blumenberg und Carl Schmitt”, en las pags. 252-307. El libro
viene adornado con fascinantes documentos graficos de las notas de Blumenberg y de
Carl Schmitt. Verdaderamente, la obra de Blumenberg, Arbeit am Mythos queda muy
iluminada por esta correspondencia.

230



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

usar sus propios conceptos ahora ya en el ambito del derecho. Los
tedlogos callaron, pero porque en la larga lucha que mantenian con los
juristas, estos aprendieron a hablar con los conceptos de los teblogos.
Eso erala modernidad y por eso implicé una secularizacion del lenguaje
religioso en lenguaje juridico y mundano.

Blumenberg, que venia de Husserl, no podia aceptar este punto
de vista —ni tampoco los de Lowith o Vigelin— y en la linea con
su maestro puso en el centro de la modernidad la institucién de la
ciencia. Para él, quien habla de secularizacién quiere denunciar una
injusticia histérica. La secularizacién implicaria asi una ilegitimidad.
Sin embargo, Schmitt no era Vigelin ni queria reeditar el saber clasico
aristotélico-tomista. Schmitt no sugeria que la secularizacién fuese
un proceso ilegitimo. Al hablar de secularizacién queria defender que
la operacién moderna no estaba cerrada hasta que no se atendiera a
la reocupacién del espacio sagrado. El no interesado en regresar a la
teologia pura, sino en la culminacién o perfeccién del proceso moderno.
Por eso Hobbes, para él, al dotar al soberano de poderes sagrados,
constituia la perfecciéon buscada de la modernidad. La senal de la
legitimidad para Schmitt coincidia con la reocupacion total del espacio
sagrado-profano, en tanto 4&mbito continuo, y esto es lo que implicaba
el componente normativo de la teologia politica, que daba a su concepto
de lo politico la dimensién de totalidad caracteristica.

Blumenberg aparentemente hablaba de otra cosa y avistaba la
modernidad desde el ambito de la ciencia. Asi amplié el horizonte
de la legitimidad, alejandolo de los escenarios de la herencia y del
patrimonialismo que implicaba el concepto de secularizacion. No
ignoraba que los juristas habian hecho callar a los tedlogos, pero
todavia queria remarcar que los cientificos habian ido més alla de los
juristas. Desde el juego completo de las categorias weberianas, en la
modernidad habia surgido algo diferente de una herencia ilegitima
o secularizada. Asi que el problema estaba en identificar la nueva
legitimidad. Desde aqui, resultaba facil a Schmitt hacer la critica a
Blumenberg. Este se habria embarcado en un asunto de la legitimidad,
un problema weberiano, sin mencionar una sola vez a Weber. La critica

231

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

concierne al corazéon mismo del gran libro de Blumenberg. Desde
luego, si la legitimidad de la modernidad no residia ninguna forma de
trasmision tradicional, ni es una transferencia de legalidad y sus viejos
componentes canénicos al nuevo ambito del Estado —nucleo de la tesis
de la secularizacion—, entonces s6lo podia consistir en alguna forma
de legitimidad carismatica. En este sentido, Weber habia hablado
de la paradoja de una razén carismatica, no porque fuera una razén
irracional, sino porque se presentara como sublimada, transfigurada
en una potencia divina*'®.

Apreciar los aspectos carismaticos de la razoén, fortalecidos por los
triunfos de la ciencia moderna, obligaba a valorar el problema de la
modernidad de una manera mas compleja, con otro tempo histérico mas
largo, tal y como habian ensayado E. Vogelin y K. Lowith en sus obras
anteriores. De lo que no cabia duda, ahora, era de la transferencia al
propio ser humano dela estructura misma de bienes carismaticos. Incluso
era preciso replantearse la vieja tesis weberiana de la certidumbre de
la salvacién y del sentido de la gracia. Este era el verdadero alcance de
la obra de Blumenberg. Antes que los conceptos metafisicos teologicos
fueran aplicados a los conceptos juridicos en el siglo XVII, se produjo
una reinterpretacion de los conceptos religiosos que fueron aplicados al
ser humano. En cierto modo, esta prevision era interna a la metanoia
o reforma que el cristianismo paulino y agustiniano habia prometido,
con su idea de un segundo nacimiento del ser humano. En otros sitios
he hablado de la deificatio como esta operacién que culminaba las
expectativas cristianas de perfecciéon en el aqui y ahora, en el seno
mismo de la subjetividad. Con ello se superaba la acedia medieval, la
melancolia que habia puesto demasiado lejos una salvacion para la que
ya no se encontraba el camino. Esta era la novedad y durante mucho
tiempo se aplico por parte de los humanistas a la vida interior y sus
goces, tanto como el nuevo artista descubri6 los suyos propios. Durero,
el de los fulgurantes autorretratos, constituye la muestra ejemplar de
esta capacidad del ser humano por ser un nuevo Cristo.

413 Cf. mi trabajo sobre «Fichte und die Verkldrung der charismatischen Vernunft», en Fichte
Studien, 5. 1993, pags. 117-149.

232



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

La experiencia de la deificatio al margen del viejo esquema de
la peregrinatio es el soporte que sostiene la modernidad y encontr6
muchos ambitos en los que expresarse: en el poder imperial de Carlos,
en la serenidad de los saberes humanistas, en la grandeza de un arte
que en Florencia se habia puesto en contacto con los modelos de los
dioses, en los abismos de la experiencia de la recepcion de la gracia, en
las comunidades anabaptistas, en los coqueteos con la omnipotencia de
la magia. Como consecuencia de la ruina de la promesa sacramental
catdlica, la modernidad buscé por todos sitios las formas de la deificatio
y se aproximo a todos los lugares en los que dotarla de verosimilitud, sin
despreciar la magia y la astrologia, la profecia y la nigromancia. Todo
se prefirid a la afirmacién de un mundo sin contacto con la divinidad, a
una nueva recaida en la gnosis. De forma imperativa, la deificatio tenia
que realizarse en el mundo, pues tras siglos de catolicismo resultaba
inaceptable la idea gnostica de la radical dualidad entre el espiritu y la
naturaleza. La tesis de Blumenberg constituia asi una enmienda a la
totalidad de la obra de Vogelin. El record6 que la modernidad constituye
una superacion desesperada a la segunda irrupciéon de la gnosis. De la
misma manera que el Trinitarismo habia hecho con la primera irrupcién,
la modernidad sélo pudo refutarla indicando instancias en este mundo
que representaran poderes espirituales, capaces de deificar al ser
humano. Frente al Trinitarismo, sin embargo, la forma teoldgica de la
superacion fue el panteismo. Cusa y Bruno, los filésofos por entero ajenos
a la identidad y a la representacion personal, a la sustancia aristotélica
que estaba en la base de la Trinidad, eran los héroes modernos.

Lo mas relevante de la tesis de Blumenberg reside en que esa
metafisica panteista era afin no con el Estado y su teologia politica
sino con la ciencia moderna. Frente a esta novedad, el mundo de la
teologia politica y sus procesos era claramente residual y sectorial.
En aquella metafisica panteista —y no en la de una representacion
soberana exclusiva— se encontrd la evidencia propia del conocimiento
y se penso el vinculo necesario entre Dios y el ser humano, la garantia
de la deificatio. Sin embargo, la ciencia no habia sido revelada al ser
humano ni procedia del mismo Dios. Era fruto del mismo ser humano,

233

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

era una deificaciéon a si mismo debida, como extraida de la nada, y no
tenia otra justificacion que la ofrecida internamente por las evidencias
del conocimiento. Entonces el ser humano se vio portador de poderes
carismaticos propios, capaces de marcar lo nuevo y lo viejo por su propio
ejercicio, sin otra legitimidad que su propio apoderamiento de ellos.

Sin el esquema previo de la promesa cristiana y la aspiracion a la
deificatio, la ciencia no habria recibido su interpretacion carismatica
y, sin esta, no se habria presentado como una actividad legitimada
en su propio ejercicio. Este proceso fue definido por Blumenberg como
una autoafirmacién. En el fondo se venci6 a la gnosis mediante el
procedimiento gnostico de la inversién, la negaciéon de la negacién del
mundo. Sin duda, aqui se aplicaron aquellos conceptos de la teologia
panteista que resultaban afines a esta forma de inicio. La ciencia
era causa sui. Sencillamente, se debia a si misma su legitimidad y
su poder. Era su forma de decir que el Dios personal comenzaba a
sobrar, pero también que no era sino la manera en que la humanidad
se habia buscado de forma inconsciente a si misma. Feuerbach estaba
en el horizonte de Bacon. Con ello, la representacién del ser humano
como persona e identidad estaba igual de amenazada.

Schmitt sabia que todo esto tenia efectos letales para sus posiciones,
y ante todo para el mundo conceptual de la teologia politica. Pues
venia a desmantelar la posibilidad de toda trascendencia. Aqui hacia
juego la critica permanente. Pero sin sentido de la trascendencia,
la organizaciéon existencial de la identidad humana de tal manera
que implique la diferencia amigo-enemigo, se venia a tierra. La
desteologizacion contiene una despolitizacién. Al encontrar en la
ciencia, en algo debido a la propia actividad del ser humano, la forma
de la deificatio, la modernidad no sélo rechazé la premisa gndstica de
que en este mundo no hay nada salvador, sino que asumi6 la forma
trinitaria ahora aplicada al propio ser humano, como metafora propia
de su historia de salvacidén: este era su propio creador, su propio
salvador, generaba su propio futuro, hacia de un mundo material un
nuevo paraiso por su propia fuerza, y se encargaba a si mismo realizar
la promesa de salvacién cristiana. El ser humano era el Padre, el

234



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

Hijo y el Espiritu. Habia reocupado los lugares de la teologia. Habia
arruinado la trascendencia del mundo.

Las dltimas paginas del libro de Schmitt surgen de la evidencia
de algo indudable: la coherencia de las posiciones de Blumenberg.
Era tal esta coherencia que Schmitt la contempl6 en un éxtasis
tedrico. La finalidad de ofrecer sus reflexiones sobre el verdadero
rostro del vencedor, al final de su libro, consistia en mostrar, en
una contraimagen, hasta qué punto su mundo cldsico dominado por
la teologia y la politica era preferible. Aqui la cuestién de la verdad
una vez mas quedd desalojada y, en su lugar, se impuso la ilusién
varrénica de lo deseable. Ante el viejo Schmitt, cercano a la muerte,
se eleva un mundo completamente inmanente. Lo Unico que tiene
poder y legitimidad, por si mismo, es lo que se presenta como nuevo.
Para imponerse, ni siquiera tiene que hacer referencia a lo antiguo.
Basta con su propia existencia, con ser lo que es. Todo gesto de mirar
atras, de preguntarse por su relacion con el pasado, es incoherente
y constituye un déficit en su conciencia de legitimidad. Es ldgico
que en las penudltimas etapas de esta época de la plena inmanencia
todavia se organicen discursos destinados a soltar lastre de lo viejo.
Schmitt ha hablado de des-teologizar, des-politizar, des-ideologizar,
des-juridizar, des-historizar, y no conocié su ultima aparicién, des-
construir. Lo nuevo para ser legitimo sélo tiene que brillar, y nada le
obliga a registrar la forma en que mata al pasado, salvo que quiera ser
legitimo por algo diferente de ser nuevo. Una novedad que se dispone
a la muerte cuanto antes debe dejar de calcular sus relaciones con el
pasado para disponerse en silencio a serlo lo antes posible.

De este proceso-progreso se espera que produzca las condiciones de
posibilidad de mantenerse a si mismo en su continua novedad. Y se tiene
esa esperanza porque solo se encuentra sentido en agotar la inmanencia
en su presencia. No sélo el ser humano se ha elevado al sumo poder
desde la nada, sino que tiene que estar en condiciones de garantizar,
incluso desde la nada, la produccion continua de mundo. Esa humanidad
continuamente nueva a la que se le garantiza un mundo nuevo de forma
continua, reclama de la ciencia que sélo le entregue los medios para

235

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

José Luis Villacanas

que su libertad de valoracién sea también continuamente nueva. Estas
valoraciones continuamente nuevas no permiten la nocién de identidad
propia ni ajena, y lo Unico que podria significar un enemigo, lo viejo,
se liquida por si mismo. Su existencia no tiene forma, porque es dificil
y lento cambiar la forma frente a lo facil que resulta cambiar un mero
deseo. Hoy de sobra sabemos de qué hablaba Schmitt.

En todo caso, este era el horizonte que se veia venir en 1970 y
Schmitt comprendié que se derivaba de la nocién de legitimidad de la
modernidad que Blumenberg habia descrito. Un universo entregado a
la mera inmanencia parecia soportable en la medida en que garantizara
una novedad continua. Asi que la divisa de los tiempos postreros tenia
que ser: “En vez de razodn, libertad; en vez de libertad, novedad”. De
otra manera, no parecia que la apuesta moderna mereciera confianza.
Para Schmitt todo esto significaba el triunfo del liberalismo, del
individualismo, del capitalismo, del narcisismo, del esteticismo. Toda
la vida habia luchado contra estos fendmenos y ahora se veia como un
muro de contencién sobrepasado por el tiempo, un khatechontos inutil.
Blumenberg, sin embargo, le presentaba de la forma mas pura contra
lo que habia luchado. La modernidad por fin se conocia a si misma.
Ahora se ventilaba la gran decisién: jera soportable?

Apenas se podra comprender la obra de Blumenberg sin este
apéndice de Carl Schmitt. Hoy, cuando tenemos editados todos los
materiales de este didlogo, sabemos que fue mucho mas alld del
apéndice de Teologia Politica II. Nosotros no podemos llevarlo mas
alla. Bastara decir que ese apéndice le dejé a Schmitt la tematica de
su gran libro El trabajo del Mito y la centralidad del tema Goethe para
hacer frente a los aspectos terribles del panteismo, no siempre tan
luminoso como quiere dar a entender el absurdo optimismo acerca de
una completa disciplina de las fuerzas de lo Real. Pero Schmitt no podia
dejar de considerar, a la altura de su casi largo siglo de existencia, que
esa divisa que habia impulsado la modernidad, Nemo contra deo, nisi
Deo, implicaba en el caso de la modernidad una tltima ocurrencia:
Nemo contra hominem, nisi homo ipse. Cuando Blumenberg se vio
como un moderno decepcionado al final de su vida, quiza recordara

236



La leyenda de la liquidacion
de la Teologia politica

esta sentencia. Entonces no sélo se entregd con pasion a describir ese
método de obtencién de forma que es el mito, sino también a relatar
las pulsiones que llevan al hombre a no querer salir de la caverna de
los suenios. Pero en todo caso, nunca conoci6 la tentacion de coquetear
con la teologia politica. En su caso, la liquidaciéon de la misma es algo
mas que una leyenda.

Perterson habia planteado la relacién entre el Antiguo Testamento
y el Nuevo, asi como la relacién entre el reino de los judios y la Iglesia
como una cuestion legitimidad. Asi dijo: “El Antiguo Testamento no es
un residuo judio en la Iglesia, sino una herencia legitima”!*,

414 Peterson, ob.cit.nota 15 de la pag. 307.

237

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



resenas



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

Castillo, Alejandra. Ars disyecta.
2? Edicion. Santiago de Chile:
Palinodia, 2018.

Karen Glavic
Universidad de Chile

Ars disyecta: atemporalidad y deslinde en “tiempo de mujeres”

Ars disyecta se ofrece como
una mutacion. Un “no lugar”
méas alla de la distincién entre
Como

cuerpo y naturaleza.

un feminismo inscrito en las
filosofias posthumanistas, como
una escena de arte feminista
que borronea las fronteras entre
produccion 'y producto, entre
exterior e interior. Una ldgica
de la extimité, dirda Alejandra
Castillo, un otro intimo de fondo

exorbitante.

En cita a Borges, la autora

relata al cuerpo como una
superposicién infinita de planos,
superficie multiple y excesiva,
aporética, que en virtud de
su infinitud comporta un
extraiamiento entre lo que es y
lo que podria ser. Esta segunda
edicion de Ars Disyecta, publicado

por primera vez en 2014, es parte

240

de un camino que la autora
traza sobre imagenes, cuerpos y
politica, en la voz de una estética
que interrogue el lugar de lo
contemporaneo y de un feminismo
que rebalse la diferencia sexual
desde
a lo monstruoso, en la escena

metaforas que aludan
de practicas artisticas como la
fotografia, la post-pornografia y

la performance.

Voy a proponer dos entradas
a la lectura, no porque sean las
Unicas ni las mas importantes,
sino que mas bien porque me
parece podrian estar sugeridas
por el tiempo que habitamos. Dos
sintagmas a recordar, tal vez.
Por este tiempo de feminismo de
“nueva” o cuarta ola, dejando en
suspenso, o a gusto de quien se
asoma a la lectura, la datacion
de una historia, que en ningun



caso un libro como éste podria
poner en relacién a una linea de
tiempo de corte moderno. Y es
que es, precisamente, el tiempo
lo que Ars disyecta perturba, el
cuerpo expropiado se narra por
fuera del tiempo, remite a una
atemporalidad.

A modo
autora repasa las “politicas de

de encuadre, la

mujeres” y las sitia en el lugar
del desacuerdo, en el signo de
la polémica, asumiendo que el
feminismo es un significante
polifénico y en disputa. Siguiendo
la polémica de base, el ejercicio
estara dado, mas bien, por poner
de manifiesto una mirada en torno
al mundo en comun que supone la
politica. Para ello, dos ejercicios:
de un lado la sugerencia de un
limite desdoblado que anuda
a partir de Julia Kristeva y el
desborde que esta autora sugiere
de lo femenino y su mirada
sobre la abyeccion; y de otro,
en la utilizacion del sintagma
“politica de mujeres”, el que en
un ejercicio de encuadre sugiere
que esta vez esta expresion
remitird a una extrafieza, a un
feminismo que en su quehacer
vuelve extrafo el propio nombre
de las mujeres. La “politica de

resenas

mujeres” ha descansado en la
singularidad y la diferencia. La
polémica en su versién senalada
Catharine

por autoras

Mackinnon, quien reconociera el

como

dilema de la integracién de las
mujeres a la politica en un campo
de significacién marcado por el
orden de dominio masculino, sera
traido a la discusién a partir de
tres escenas de lectura y ejercicios
curatoriales montados en Chile
durante la década de los dos mil,
la exposicién Del otro lado de
Guillermo Machuca, que contara
con el auspicio de Comunidad
Mujer y fuera exhibida en el
Cultural
Moneda; Handle with care, de
Ana Maria Saavedra, Soledad
Novoa y Yennyferth Becerra;

Centro Palacio La

y Esto ne es una exposicién de
género bajo el trabajo curatorial
de Soledad Novoa. Todos estos
gjercicios coinciden en un cierto
tiempo pero difieren en sus
estrategias y sus planteamientos,
circulando desde la narracién del
cuerpo de las mujeres situada en
el terreno de lo ornamental y lo
doméstico, pasando por el ejercicio
irénico en el uso de la palabra
cuidado, también profundamente
referida al lugar de las mujeres

241

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

en la cultura; y, finalmente, a la
propuesta de un cierto deshacer el
género, que introduce los cuerpos
de las artistas como soporte, y
problematiza la distincién entre
vida y obra.

Todo el libro se articula en
un trabajo de engranaje entre
reflexiéon e

imagenes, y por

imagenes entenderemos tanto
la insistencia en aquellas que se
asumen desde el desborde y se
imprimen en el recorrido de las
paginas, como en los recortes de
experiencias que se traen a modo
de figurar la escena de lectura
estético-politica a la que el libro
Desde

el paraguas de

convoca. un principio
significacién
“Arte  de
desorganizado

nombrado  como

mujeres”  sera
e interrogado en la lupa de
metaforas para la (des)identidad
que ya no la presenten bajo el
signo de unidad de las filosofias
del sujeto. En contraposicién a
las curadurias que se inscriben
en la exaltacion de lo femenino
como alteridad y que si nos
toman por sorpresa podriamos
confundir con un catdlogo de
cosméticos, lo absolutamente otro
que ha narrado a lo femenino

en la diferencia sexual, sera

242

presentado aqui en la figura de
un extranamiento radical que
resonara en los cuerpos de artistas
de Chile y Latinoamérica como
Gabriela Rivera, Zaida Gonzalez,
Felipe Rivas San Martin, Ana
Mendieta, Regina José Galindo
o Giuseppe Campuzano. Cometo
la imprudencia de nombrar solo
algunos y al pasar, cuestién
que advierto de inmediato, el
libro de

hay en su escritura nada que

Castillo no hace. No

pueda referir a un simple pasar
por sobre los conceptos ni las
propuestas artisticas. Tanto los
textos como los cuadros de texto
que el libro traza en su escritura
y diagramacién se compaginan en
una hilacién fina y atenta sobre
un panorama tedrico y artistico
lleno de experiencias y cuerpos.

Decia que la  primera
entrada podia ser este tiempo
de feminismo que no hace sino
insistir en el significante mujer.
No cabe duda que tanto a nivel
local como global las mujeres
son, hoy por hoy, actrices de
donde

esta reedicion de Ars disyecta

la politica. Y es aqui

introduce un gesto interesante y
necesario en la medida en que su
propuesta de una corpo-politica



desorganiza también el corpus del
feminismo. O lo interroga en sus
margenes, en sus figuraciones,
reinstala la pregunta, insiste en
traer metaforas que tensionen al
humanismo a la base de cierta
politica de mujeres que distribuye
lugares especificos en el reparto de
roles para cada sexo. Lugares en
los que las mujeres coinciden con
una alteridad que es ocultamiento
y engafo. Si otros textos de
Alejandra Castillo de reciente o
antigua publicacion se han situado
en la discusion de los nudos de la
politica feminista y la necesidad de
pensar lo en-comun de una politica
de mujeres a partir del disenso
con teorias de corte maternalista,
basada en la observacién de los
partidos politicos de mujeres,
la organizaciéon de la republica
masculina en sus campos de
saber y de organizacién de lo
Ars
tomara la posta de las politicas de

publico/ privado, disyecta
interrupcion del arte y se instalara
de lleno en un campo de discusién
estética que ha intentado narrar
hace ya varias décadas no solo
lo relativo a la sensibilidad o
las practicas artisticas como
compartimentos de la filosofia y el

arte, sino que también lo referido a

resenas

un régimen estético-politico donde
el cuerpo se enfrenta en combate
con la representacion, esta vez,
desde el feminismo.

Decia que queria proponer
dos entradas. La

enredada y dialogante con la

segunda,

primera, perturbada, abierta
y cerrada en el limite de lo “en-
comun” de la politica, es el lugar
de la diferencia sexual. Podria
parecer que ya referimos a ella,
y asi fue, pero quisiera insistir
aqui en nombrarla pues es
importante destacar el ejercicio
necesario que realiza la autora
en este libro, otra vez, para este
tiempo. Las metaforas que aqui
se figuran, la narracién de un
cuerpo expropiado a través de
practicas artisticas no solo es una
opcién disciplinar, sino que para
hoy, particularmente, es retomar
el hilo de los feminismos que han
polemizado con la nocién de sujeto,
pues, si bien, podria resultar
evidente que el feminismo han
emprendido esta tarea desde
sus origenes, lo cierto es que la
diferencia sexual ha servido de
pivote para la exacerbacién de
teorias y practicas que hacen de
lo femenino una ontologia de la
pasividad, de la victimizacidn,

243

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

incluso, como formas de
representacién de la polémica
politica de mujeres. A esa pugna
continua la segunda edicién de
Ars disyecta inyecta oxigeno, y
por sobre todo metaforas para
reimaginar la politica. Metaforas
performaticas,
Abre,

Castillo propone,

travestis, post-

pornograficas. tal como
en el seno
de contemporaneo una rendija
hacia lo radicalmente otro, trae
lecturas que desorganizan la
mirada sobre autoras ya clasicas
para el feminismo como Simone
de Beauvoir, Luce Irigaray o
Julia Kristeva, a partir de la
construcciéon de genealogias que
sugieren la relacién de éstas
con lo monstruoso, con juegos
de munecas que introyectan
imagenes de lo femenino en
una dislocacién del cuerpo
que se sugiere siempre desde
el otro lugar de la mutacion.
Ars disyecta se ofrece como un
archivo de imagenes para figurar
estos deslindes, como un archivo
robusto y articulado tanto para
insistir en el feminismo y la
siempre ardua tarea de dar
continuidad y relato al subidén
que deja la revuelta, como para

pensar de manera feminista las

244

politicas de interrupcién del arte
que han interrogado la promesa
de reificaciéon de toda forma de
vida, aquellas que combaten la
representacion desde lo sublime.
Para anudar las dos entradas en
que insisti, que no son mas que
un imbricado tejido del propio
texto, me quedo con la necesidad
de pensar la pregunta por el
limite, por el limite corporal de la
politica, por el en-comun de una
politca feminista, con una frase
a la que la autora se allega hacia
el final del libro: Este es el limite
(adentro y afuera del cuerpo) de la
politica contemporanea. Es, ahi,
en ese limite, donde las practicas
artisticas hoy deben interrumpir
la légica del reconocimiento
instalada por las democracias
liberales. Es, ahi, precisamente
donde deben
proliferar otros cuerpos. Es ahi,

en ese limite,

donde resiste/insiste el cuerpo
travesti de Hija de perra.



resenas

Cadahia, Luciana. Mediaciones de lo
sensible. Hacia una nueva economia
critica de los dispositivos. Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econémica, 2017.

Alexandra Martinez Ruiz

Pontificia Universidad Javeriana, Bogot4, Colombia

Quizds la manera mas
adecuada de acercarse a un libro
como Mediaciones de lo sensible
fiel a la

conviccién que lo anima, aquella

sea manteniéndose

que hace del recurso a la historia
un requisito ineludible del ejercicio
filos6fico. No
con

basta, entonces,
indicar aisladamente cudl
es el problema del que se ocupa
y  desplegar  ordenadamente
su desarrollo. De entrada, la
propuesta filoséfica de Cadahia nos
plantea una exigencia diferente: la
de tomarnos en serio la vitalidad
del pensamiento, el hecho sencillo
—pero con frecuencia ignorado—
de que los problemas filosoficos
emergen de dindmicas biograficas,
histéricas y filosoficas singulares
y se configuran con motivaciones
y compromisos concretos.
Precisamente, advertimos

la potencia y complejidad de

Mediaciones de lo sensible si

atendemos al “anudamiento
contingente”® que determina
su trama: por una parte, el

estudio de autores clasicos de la
filosofia moderna —como Hegel
y Schiller— y de la filosofia
contemporanea—como Agamben,
Espositoy Foucault—y, porotra, el
interés por comprender los limites
y posibilidades de la experiencia
politica de América Latina y el
sur de Europa. Es este encuentro
afortunado el que hace posible la
apertura de un espacio de trabajo
e indagacion riguroso y creativo en
el que la autora, con una escritura
habil y precisa, descubre y perfila
“vinculos subterraneos™!® entre
los conceptos y problemas del

415 Cadahia, Luciana. Mediaciones de lo
sensible. Hacia una nueva economia
critica de los dispositivos. Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econémica, 2017, p. 8.

416 Cadahia, Mediaciones, p. 12.

245

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

pensamiento politico moderno

y  contemporaneo, impulsada
siempre porlanecesidad y urgencia
de tender puentes fecundos que
permitan asumir con rigor filoséfico
y con responsabilidad politica e
intelectual los acontecimientos de

la actualidad.

El punto de partida del
ejercicio  histérico-critico que
nos propone Cadahia consiste
en detenernos para examinar
los motivos que movilizan la
critica de la filosofia politica
contemporanea a los conceptos
y problemas politicos modernos.
Para la autora, buena parte del
llamado pensamiento politico de
la diferencia, especialmente en
su deriva italiana, se encuentra
atrapado en la unilateralidad
de un gesto critico que ha
devenido moda y lugar comtn: el
rechazo en bloque, automatico e
irreflexivo, de la totalidad de las
categorias politicas modernas —y
los problemas tedrico-practicos
que gravitan en torno a conceptos
como Estado, pueblo, voluntad
organizacion,

popular, partido,

derecho—  por  considerarlos
remanentes abstractos y opresivos
de la metafisica moderna. La

contraparte de esta renuncia

246

es la creciente importancia de
categorias, problemas y formas de
organizaciénsocial que privilegian
la inmediatez del acontecimiento
—tales como rizoma, devenir,
multitud— con una voluntad
explicita de diferenciacién y total
renovacion conceptual respecto
a su pasado moderno. Ante este
panorama, Cadahia nos recuerda
que “siempre resulta saludable
remover las categorias con las
que una época determinada
pensé su presente, pero también
es conveniente preguntarse por
el sentido y la finalidad de esos
desplazamientos™!’. Justamente,
el problema de la unilateralidad
de las derivas actuales del
pensamiento de la diferencia es
que han perdido su sensibilidad
respecto al ambito de la praxis:
al otorgar mayor prioridad a la
ontologia que ala historia, obturan
la posibilidad de un pensamiento
politico vivo, uno que se configure
como la capacidad de articular
relaciones de contaminacién
entre ontologia e historia. De ahi,
las muestras de agotamiento para
asir la coyuntura politica actual
y su incapacidad manifiesta

para  articular  alternativas

417 Cadahia, Mediaciones, p. 13.



emancipadoras ante un discurso

neoliberal que ha capturado
sus premisas; asi como el rol
mesidnico y elitista que asume
el filésofo como la figura capaz
de leer en medio de la marana
de sucesos histdricos la sefal del

verdadero acontecimiento.

Ante
conviccion que moviliza el giro

ese panorama, la
critico de Cadahia es poderoso y
de implicaciones fundamentales
para la praxis filoséfica. En contra
de aquella unilateralidad cuyo
reverso es una cierta laxitud e
inercia de la accién y la reflexion,
la autora insiste en preguntarnos

14

s1 resulta conveniente
renunciar al marco categorial del
pensamiento politico moderno
cuando aun hoy configura el
modo en que se organizan
nuestras sociedades™'®. En lugar
de oscilar entre una filosofia
profesionalizada que produce
y reproduce el fraccionamiento
del saber, y una filosofia critica
que se refugia en la negacidn
abstracta, nos sugiere que
“probablemente, en este momento
el desafio para el pensamiento

resida en abrir un espacio donde

418 Cadahia, Mediaciones, p. 15.

resenas

los fenémenos politicos actuales
se hagan inteligibles a partir de
sus propias dinamicas histérico-
filosoficas™1®.

eco de aquella frase de Ranciere,

Como  haciendo
“me da lo mismo con los que
estén cansados™?®, la propuesta
de Cadahia supone un exigente
y minucioso trabajo de critica y
creacion en el que la experiencia
tedrica y politica latinoamericana
propicia nuevos vinculos 'y
reactiva otros més antiguos entre
las formas de conceptualizacién
y problematizacion del
pensamiento de la diferencia y
las categorias filosoficas de la
modernidad, propiciando caminos

novedosos y desvios fecundos.

Quizas lo mas potente de
Mediaciones de lo sensible sea
la determinacién y agudeza con
la que redefine los desafios del
pensamiento filoséfico-politico
actual. Al respecto, la escritura
del libro no falla en ejemplificar su
exigencia: lectores que sean antes
que nada interlocutores activos
—creativos y rigurosos— que se
involucren en la construccion de

419 Tbid.

420 Ranciére, Jacques. Et tant pis pour les
gens fatigués [Me da lo mismo con los
que estén cansados]. Paris: Editorial
Amsterdam, 2009.

247

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

un pensamiento vivo capaz de
movilizar recursos y problemas
de muy diversos niveles, siempre
en el horizonte del compromiso
filos6fico y politico con el
presente. La amplitud y sutileza
de movimientos que despliega
Cadahia se debe precisamente a
que se aproxima a los autores y
temas como “campos de problemas
parapensar nuestra actualidad”?!,
mas interesada en la relectura
y tratamiento sistematico de
los textos que en su “contexto
histérico”. La guia la importante
conviccién de que la historia no
guarda una mera relacién de
exterioridad con la filosofia: mas
que simple “contexto”, la historia
es la matriz que determina en gran
medida el sentido y alcance de los
conceptos, al constituir el campo
de problematizacién desde el cual
los aproximamos. Por ello, no debe
ser motivo de extraneza, sino
confirmacién de su apertura, que
el propio discurso filoséfico de la
autora se despliegue en términos
estratégicos: como un ejercicio de
reapropiacion “plebeyo”?? de los
recursos de la tradicién filosofica
denunciar las

que permite

formas de pensamiento que han
dominado nuestra existencia, por
supuesto, pero también “ver como
nuestra realidad politica conduce
la tradicion hacia otros cauces,
la pone a prueba y la transforma
en otra cosa’?, habilitando asi
caminos hacia una nueva praxis

emancipatoria.
Este es, justamente, el
tratamiento que el término

dispositivo recibe a lo largo del
libro.

término, ylos queprogresivamente

Cadahia considera este

entraran en dialogo con él, como
ruinas vivientes: ruinas, en tanto
son huellas de un pasado cuya
imagen acabada no es posible
construir; vivientes, siempre que
se comprende que su sentido
especifico se configura desde
la coyuntura particular desde
la que son problematizados, de
suerte que “la actualidad teje
el sentido de ese material del
pasado, y este proyecta una luz
diferente sobre aquella”?'. Aqui,
vale la pena hacer explicito algo
que hemos tratado de mostrar
en su emergencia: que la actitud
critica que propone Cadahia no
solo tiene consecuencias a nivel

421 Cadahia, Mediaciones, p. 20.
422 Cadahia, Mediaciones, p. 16.

248

423 Ibid.
424 Cadahia, Mediaciones, p. 18.



del contenido de los debates en los

que interviene. Probablemente
la mas importante e interesante
consecuencia —que también
es el presupuesto metodoldgico
que habilita el despliegue su
discurso filoséfico— es el cambio
en el nivel de la forma misma
de la filosofia, de la relacién de
la filosofia consigo misma y el
mundo, llevado a cabo a través
del cuestionamiento activo de
los dos pilares fundamentales
de la critica contemporanea al
idealismo aleman: “la condena a
la dialéctica como simplificacién
de la realidad social y el rechazo
de la especulacion como forma
de pensamiento totalizante”*?.
mejor mas

Como veremos

adelante, Mediaciones de lo
sensible es decididamente un
libro que reconoce y explota
las inmensas posibilidades del
pensamiento especulativo y que
no renuncia a los recursos que
la dialéctica ofrece para asumir
filoséficamente la complejidad de

la experiencia politica.

Asi las cosas, los debates

contemporaneos sobre el

dispositivo iniciados por

resenas

Foucault no pueden sino sufrir
un importante desplazamiento
desde

alternativas genealdgicas cuyas

cuando son iluminados

raices se encuentran en la
tradiciéon del idealismo aleméan
de Hegel y Schiller. Este libro,
que puede considerarse mejor
como un “verdadero ejercicio
de antropogafia”™?®, se esfuerza
por disputar aquella mirada
desencantada y aplastante del
presente que insiste en afirmar
el caracter absoluto e inescapable
de los dispositivos biopoliticos
de dominacién en el mundo
contemporaneo y configura en el
mismo movimiento una imagen
bastante apolitica y ahistérica de
la accién politica. El trabajo de
Mediaciones de lo sensible opera
en beneficio de una trayectoria
diferente, que configura la
hipétesis central del libro. Para

Cadahia, se trata de

[...] saber si los dispositivos,
lejos de ser entendidos como
una forma de poder que
debemos desactivar, pueden
ser concebidos de otra
manera. Esto nos obliga a

revisar la forma en que han

425 Cadahia, Mediaciones, p. 21.

426 Cadahia, Mediaciones, p. 16.

249

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

sido definidos hasta ahora y
ver si es posible hacer una
genealogia diferente. A su
reconsideracion

vez, esta

nos permitird  encauzar
de otro modo los dilemas
actuales del pensamiento
politico contemporineo vy,
también, ponerlos a discutir
con los cambios politicos y los
lugares de enunciacién que
han motivado la escritura de

este libro.#”

En suma, la hipétesis que
moviliza la reflexién es que es
posible construir un camino
genealdgico alternativo para la
nocion de dispositivo que permita
considerarlo como una forma de
mediaciéon histérica subjetiva de
caracter dialéctico y reversible
que abra caminos para pensar
una praxis emancipatoria en la
confluencia siempre contingente
y libertad. Los

que encabezan

entre poder
bellos

cada una de las tres partes que

titulos

conforman el libro son potentes
imagenes sensibles que sirven
de guia para orientarnos en el
complejo despliegue de tensiones
dialécticas a través de las cuales

la autora avanza a un tiempo
la reconstrucciéon critica de los
debates sobre el dispositivo y su
propia propuesta genealdgica.

En Horizonte sin fisuras,
la primera parte del libro, la
estrategia argumentativa de
Cadahia consiste en reconstruir
criticamente las derivas del
pensamiento biopolitico italiano
—el de Agamben y Esposito—
para mostrar como la genealogia
del dispositivo que cada uno de
estos autores propone termina
por constituir una imagen que
clausura el presente como un
asfixiante horizonte en el que el
dispositivo biopolitico hace de
entrada imposible la experiencia
de la libertad en la historia, al
comprenderse constitutivamente
como un dispositivo de sujecién
y dominio. El ntcleo comun de
la critica de Cadahia a estas
alternativas  genealdgicas es
que su cercania a la Gestell
heideggeriana impide reconocer
la reversibilidad del dispositivo,
esto es, la posibilidad de que
por medio de “mutaciones por
lugar

apropiaciéon”™?  tengan

reorientaciones de fuerza

427 Cadahia, Mediaciones, p. 21.

250

428 Cadahia, Mediaciones, p. 25.



en su interior que permitan
configuraciones alternativas a los
ordenes de dominio. La autora
reconstruye cuidadosamente
tanto la via teoldgico-politica de
Giorgio Agamben que —por medio
de sustituciones etimoldgicas—
establece una conexién entre el
término dispositivo y el universo
semantico de la oikonomia
teolégica cristiana a través de
la nocién de dispositio, como el
camino genealdgico de Robeto
Esposito, que conecta el término
dispositivo con la Gestell gracias
Machenschaft

[maquinacion] heideggeriana por

a la nocién de

medio del dispositivo de persona,
para mostrar que de la estructura
argumentativa que comparten
—1la de la exclusiéon/incluyente—
se siguen importantes
consecuencias tedricas y politicas.
En ambos casos, la estrategia de
los autores consiste en identificar
la escision jerarquica que produce
el dispositivo, la dinamica de
dominio técnico que instaura en el
ambito de la vida, y la experiencia
de separacién y extrafamiento
que trae consigo, de suerte que
la Unica alternativa consecuente
consiste en declarar la necesidad

imperiosa de interrumpir el

resenas

funcionamiento actual del
dispositivo, pues este no seria
otra cosa que una red que captura
a los hombres, “un dominio
técnico que sitta a los sujetos en
la trama de un orden del que ellos
no pueden escapar porque esta

dirigido a convertirlos en tales”?,

Esta légica de la escisién
incluyente es la matriz moderna
del dispositivo, el motivo por el
cual todas las categorias politicas
modernas deben ser rechazadas:
“el misterio tipicamente moderno
de la separacion y el aislamiento
de un nucleo vital que permitia
luego concebir la unidad de la vida
como una articulacion jerarquica
de los seres no seria otra cosa
que una forma de supervivencia
teolbgico-politica expresada en
la figura del dispositivo™®. Es
por ello por lo que la alternativa
politica de Agamben y Esposito
no puede ser otra que la busqueda
y defensa de momentos en los que
no opere la légica de la escisién
entre sujeto y objeto, momentos
de indiferenciacién e inmediatez
que adquieren —sin justificacién
suficiente— prioridad ontoldgica
frente a toda forma de mediacion,

429 Cadahia, Mediaciones, p. 62.
430 TIbid.

251

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

en tanto harian posible un nuevo
modelo de libertad. Impulsada
por el rechazo a la “apologia al
relativismo, a una cuestionable
reivindicacién acritica de la
diferencia y a una preocupante
brecha entre la praxis y la
filosofia”® y a la consecuente
“Indiferencia a la que nos
ha conducido el progresismo
ilustrado”3?, Cadahia identifica
conagudezaelntcleoproblematico
de tal aproximacién: la ilusién
de que es posible una forma de
pensamiento y de vida “exentas
de cualquier forma de poder™,
Para la autora, se trata de una
comprensiéon abstracta de la
libertad —aquella que encuentra
un abismo insalvable entre la
idea de libertad y el estado de
cosas— que justifica una actitud
de rechazo y negacién violenta del
mundo. Al hacer asi equivalentes
poder y dominio, el dispositivo
adquiere irremediablemente un
sentido peyorativo y unilateral,
de suerte que la alternativa
verdaderamente politica, aquella
que haria posible la libertad
y la vida, se consuma como la

431 Cadahia, Mediaciones, p. 64.
432 Ibid.
433 Cadahia, Mediaciones, p. 63.

252

desactivacion o interrupcién de
estos dispositivos de captura, en
una suerte de desubjetivacion
que se sostiene en la esperanza
de una libertad sin mediaciones,
completamente desvinculada de
toda relacién de poder. Del todo
descartada parece quedar la
posibilidad de otros usos de los
dispositivos, aquella que se dejaba
entrever en la fundamental

distincién  foucaultiana entre
procesos de sujecidén y procesos de

subjetivacién.

Por esta razon, haciendo valer
la conviccion fundamental de
que “las mediaciones subjetivas
tienen efectos en lo real; producen
una lengua, un pasado, tipos de
organizacién social y modos de
comunicacién y comprensién en
comun”** en la segunda parte
del libro, Ruinas vivientes del
pasado, las figuras de Hegel y
Schiller irrumpen en el horizonte
clausurado por la  deriva
ontoteoldgica del dispositivo para
hacer posible una genealogia
diferente: aquella que vincula el
dispositivo foucaultiano con la
nocion moderna de Positivitit.
Este puente permite la exploracién

434 Cadahia, Mediaciones, p. 64.



fructifera y novedosa de dos
aspectos que no han sido tratados
con suficiencia por los herederos de
Foucault: 1) el sentido especulativo
de la nocién de dispositivo; y ii) el
caracter sensible de la constitucion
de los dispositivos.

Ya Agamben en Qué es un
dispositivo*¥ sugeria, para luego
descartarlo, un posible vinculo
entre el dispositivo de Foucault
y la Positivitdt del joven Hegel.
Cadahia se

hipétesis y la revitaliza a través

apropia de esa
de las tesis del Jean Hyppolite,
de manera que el puente entre
el dispositivo foucaultiano y la
positividad hegeliana se establece,
no como un préstamo casual de
términos, sino como la herencia
de una forma de problematizacion
especifica de los vinculos entre
vida y poder en la historia.
Gracias a la particular lectura que
ofrece Hyppolite sobre el concepto
de positividad en su Introduccién
a la filosofia de la historia de
Hegel*®®, la autora logra rescatar

435 Agamben, Giorgio. /Qué es un
dispositivo? Incluye El amigo y La
Iglesia y El Reino. Buenos Aires:
Adriana Hidalgo, 2014.

436 Hyppolite, Jean. Introduccién a la
filosofia de la historia de Hegel. Buenos
Aires: Calden, 2014, p. 44.

resenas

un uso especulativo del concepto
que disputa la lectura tradicional
segin la cual, para el joven
Hegel, lo positivo era entendido
en un sentido exclusivamente
peyorativo, como lo meramente
dado en la historia opuesto a los
ideales de la razon. A través de una
reconstruccion pormenorizada
de las trasformaciones en la
comprensiéon de lo  positivo
durante los diferentes periodos
de Hegel que ofrece el estudio de
Hyppolite, Cadahia nos muestra
que el problema de la positividad
vehicula el esfuerzo hegeliano por
fundir la razén en la historia, por
desligar a la razon de su caracter
abstracto y hacerla mas “adecuada
ala riqueza concreta de la vida™?®".
En otras palabras, concierne al
problema de como se constituyen
formas de vida en su relacién con
la historia: “la positividad pasa
a tener una doble acepciéon: una
peyorativa y otra afirmativa. La
positividad es como la memoria:
viva y organica, ella es el pasado
silempre presente; Inorganica y
separada, ella es el pasado que
no tiene presencia auténtica’,
El caracter especulativo de la

437 Cadahia, Mediaciones, p. 110.
438 Cadahia, Mediaciones, p. 120.

253

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

positividad se refiere, entonces,
a la manera en que se da la
relacién con la historia. Para
Cadahia,
muerto: “Para Hegel, lo positivo

opone lo vivo a lo

surge cuando algo contingente se
presenta como necesario y orienta
violentamente un modo de sentir,
pensar y actuar™®, Si, como
vimos, la filosofia de la diferencia
condenaba la légica moderna de
la escisiéon como el fundamento
de las dindmicas de dominacién
y violencia, el camino genealdgico
abierto a través de la positividad de
Hegel nos muestra que entender
el dispositivo como una forma de
mediacion —y después de todo,
afirma Cadahia, el dispositivo es
el término contemporaneo para
tratar el problema biopolitico de la
relacién entrela vida yla historia—
supone reconocer la posibilidad de
un uso afirmativo: para ir mas
alld del necesario diagndstico
de un poder que anula la vida al
regularla biolégicamente, hacia
la concepcién y organizacion de
formas de vida comun que hagan
posible la libertad en la historia.

De ahi la importancia central
que, en Mediaciones de lo sensible,

439 Cadahia, Mediaciones, p. 131.

254

tiene el original y sugerente
tratamiento de la dimensién
sensible de los dispositivos a
través de la exploracion del
problema  estético-politico de
la positividad en los textos de
Schiller**’, Cadahia

que el término positivo aparece

encuentra

en dos ocasiones en las Cartas
sobre la educacidn estética del
hombre*4!: Schiller se

refiere a la sociedad positiva como

cuando

el Ambito en donde se constituyen
las formas de vida en un momento
habla

del arte como un “terreno libre

determinado, y cuando

del elemento positivo’™**? que,
al no estar determinado por el
ambito de la representacion,
es capaz de transformarlo. En

13

ambos casos, lo positivo “no

adquiere necesariamente un
sentido peyorativo, puesto que
se refiere a la forma concreta
que asumen la politica, las leyes
y las instituciones en una época
dada™*, La

la manera en la que Schiller

autora retoma

comprende lo positivo, como un
estado de cosas concreto, para

440 Cadahia, Mediaciones, p. 135.

441 Schiller, F. Cartas sobre la educacion estética
del hombre. (J. Feijoo & F. Seca, Trads.)
Barcelona: Anthropos Editorial, 1990.

442 Cadahia, Mediaciones, p. 136

443 Tbid.



abrir la indagacién filoséfica
a la pregunta por los tipos de
relacion sensible —de disposicién
[Stimmung]— hacia lo existente
que caracterizan a una sociedad
determinada: tanto la violenta
disposiciéon del entendimiento
abstracto (propio dela Ilustracién)
que denuncia Schiller, asi como
son

la disposicién estética,

ambas formas contrapuestas
de relacionarse con lo dado
que constituyen lo existente
precisamente en ese vinculo,
y hacen mas o menos posible
concebir caminos emancipatorios

de transformacion.

El camino genealdgico que se
teje integrando esta dimensién
del problema de la positividad se
constituye como una alternativa
convincente y fructifera al

vinculo entre dispositivo y
Gestell que otorgaba un peso
asfixiante al poder determinante
y repetitivo del ambito de la
representacién, pues “el rasgo
especifico de la disposicién
estética es justamente el de
problematizar la manera en
cémo los hombres ponen ante

si su forma de ser’. De esta

resenas

manera, la disposicién estética
schilleriana permite a Cadahia
pensar en el dispositivo estético
como una forma de mediacién
con la fuerza politica de influir
en nuestros estados de animo
para predisponernos de manera
diferente frente al mundo:

Es la
dispositivo estético establece con

distancia que el
el campo de representacién lo que
permite una repolitizaciéon de lo
que se presenta como dado. Dicho
de otra manera, el dispositivo
estético desactiva la funcién
cosificante de la sociedad positiva
y nos devuelve una imagen
dialéctica de ella. Al hacer visible
el campo de fuerzas en disputa
que configuran el fragil presente,
lo existente deja de ser el peso
aplastante de una tradiciéon y una
realidad ordenada en funciéon de

ese rigido pasado.

El dispositivo estético

es experiencia sensible
caracterizada por la apertura y
fuerza politizadora que resulta
de la “articulacién de maneras
de ver, decir y pensar’, mas
que una red de captura de las

representaciones de las que no

444 Cadahia, Mediaciones, p. 144.

445 Cadahia, Mediaciones, p. 145

255

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

se pudiera escapar. En el camino
hacia una nueva economia
critica de los dispositivos a
partir de la nocién de positividad
“no se trata tanto de liberarse
del dispositivo y devolver al ser
viviente un espacio de anomia,
esto es, un espacio originario,
sino de problematizar los
diferentes tipos de experiencias
sensibles que proporcionan los
dispositivos”#*6. Quizas la mejor
manera de condensar el inmenso
espacio de indagaciéon y accién
que emerge al prestar atencién
al vinculo entre sensibilidad,
historia y politica que Cadahia
rescata de Schiller, consiste en
senalar el caracter dialéctico
que otorga al problema de la
escisién moderna, pues descubre
que la distincién entre forma y
vida no toma necesariamente la
forma de dominio: “el dispositivo
estético, lejos de suponer una
estetizacion de la politica, es
aquella disposicién que permite
apreciar el caracter dialéctico de
todo dispositivo”™4’. Al insistir
en la dimension conflictiva y
contingente de lo existente,

446 Cadahia, Mediaciones, p. 135
447 Cadahia, Mediaciones, p. 154.

256

el dispositivo estético abre el
espacio de la politica en tanto
constituye una alternativa al
vinculo de muerte y dominio
que parecia indisoluble entre la
politica (el poder) y la vida.

La tercera parte del libro,

Imagenes en disputa: otra
economia de los dispositivos, es
el espacio en el Cadahia reune
los elementos elaborados en
su propuesta geneal6gica para
establecer vinculos subterraneos
con el pensamiento biopolitico
de Foucault en el esfuerzo
por pensar el problema de la
politica y la vida en términos
histérico-criticos. Aqui, el lector
se enfrenta a los exigentes
campos de trabajo comun en los
que Cadahia descubre y activa
fructiferos juegos dialécticos
entre Schiller, Hegel y Foucault.
El resultado —que dependera
siempre de la disposicion del
lector al trabajo riguroso y
creativo—eslaaperturaanuevas
formas de problematizacién de
viejos problemas de la filosofia
de la diferencia, asi como la
reactivaciéon de conceptos de la
modernidad

apropiados para

hacer frente a las exigencias



politicas de nuestro tiempo*.
El nucleo de los diferentes
intentos por establecer puentes
entre el pensamiento de Hegel,
Schiller y Foucault es rechazar
una forma de comprender el
poder (y la politica) como lo
otro completamente opuesto a
la libertad que tiene atrapado
el pensamiento de Foucault
en la disyuntiva entre los
escritos éticos (libertad) y los
escritos politicos (poder). Contra
interpretar

esta forma de

su pensamiento, pero maés

importante, de concebir las
posibilidades concretas de la
acciéon politica en el mundo
Cadahia

elabora con su indagacion sobre

contemporaneo,

el dispositivo un discurso que
da cuenta del funcionamiento

448 Tal es el caso, por solo nombrarlos
sumariamente, de la redefiniciéon de la
nocién de bios de mera vida biolégica
a forma de vida en el marco del
problema més general de los modos de
subjetivacién politica en ‘Hegel asedia
a Foucault: La hermenéutica del sujeto
desde la Fenomenologia del espiritu’;
asi como del tratamiento que recibe la
biopolitica desde la légica dialéctica
del amo y el esclavo para reconstruir
el vinculo especulativo entre poder y
libertad en ‘Foucault asedia a Hegel: el
amo juega al esclavo. Una lectura desde
la biopolitica’ y ‘Cuando Hegel y Schiller
le dan la vuelta a Foucault: la dialéctica
del poder y la libertad’.

resenas

reciproco del poder y la libertad;

y ademds permite pensar
el problema de este vinculo
especulativo en el marco de las
instituciones, las resistencias y

los movimientos sociales:

Al reconsiderar el derecho y
las instituciones desde una
perspectiva ético-politica,
observamos que su naturaleza
no esta determinada a priori,
sino que es la doble dimensién
del poder y la libertad la que
va determinando el ethos de
los hombres; se trata, pues,
de una constante redefinicién
de los que se tiene por
espontaneidad y disciplina, lo
cual permite comprender la
existencia de espontaneidades
disciplinarias y disciplinas
espontaneas.*?

Al seguir la trama que hace
del dispositivo una forma de
mediacion cuya singularidad
consiste en albergar la dualidad
dominacién/emancipacién al
compas de los sucesos politicos
actuales*®, Cadahia insiste en
la urgencia disputar el sentido

de lo politico a las dinamicas

449 Cadahia, Mediaciones, p. 235
450 Cadahia, Mediaciones, p. 242.

257

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

despolitizadoras de las actuales
democracias neoliberales,
para volver a considerar la
politica como ese ejercicio de
contaminacién constitutiva
entre poder y libertad que hace
posible la libertad del hombre en
la historia. El llamado a “pensar
otro uso del derecho”®!, un uso
plebeyo*? ~es wuna invitacién
lacida y comprometida a no
renunciar a la potencia politica
del pensamiento, pues “quizd sea
entre los limites del derecho y
las instituciones, las mecénicas
biopoliticas y las sublevaciones
donde sejuega el ejerciciodel poder
y la libertad™®. En Mediaciones
de lo sensible la filosofia es lo que
nunca ha debido dejar de ser, una
forma de afirmacién de la vida y

sus posibilidades de libertad.

451 Cadahia, Mediaciones, p. 238.
452 Cadahia, Mediaciones, p. 243.
453 Cadahia, Mediaciones, p. 238.

258

Bibliografia

Agamben, Giorgio. (Qué es un
dispositivo? Incluye El amigo y La
Iglesia y El Reino. Buenos Aires:

Adriana Hidalgo, 2014.

Cadahia,
lo sensible.

Luciana. Mediaciones de
Hacia una nueva
economia critica de los dispositivos.
Buenos Aires: Fondo de Cultura

Econdémica, 2017.

Hyppolite, dJean. Introducciéon a la
filosofia de la historia de Hegel.
Buenos Aires: Calden, 2014

Ranciére, Jacques. Et tant pis pour
les gens fatigués [Me da lo mismo
con los que estén cansados]. Paris:
Editorial Amsterdam, 2009.

Schiller, F. Cartas sobre la educacién
estética del hombre. (J. Feijéo & F.

Seca, Trads.) Barcelona: Anthropos
Editorial, 1990.



resenas

Soto, Andrés y Francisco Vega, eds.
Pasajes espectrales. Tentativas sobre
Ronald Kay. Santiago de Chile:
Ed. Cuarto Propio, 20194+

Marcela Rivera Hutinel

Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educacién

De la imagen a la palabra
que ella suscita, de la palabra
a las imAgenes que ella puede
engendrar. Quienquiera que
habite este entrevero no puede
sino sumergirse en pasajes
espectrales. La experiencia misma
de nombrar e imaginar no se da
nunca sin vacilacién de la linea
divisoria que tendemos a levantar
entre lo ausente y lo presente. “Si
digo que escribo para destinatarios
muertos, no por venir sino ya
muertos en el momento en que
llego al final de una frase, no es

por juego”, apunta:

Derrida en una de las cartas sin

destinatario determinado que

abren La tarjeta postal®?®.

Leer, escribir, pensar, imagi-
nar: nada de esto sucede sin que
seamos convocados a entrar en
contacto con fantasmas. “Spectral
gatherings”, dice Michael Levine,
a proposito del encuentro entre
Derrida y Paul Celan456, de lo
que uno y otro, uno con el otro,
nos invitan a pensar respecto de
esta ineluctable connivencia con
espectros que van y vienen entre
nosotros. Que este libro-home-
naje dedicado, como se indica en

454 El presente texto fue leido en el lanzamiento del libro Pasajes espectrales. Tentativas
sobre Ronald Kay, editado por Andrés Soto y Francisco Vega, y publicado en junio de 2019
por Editorial Cuarto Propio. El lanzamiento fue realizado el 8 de agosto en la Facultad
de Artes de la Universidad de Chile. El libro incluye ensayos de: Paz Lépez, Valeria de
los Rios, Andrés Soto, Francisco Vega, Néstor Gonzalez, Breno Onetto, Mariana Camelio,
Samuel Espindola, Natalia Calderén y Bruno Cuneo, ademés de la transcripcién de una
conversacién entre Kay y Cuneo realizada el 2007.

455 Derrida, Jacques, La carte postale. De Socrate a Freud et au-dela. Paris: Aubier-

Flammarion, 1980, p. 39.

456 Levine, Michael. “Spectral gatherings. Derrida, Celan, and the covenant of the Word”.

Diacritics n° 38, 2008, pp. 64-91.

259

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

113

contraportada, “a esa obra
anémala como fue la de Kay”, nos
invite, desde su titulo, a recorrer
esos pasajes donde los espectros
rondan, no es entonces casual.
Para un obseso por laimagen como
lo fue Kay -“Bien puedo decir por
boca de Baudelaire: ‘la imagen,
mi Unica, mi gran pasion” nos
confiesa su fantasma en la pagina
207-, para alguien, pues, que

dedicé todas sus potencias vitales

a desentrafar (visualmente,
poéticamente, reflexivamente)
lo que wuna 1imagen puede

portar sobre si, la existencia de
los fantasmas constituye una
afirmacién axiomatica, un punto
de partida insoslayable en el
gjercicio de urdir una poética de la
sobrevivencia.

Cuando Kay -en la conversa-
cién con Bruno Cuneo cuya trans-
cripcidn esta entre las ofrendas del
pensamiento y la palabra que este
libro nos regala- rememora la ela-
boraciéon de su libro Variaciones
ornamentales, se hermana con
este gesto pensativo que sabe que
su medio elemental son los “pai-
sajes de la memoria”, esos limbos
“no percibidos directamente por
los sentidos” donde los fantasmas

260

resisten y trabajan*’. En “La ima-
gen, una pasién”, titulo dado a la
conversaciéon con Cuneo, refirién-
dose a la “factura del imaginario”
que se trama en Variaciones, a las
distintas “estratificaciones de las
memorias materializadas” que en
este libro circulan, Kay habla de
una suerte de “metempsicosis”, es
decir, de inéditos e imprevisibles
retornos de lo muerto en lo vivo
deslizandose entre sus paginas.
Lo que impera alli, nos dice, son
los fantasmas*®. Recordando las
imagenes que abren y cierran este
libro -escenas de Saigdn, pelicula
clase B producida en Hollywood
a fines de los 50-, Kay desliza un
“piensa tu”, seguido de la siguien-
te constatacion:

En cada foto reproducida en
las Variaciones trasunta una
considerable compresién espacio-
cuantas

temporal. Piensa tu:

mediaciones han tenido que

interceder para que esas escenas
filmadas llegaran a las offset de

457 Kay, Ronald. Del espacio de aca. Sefales
para una mirada americana. Santiago
de Chile: Metales Pesados, 2005, p. 20.

458 Kay, Ronald. “La imagen, una pasion.
Conversacién entre Ronald Kay y Bruno
Cuneo”. En Soto, Andrés y Francisco
Vega (eds.). Pasajes espectrales.
Tentativas sobre Kay. Santiago de
Chile: Cuarto Propio, 2019, pp. 207-209.



los talleres del Departamento de
Estudios Humanisticos. [Cuanto
habran recorrido de Hollywood
a su distribucion planetaria].
Para un dia ser fotografiados por
Pedro Sanchez directamente de
la pantalla televisiva en una case
de la Calle Villanueva de Nufioa,
y finalmente impresa en Ejército
Libertador 33.%%°

Asistimos a la extrafa
migracion de imagenes facturadas
por esa Industria de lo imaginario
que es Hollywood, distribuidas
luego en las salas de cine a nivel
mundial, emitidas con retardo
en la pantalla del televisor de
un pequenio pais sudamericano,
fotografiadas luego, a solicitud
de Kay, directamente sobre un
televisor encendido en una casa de
barrio emplazada bajo el alero de
los Andes. “Fotocinematografias”
mas que fotogramas*®, pantallazos
en los que también quedan
registrados los bordes del aparato
emisor y las lineas emanadas de
sus luminiscencias catédicas. En
ellas, el espectador/lector ve la
impresion de una reproduccion
fotografica de una televisiéon en

la que, en el momento de la toma,

459 Kay, “La imagen, una pasién”, pp. 208-209.
460 Kay, “La imagen, una pasién”, p. 207.

resenas

se pasaba una pelicula donde
décadas antes se grabd a Veroénica
Lake y Allan Ladd representando
el cliché coreografico de los cuerpos
tensados por el encuentro amoroso
o a un hombre que presencia
el disparo a quemarropa a otro
hombre. Son imagenes anémalas,
pertenecientes a un inédito
registro intermedial, que descalza
habitos
Kay mezcla soportes, poniendo

nuestros perceptivos:

en escena la  materialidad
irreductible de la imagen. La
imagen, nos advierte, no es
eidos, no es ni idea ni forma, sino
“materiatura”™®, La imagen que
vemos estd en si misma mediada,
subraya Valeria de los Rios,
recordando en su ensayo que todo
en este texto, imagenes y poemas
de Variaciones ornamentales,
tienen por asunto el problema
de la mirada y la visualidad*®
Agudizando este aserto, habra que
tener presente, como recuerda Paz
Lépez en un texto que no teme

bailar en la cuerda entre escritura

461 Kay, Ronald. “Rewriting”. Manuscritos.
Santiago de Chile: Departamento
de Estudios Humanisticos de la
Universidad de Chile, 1975, s/n

462 De Los Rios, Valeria. “Medialidad
y paradoja temporal en Variaciones
ornamentales de Ronald Kay”. En Pasajes
espectrales. Tentativas sobre Kay, p. 42.

261

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

y visualidad tendida por Kay,
que “en Variaciones el lenguaje
es fotografiado y no producido™®,
“metaféricamente fotografiado™6,
puesto que, lejos de la retérica
de la inspiracion poética, “los
poemas se componen entera y
calculadamente del lenguaje de las
editoriales y de la prensa”%. “Son
palabras, frases ancladas en los
medios masivos” —sefiala Carolina
Negrén en su trabajo de Magister
del afio 2010, reparando en el
uso del montaje en Variaciones
ornamentales’®, En esta practica
compositiva o redaccional -
que Kay denominé rewritting,
teniendo a la vista el dispositivo de
El quebrantahuesos—, el lenguaje
se exhibe “al desnudo, desprendido
de wvitalidad, tal
transita por la radio, el cine o el

cual como

periddico’”. “La voz que articula
el discurso de Variaciones”, dice

463 Lopez, Paz. “Una copia paraddjicamente
Unica. Sobre escritura y visualidad en
Ronald Kay”. En Pasajes espectrales.
Tentativas sobre Kay, p. 26.

464 Kay, Ronald. Circuito Cerrado. Santiago
de Chile: Calabaza del Diablo/Ediciones
Némade, 2000, p. 23.

465 Kay, Ronald. Circuito Cerrado, p. 26.

466 Negron, Carolina. “Montaje en Variaciones
ornamentales de Ronald Kay, La Nueva
Novela de Juan Luis Martinez y Boquitas
Pintadas de Manuel Puig”. Tesis de
Magister. Universidad de Chile, 2010, p. 40.

467 Ibid.

262

Kay en Circuito cerrado, es una
voz sin sujeto; “mas que una
voz, €s una emision que se sabe
multiplicada por el nimero de
ejemplares del diario y difundida al
unisono en las mentes lectoras”™,
Todo parece indicar que en el
sentido comun configurado por la
técnica en la época de su inflexién
mercantil ya no importa quién
habla, qué singularidad se perfila
en ese acto de proferimiento. En
la reproduccién de las imagenes,
adoptamos representaciones e
ilusiones unificadoras. Ante esto,
la pregunta de la critica es siempre
sipuede haber unarespiracionotra
en las tramas de la imaginacion.
Si acaso pueden “abrirse nuevos
ojos” para que “la catastrofe
no tenga la ultima palabra”®,
Esta es la imagen, la de nuevos
ojos que se abren, con la que
Francisco Vega cierra su ensayo.
Pues lo que se va fraguando en
estas interminables mediaciones,
nos advierte, comentando las
“Interneteadas” de Kay, es tanto
un  agudo  “cuestionamiento

del soporte” como un “arte [del

468 Kay, Ronald. Circuito Cerrado, p. 24.

469 Vega, Francisco. “Lecciones de analogia. Sobre
las interneteadas de Ronald Kay”. En Pasajes
espectrales. Tentativas sobre Kay, p. 84.



soporte] in-soportable”™, uno en
el que el sujeto de la escritura
y la lectura debe vérselas con su
propia e insoslayable condicion
mediatizada. Kay, dice Vega,
“no deja de asociar su andémala
indagacién (...) a la especifica
interrogaciéon de los soportes”;
su asunto no es tanto la imagen
como “la facultad de imaginar”, la
posibilidad por tanto de producir
imaginarios emancipados de
la imposicion uniformante del
sentido, exponiendo para ello “los
mecanismos y procedimientos
mediales de la psique™™.

“Mi
de los otros:

tiempo siempre es el
el cine lo revela
cinematograficamente”, escribe
Bernard Stiegler en La técnica y el
tiempo*™. La historia del hombre,
nos dice también, siguiendo en
esto a Derrida, es la de “un bipedo
sin plumas calzado con suelas
ortopédicas™”™. Todo queda por
pensarse respecto de este ‘Y’

470 Vega, Francisco. “Lecciones de analogia.
Sobre las interneteadas de Ronald Kay”, p. 75.

471 Vega, Francisco. “Lecciones de
analogia. Sobre las interneteadas de
Ronald Kay”, p. 71.

472 Stiegler, Bernard. La técnica y el tiempo
III. El tiempo del cine y la cuestién del
malestar. Hondarribia: Hiru, 2004, p. 44.

473 Stiegler, Bernard. La técnica y el tiempo
II. La desorientacién. Hondarribia:
Hiru, 2002, p. 47.

resenas

que enlaza al hombre con sus
protesis. Con Kay, esta revelacion
de un tiempo fuera de sus goznes,
porque configurado técnicamente,
es  particularmente decisiva:
fotografia, cine, television convergen
al mismo tiempo para mostrar que
lo que se tensa entre el hombre y la
técnica es la experiencia del tiempo
mismo. El enigma de las técnicas
de la mirada y la memoria, desde
la escritura al fondégrafo, pasando
por la fotografia y el cine, es
siempre la fragil pero incalculable
supervivencia de sus archivos.
Kay seguramente lo aprendié de
reproductibilidad
en cada una de

Benjamin: La
técnica, sus

variaciones,  produce  nuevos
fantasmas, insodlitas apariciones.
Esto es también lo que trasunta
en cada uno de los ensayos que
componen estas Tentativas sobre su
obra, textos que van cogiendo, desde
diversos angulos y estrategias, los
hilos tendidos entre las obras que
conforman, como dicen los editores
en el prologo, el “tejido multiforme y
» «

andmalo”, “en continua y progresiva
configuracién” que lleva su firma*™.

474 Soto, Andrés y Francisco Vega. “Trazos
de la mirada, retéricas del tiempo.
Atisbos sobre Ronald Kay”. En Pasajes
espectrales. Tentativas sobre Kay, p. 13.

263

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

“Compresion espacio-
temporal”, dice Kay a propdsito
de sus Variaciones ornamentales,
coexistencia de  tiempos y
espacios diversos que se coagulan
provisoriamente en el momento
de la impresion de una obra que
retomara la posta diseminando
fantasmas entre sus lectores, que
no sabran ya, con el libro entre las
manos, si lo que tantean sus ojos
pertenece al orden de los vivos o de
los muertos. “Salta a los ojos, que
la vida / Se encuentra de alguna
manera en suspenso’, dice uno de
los versos de este libro publicado en
1979, El poema que lo alberga se
titula Hysterical tears. El histérico,
segun indica el hallazgo freudiano,
padece de reminiscencias, tiene
la memoria acongojada. “Lo que
te envio con mis lagrimas son
recuerdos”, dice de cerca una de
las cartas de La tarjeta postal de
Derrida fechada en septiembre de
197746, Variaciones ornamentales
y La tarjeta postal se publican
con un ano de distancia: 1979,
el poema; 1980, las cartas que
Derrida reine bajo el nombre de

475 Kay, Ronald. Variaciones ornamentales.
Santiago de Chile: Departamento
de Estudios Humanisticos de la
Universidad de Chile, 1979, p. 29.

476 Derrida, Jacques, La carte postale. De
Socrate a Freud et au-dela, p. 88.

264

“Envios”. Las fechas, lo sabemos
por Celan, son también espectros.
Estos textos que llegan a nosotros
como cartas errantes nos hacen
pensar, experimentando con las
formas mismas del pensamiento,
que estamos ante “recuerdo[s] que
no puede[n] llegar a su término™7,
que habitamos en la “latencia”
de voces venidas de otra parte,
que la respiraciéon nos viene de
la “luz impalpable de miradas no
nacidas™. “Me lo dijiste un dia,
creo’, dice Derrida en una de sus
cartas, pero la frase que sigue
bien podria haber sido dicha por
Kay: “escribo siempre sobre el
soporte, directamente sobre el
soporte pero también en torno a
éI"4. También, como el Derrida
de Ghost Dance, la pelicula de Mc
Mullen, ante la pregunta: “;Cree
usted en fantasmas?’, Kay nos
susurra hoy al oido: “;acaso se le
pregunta al fantasma si cree en
fantasmas?. Aqui el fantasma soy
yo’. Hay un pasaje del ensayo de
Paz Lépez acompafia con precisién
esta reflexion sobre la imagen-
fantasma:

477 Kay, Ronald. Variaciones ornamentales, p. 22.

478 Kay, Ronald. Del espacio de ac4, p. 20.

479 Derrida, Jacques, La carte postale. De
Socrate a Freud et au-dela, p. 32.



En un poema publicado en
Un matiz mas blanco de lo
palido, Ronald Kay escribe:
“Aqui yace uno cuyo nombre
fue escrito en el agua con el
leguaje del deshielo”: bien
podria ser esa frase acuosa
su propio epitafio, una
inscripcién funeraria atenta
a la fragil consistencia de
que esta hecha la vida, pero
también a la afeccién de la
memoria o la huella que ella
también  incansablemente

deja. Porque aguijoneado

siempre por la pregunta
sobre los modos en que el
tiempo se  experimenta,
Ronald Kay no dejé6 nunca
de pensar el presente como
una superficie opalescente,
atravesada por sombras,
fantasmas, hiatos y cesuras,
convirtiendo esa premisa en
un artefacto visual y textual

de primer orden.*

De la imagen a la palabra
que ella suscita, de la palabra
a las imagenes que ella puede
engendrar. En el cruce de las

palabras y las imagenes, en

480 Loépez, Paz. “Una copia paraddjicamente
Unica. Sobre escritura y visualidad en
Ronald Kay”, p. 24.

resenas

la estela de sus encuentros y
fricciones, el fantasma de Kay nos
hace un gesto. “El gesto del autor
—dice Agamben en El autor como
gesto— vacila en el umbral de la
obra como el exergo intratable”;
“él es lo [ilegible] que hace posible
la lectura™®. Estas Tentativas
sobre Kay giran en torno a este
gesto —“el gesto Ronald Kay™®,
s1 pudiese decirse que hay uno—
sabiendo no obstante que lo
uinico que puede desplegarse en
esta busqueda es una “analitica
Los editores nos

“No se trata de

develar el secreto que el autor

inconclusa”.
lo recuerdan:

depositd en sus operaciones, sino
de la reescritura multiple de ese
enigma y el ensayo inagotable de
7488 Otra

forma de decir que todo en este

nuevas exploraciones
gesto nos indica que pensar, leer,
escribir, producir una obra, son
tareas que no pueden abordarse
solamente desde un punto de vista
epistémico; lo que estas tareas
constantemente nos reclaman es

481 Agamben, Giorgio. “El autor como
gesto”. En Profanaciones. Buenos Aires:
Adriana Hidalgo, 2005, p. 91.

482 Soto, Andrés y Francisco Vega. “Trazos
de la mirada, retéricas del tiempo.
Atisbos sobre Ronald Kay”, p. 14.

483 Soto, Andrés y Francisco Vega. “Trazos
de la mirada, retéricas del tiempo.
Atisbos sobre Ronald Kay”, p. 18.

265

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

siempre un ejercicio fantasmatico.
No hay aqui visos de idealismo.
El tipo de pensamiento que
Kay quiso construir, en nombre
de esta fantologia, como llama
Derrida a este imposible saber
de los fantasmas, es por cierto
inseparable del cuerpo y de los
encuentros que le afectan.

Para terminar, una imagen.
Una imagen fascinante porque
algo de ella pertenece a la
infancia que, como recuerda
Blanchot, es el momento de la
fascinacién: “Nuestra infancia
nos fascina porque es el momento
de la fascinacidn, ella misma esta
fascinada (...), rayo que no es sino
la irradiacién de una imagen”*,
Esta imagen es la de Kay leyendo
uno de sus poemas como apertura
a las conversaciones filmadas que
sostiene con Justo Pastor Mellado
el ano 2007. El poema, escrito casi
al final de su vida e incluido en
Un matiz més blanco de lo palido,
comienza asi: “Siendo puber /
haber oido veraneando / en San
Carlos de Coliumo, bajo / la aguja
del graméfono el fado de Amalia
o la franca / voz de Frankie Lane

/ luego de nadar con los caballos

484 Blanchot, Maurice. I'Espace Littéraire.
Paris: Gallimard, 1955, p. 24.

266

en el Pacifico / -Malquerida

era la yegua preferida...”®,
No lo citaré completo, pero ya
se advierte en estas lineas que
todo lo que apasiona a Kay —el
tiempo, la técnica, la memoria,
el espacio de ac4, los cuerpos que
se encuentran— estd punzando
en este poema. Bruno Cuneo lo
incluye en su texto de Homenaje,
indicando, como lo haré yo
ahora, que amaria comentarlo
largamente, detenerse en él, pero
Solo

quiero agregar un detalle que

que no es el momento*®,

clerra esta imagen cuya fuerza
irradiante nos alcanza. Luego de
leer el poema, y tras dar algunas
referencias del pueblo de la playa
blanca que marcé los veranos
de su nifiez, y respondiendo a
una pregunta de Mellado sobre
el lugar de la gramofonia en su
pensamiento, Kay —su fantasma—
nos dice sonriéndonos con la
mirada: “Hemos tenido la gran
suerte de vivir una época donde
podemos oir a los muertos”.

485 Kay, Ronald. Un matiz mas blanco de
lo palido. Santiago de Chile: Ediciones
Noémade, 2012, p. 43.

486 Cuneo, Bruno. “La imagen, una pasion.
Conversacién entre Ronald Kay y Bruno
Cuneo”, p. 177.



resenas

Jenckes, Kate. Witnessing Beyond the
Human: Addressing the Alterity of the Other
in Post-coup Chile and Argentina. Albany,
NY: State University of New York Press, 2017

Alessandro Fornazzari

University of California-Riverside

La interpelacién apostroéfica
del otro, lo miope, la alteridad
inapropiable y la critica del

emplazamiento: estos son los
tropos —comentados a partir de
las obras de Juan Gelman, Sergio
Chejfec, Roberto Bolafio y Eugenio
Dittborn— que Kate Jenckes usa
para desestabilizar los conceptos
modernos de subjetividad,
relacionalidad, comunidad e
historia. Para el lector casual,
este libro bien podria parecer un
claro retorno a los problemas de
la dictadura, la postdictadura, la
memoria, el duelo, la melancolia
y el testimonio que marcaron el
trabajo que muchos de nosotros
realizamos en las décadas de
los 80 y los 90. Pero Witnessing
the

simplemente un retorno o una

Beyond Human no es
continuaciéon de aquel trabajo
previo. La cuestion del testimonio
es distinta a la de los conocidos

debates sobre el género testimonio
que marcaron el campo de los
estudios culturales y literarios
latinoamericanos. El trabajo que
Jenckes realiza se diferencia de
la naturaleza prosopopéyica de
las politicas de la memoria, y
su objetivo es desestabilizar las
ideas convencionales sobre el arte
y la literatura. Va mas alla de
las alegorias nacionales e intenta
la totalidad histérica

asociada con la nacién, enfocandose

socavar

en formas anti-humanistas del
testimonio que piensan de otro
modo la vida y la politica.

the
Human se nutre de una miriada

Witnessing  Beyond
de distintas fuentes filoso6ficas,
tedricas, literarias y de las artes
visuales. Jenckes demuestra
el alcance de su perspectiva
comparativista, al 1igual que
su vasto conocimiento de las

escenas politicas, intelectuales y

267

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

culturales de Argentina y Chile.
El libro se aboca a una sostenida
y profunda reflexion sobre -y
con— el pensamiento de Jacques
Derrida de un modo atipico en
nuestro campo, el cual tiende
mas hacia la referencia casual,
la cita aislada y la aplicacién
Dos

que emergen de esta lectura, y

de conceptos. conceptos
que estructuran el argumento
del libro, son lo inmunolédgico
y lo alter-inmunolégico. Lo
inmunolbgico es una manera de
pensar la relacién con el otro. Es
una posicién defensiva, donde el
organismo se protege a si mismo
contra antigenos externos y
todo aquello que constituya una
amenaza a su presencia a si e
integridad. Entre las estructuras
inmunolbgicas se incluyen la
nacion, la memoria y la estructura
sacrificial del capitalismo. Lo
alter-inmunoldgico se explica
como différance en la forma de
una metafora bioldgica, un sentido
de exterioridad incalculable que

también es interior.

Mediante una discusiéon de
la compleja relacion de Juan
Gelman con la politica, la poesia 'y
la ética revolucionarias, Jenckes
identifica una critica del ideal

268

antropo-teoldgico de la revolucidon
basado en el sacrificio. Contra esta
estructura politica inmunolégica,
Jenckes lee los poemas de
Gelman como una interpelacién
apostrofica -y  radicalmente
incierta— del otro. Jenckes nos
aleja de las lecturas deterministas
de la poesia y la politica hacia
una comprensién no-humanista
y alter-inmunolégica de la vida
y una investigaciéon abierta de
aquello que llama, siguiendo a

Derrida, “el enigma de lo politico”.

Los planetas y Boca de lobo,
de Sergio Chejfec, son leidas como
novelas miopes. El testimonio
miope (desarrollado a partir de
Juan José Saer) se refiere a un
encuentro en desarrollo con cosas
que nunca pueden ser del todo
conocidas. Esto es lo opuesto
al testimonio del sujeto que se
conoce a si mismo y que comunica
directamente la verdad al remitirla
a la vision de alguien maéas. El
testimonio miope se estructura
como la escritura, mientras que
el testimonio convencional se
estructura por una nocién vertical
y metafisica de la vision, basada
en la captura ocular del sentido
y entendida como una forma de

apropiacién y dominacion.



Casi dos décadas de intensa
e irregular produccién critica so-
bre la obra de Roberto Bolafio ha
causado en muchos de nosotros
una pronunciada fatiga respecto
a su figura. Aprecio por ello la de-
cision de Jenckes de no dedicarse
a la literatura secundaria sobre
Bolafio de manera exhaustiva.
Ella elige, en cambio, un punto
de entrada especifico: un anéli-
sis del concepto de modernidad
en Bolafio, para quien ésta seria
“un oasis de horror en un desier-
to de aburrimiento”. Esta idea de
modernidad es explorada a tra-
vés de la ecuacién, tomada del
celebrado ensayo homoénimo de
Bolafio, Literatura + enfermedad
= enfermedad. Jenckes traba-
ja una serie de textos de Bolafio
(una combinacién de textos masy
menos conocidos) y concluye con
una discusién de 2666, en la que
identifica dos posiciones criticas
que surgen de la vasta critica de
la novela: una posicién sostiene
que se trata en ultimo término de
un texto despolitizante que retra-
ta de futilidad de la resistencia
y la subversién, lo que incluye
la constitucion de subjetividades
politicas y el conocimiento histo-
rico (Jean Franco es asociada con

resenas

esta posicién); otra aproximacion
critica ve en el paisaje narrati-
vo de 2666 la complicidad de la
vanguardia con los estados de ex-
cepcién de la modernidad tardia
y considera que el estilo literario
disociativo de Bolafio refleja las
disrupciones disociativas del ca-
pitalismo tardio (Brett Levinson
y Gareth Williams son asociados
con esta posicion). Jenckes ofre-
ce una lectura diferente, una que
promete un desplazamiento mas
alla de este impasse: la novela no
seria reducible a una narrativa
de la futilidad politica ni tampoco
a una narrativa de la disociacién
distopica. En cambio, la lectura
alter-inmunoldgica ve la literatu-
ra como un espacio para una rela-
cionalidad ética que no se basa en
la subyugacién, una alternativa
tenue, donde el yo es expuesto a
una alteridad inapropiable.

El capitulo sobre Dittborn
exploralafotografiayeltestimonio
y desarrolla el argumento
de que la representacion y el
emplazamiento funcionan como
formas de sepulcro humanista,
un sitio de contencién antropo-
teolégica (lo que los capitulos
anteriores identifican como lo

inmunolégico). En contra, o mas

269

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

all4, de esta nocién de lo humano,
Jenckes lee en Dittborn un gesto
que apunta a una forma de
atestiguar y del testimonio mas
alla del sepulcro, es decir, méas alla
de una estructura prosopopéyica
de redencién. Esta critica del
emplazamiento, que se une a las
anti-humanistas

otras formas

del testimonio desarrolladas
a lo largo del libro, reconoce
las tensiones irresolubles
que la falta de lugar provoca,
trastoca el ideal de wvisibilizar
aquello que no puede ser visto,
y envia performativamente los
emplazamientos trastocados
hacia lo que Jenckes llama otras
posibilidades de relaciéon y de
mundo. El trabajo de Jenckes
fotografica

sobre la forma

coincide  oportunamente  con
trabajos recientes en este campo,
como, por ejemplo, la monografia
Matter(s) de

Angeles Donoso Macaya, que

Documentary

abre el campo y el archivo de los
estudios sobre fotografia chilenos
y explora la condicién itinerante
de la fotografia, su complicada
relacién con la referencialidad y
su estatus como documento.

Hay una importante nota al
pie en el ultimo capitulo sobre

270

Dittborn: en su discusién del
debate entre Nelly Richard y
Pablo
Jenckes cita la edicién revisada de

Oyarzun/Willy  Thayer,

2007 de Margenes e instituciones
de Richard, donde
autocritica del tono polémico

hay una

afirmaciones
libro
empleaba. Para Richard, esto tuvo

y de algunas

esquematicas que el
que ver con la urgencia politica-
critica de la época, y es esta
urgencia la que llevé al libro a ser
mas afirmativo que interrogativo.
Jenckes hace explicito que no
estd interesada en tomar partido
(estd interesada en cémo esto
ilustra la interpretacion de
Oyarzin y Thayer de la relacién
entre estética y politica), pero si
indica que, si el libro de Richard
de 1986 pecaba de afirmativo,
el tono de Oyarzin peca de
demasiado interrogativo, es
decir, que amenaza con cancelar
la posibilidad de toda afirmacién
politica. La pregunta es entonces,
cen qué lugar de este espectro
afirmacién/interrogacion cae
Witnessing Beyond the Human,
el libro de la propia Jenckes? El
efecto del libro es mostrar que
las condiciones de posibilidad

para pensar la politica de otro



modo es el proyecto interrogativo
de la critica de las estructuras
inmunolbgicas, mientras que
la politica afirmativa de lo
alter-inmunoldgico es siempre
tenue, sélo puede ser indicada
s6lo

a través de gestos y

aparece 1ntermitentemente. La
interpelacién apostrofica del otro,

lo miope, la alteridad inapropiable

resenas

y la critica del emplazamiento:
estas son las herramientas del
testimonio anti-humanista que
Kate Jenckes contribuye a la tarea
de desestabilizar las cartografias
conocidas de la subjetividad, la
relacionalidad, la comunidad y la
historia.

271

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

Fraser, Nancy, Tithi Bhattacharya y Cinzia
Arruzza. Manifiesto de un Feminismo para
el 99%. Madrid: Herder, 2019

Mia Dragnic
Universidad de Chile

Durante el mes de marzo es-
tuvo en Santiago y Valparaiso
Cinzia Arruzza, feminista mar-
xista y profesora de filosofia en la
New School for Social Research
de Nueva York. Su visita fue or-
ganizada por el Grupo de Estu-
dios Feministas (GES), colectivo
que desde el trabajo autogestivo
durante el 2017 elaboré la tradu-
cién y publicacién del dossier “Re-
flexiones degeneradas: patriarca-
do y capitalismo” de Arruzza. La
actividad de cierre, tras varios
dias de trabajo, fue el lanzamien-
to en Chile de Feminismo para el
99%. Un Manifiesto, escrito en
coautoria junto a Nancy Fraser y
Tithi Bhattacharya.

Feminismo para el 99%,
editado para América Latina y
el Caribe por Rara Avis (marzo
2019) y traducido por Renata
Prati, no es el manifiesto de un
partido politico ni una declara-

272

ci6én de principios exclusiva para
mujeres. Es en cambio, un acto
de protesta que participa de la
actual revuelta feminista pen-
sando como la deshumanizacién
en la que se encuentra el mundo
es consecuente de la ininterrum-
pida experiencia de explotacién
capitalista. Es un texto intere-
sado en formar parte de las ex-
periencias que estan articulando
otros modos de produccién de
la vida, al margen las condicio-
nes que oprimen a las mujeres
trabajadoras: “racializadas, mi-
grantes o blancas; cis, trans o
no binarias; amas de casa o tra-
bajadoras sexuales; con salarios
por hora, semana o mes, o sin
ningun ingreso; desempleadas
o precarizadas; jévenes o viejas”
(31). Leer este Manifiesto es leer
una reflexién contrahegemonica
que interpela las dimensiones
culturales, politicas y econdmi-
cas sobre las cuales se soporta el



neoliberalismo, entre las cuales
las vertientes liberales del movi-
miento feminista son claves.

El manifiesto es una
invitacién a trazar en forma
comun un nuevo territorio
politico insurgente, un llamado
a habitar las topineras de la
historia del feminismo para
organizar desde ellas una hoja de
ruta que conduzca al movimiento
en conciencia y valoracion de sus
diferencias. Esta reflexién busca
incardinar las ideas feministas
en un terreno radical, el tnico
capaz de comprender que la crisis
actual toca todos los ambitos de
la vida por lo que no se puede
reducir su comprensiéon a la
esfera de las finanzas. Es una
crisis universal que opera con
una sincronia global inaudita
que ha determinado el desafio
de articular una nueva fase de
lucha de clases internacionalista,
movilizada en torno a las luchas
por la reproducciéon social.
Feminismo para el 99% quiere
participar en la configuracién
del movimiento feminista como
una articulacién de izquierda
convertirse en

que pueda

una alternativa concreta al

neoliberalismo. Para esto es

resenas

imprescindible recuperar las
formas en que se han cooptado
las experiencias anticapitalistas
y borrado las memorias de los
radicales

movimientos mas

a través de la historia, y
especialmente al interior del
feminismo. A partir de esta
preocupacién  las  escritoras
de este libro cuestionan al
feminismo liberal, a sus carreras
femocraticas, responsables y
participes en la organizacién de
la actual barbarie capitalista.

En palabras de las autoras:

El objetivo real del feminismo
liberal no es la igualdad sino
la meritocracia... ...Quienes
mas se benefician con este
feminismo son aquellas que
ya cuentan con importantes
ventajas sociales, culturales
y econémicas. Todas las de-
mas se quedan estancadas en
el subsuelo. Completamente
compatible con el crecimien-
to vertiginoso de la desigual-
dad, el feminismo neoliberal
terciariza la opresién. Permi-
te que mujeres profesionales
y gerentes puedan ascender
precisamente porque les per-
mite apoyarse en mujeres mi-
grantes para delegar en ellas

273

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

sus tareas domésticas y de
cuidado a cambio de muy ba-
jas remuneraciones. Sin sen-
sibilidad de clase ni de raza,
este feminismo ata nuestra
causa al elitismo y al indivi-

dualismo*®’.

Las
hegemonicas de este mal llamado

expresiones liberales
feminismo lo que han deseado
realmente es la igualdad de
oportunidades en los margenes
que determina la explotacion
capitalista. Desde esta afirmacién
Nancy Fraser, Cinzia Arruzza y
Thiti Battacharya se preguntan
sl /jnos atreveremos a pensar
el feminismo en una forma
anticapitalista? Esta voluntad
politica, sostienen, es la Unica
posibilidad de responder a los
desafios que imponen nuestros
tiemposyeshaciaellaquedebemos
encausar nuestro movimiento.
En esta perspectiva es que la
huelga feminista transnacional
comprende que esta crisis es
también una oportunidad para
la transformacién social radical.
La visibilidad que el feminismo

487 Fraser, Nancy, Tithi Bhattacharya
y Cinzia Arruzza, Manifiesto de un
Feminismo para el 99%, Madrid:
Herder, 2019, pags. 24-25.

274

otorga a la figura de la huelga, del
mismo modo en que las feministas
latinoamericanas y caribefias
-socialistas y anarquistas- lo
hicieron desde finales del siglo
XIX, es una expresién material
del significativo proceso de
politizacion que esta viviendo
el movimiento. Si hay algo que
las feministas han tenido claro
a través de la historia es que
los limites de la produccién de
mercancias nunca han estado
determinados en si mismos y
que el salario no participa -ni ha
participado- en todas las formas
en que se genera plusvalor. Y es
precisamente por esta conciencia
que persiste el feminismo,
porque las mujeres trabajadoras
conocemos bien la relacién
que existe entre la creacion
de ganancias y la creaciéon de
personas. La comprensiéon en
torno al trabajo hace de la huelga
feminista un lugar para toda
la clase trabajadora como bien
nos recuerda la voluntad de este
Feminismo para el 99%. Este
es el territorio a partir del cual
emerge el Manifiesto, como una
topo, para recordarnos de las
formas en que estas voluntades

se han desvirtuado.



El feminismo es un movi-
miento que esta haciendo visible
cémo la violencia es una condi-
ciéon constitutiva del capitalis-
mo que impone un limite para
la democracia, en tanto que el
sexismo, la heternormatividad
y el clasismo son parte estructu-
ral de sus sociedades. La violen-
cia estructural sexual, colonial
y clasista del capitalismo niega
la posibilidad de toda experien-
cia democratica y desde aqui se
explican los limites en el esta-
blecimiento de protocolos con-
tra el acoso, oficinas de género y
agendas por la igualdad. Es ne-
cesario comprender -como estd
advirtiendo el movimiento fe-
minista hoy- al acoso, la deuda,
la flexibilizacién y precarizacién
del trabajo como estrategias de
disciplinamiento. El triunfo de
la deshumanizacién del mundo
se debe justamente a la capaci-
dad que tiene el capitalismo de
instrumentalizarlo todo. Es por
estas razones que un Feminis-
mo para las mayorias desconfia
de las estrategias de inclusién
que ofrece el mercado, porque
sus promesas se restringen al
ambito del consumo, un lugar

que no podria existir sin la conti-

resenas

nuidad de la segregacién social.
Los mismos limites aparecen,
advertiran las autoras, con las
demandas de castigo ante la vio-
lencia de género que exigen los
denominados feminismos carce-
larios. E1 Movimiento Zapatista
tiene mucho que ensefnarnos en
este sentido, por cuanto conside-
ra una contradiccién logica ma-
yor confiar en leyes y aparatos
de justicia que se han levantado
bajo el alero racista y colonial
del capital, el patriarcado y de
sus malos gobiernos.

La actual rebelion feminista,
a la luz de este gran Manifiesto,
contiene la potencia necesaria
para la transformacion radical
de nuestras sociedades, esto
es la posibilidad que tiene el
movimiento para convertirse
en un faro que pueda dialogar
y conducir a las experiencias
anticapitalistas y anticoloniales.
Es por esto que debe ser a la vez
una lucha contraepistémica que
intensifique la experiencia de
izquierdizacién y anarquizacién
que el feminismo esta viviendo.
Conocer el pasado y recuperar
las memorias radicales que
desde el sur global se han

levantado es un ejercicio que

275

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

entrega  herramientas para
mirar el presente, para entender
los modos en que éstas se han
obliterado y articular ante este
olvido un limite activo.

La hermosa radicalidad de
este Feminismo para el 99%
es que nos invita a confiar en
algo que estd por construirse,
a entender esta crisis como un
horizonte de posibilidad para
los feminismos y para nuestras
izquierdas. Y s6lo es posible
entregarse a este vacio desde la
creativa experiencia de resistir
porque: “La resistencia es tanto
una oportunidad como una
escuela”,

488 Fraser, Nancy, Tithi Bhattacharya
y Cinzia Arruzza, Manifiesto de un
Feminismo para el 99%, Madrid:
Herder, 2019, pags. 84.

276



resenas

Rodriguez, Federico. Cantos cabrios.
Jacques Derrida, una bestiario filosofico.
Santiago de Chile: Fondo de Cultura
Economica, 2017

Miguel Ruiz Stull
Universidad de Chile

Torsiones de un cantar

libro
nos

Este Federico

Rodriguez

que

ofrece, nos
entrega, nos regala, es sin duda
inmenso. Inmenso por la apuesta
de sentido que nos invita a
recorrer, también inmenso por la
forma de planteamiento peculiar
que da forma a este recorrido,
inmenso en fin por el tono con que
despliega este recorrido plagado
de singularidades que afirman
las sinuosidades de su propio
pensamiento filoséfico. Se podria
sostener con mayor O menor
certeza que este libro es un aporte
a la filosofia, que se configura
como una suerte de nuevo vector
en un debate bastante poblado y
que ademas se instala en el tema
de la animalidad en un filésofo
cada vez mas determinado como
dadas las

Jacques Derrida,

exigencias e imperativos actuales

fundadas quien sabe por quién y
por medio de qué parametros que
intentan hacer razonable nuestra
actual practica académica y
filoséfica. Este es un libro de
filosofia y no sobre filosofia, como
estamos hace un buen tiempo
acostumbrados a percibir, esto a
pesar de la epidermis o bien por
el subtitulo de este libro titulado
audazmente por Cantos cabrios.
Este libro de filosofia es a la vez
un libro para la filosofia, una
apuesta por crear una nueva
imagen

impronta, una nueva

por el despliegue sutilmente
escandido para el pensamiento
que decide seguir esta aventura
filosofica.

porque quiero tomarme en serio

Escribo esto pues
el titulo de esta obra de filosofia
que aqui se nos envia, y que sin

duda podria reenviarnos hacia

277

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

nuevas formas de recorrer un
campo filoséfico quiza demasiado
poblado de papers. Esta nueva
forma de trotar o de escandir,
repito, el propio pensamiento,
habria de remitirnos a intuir los
intersticios, los intervalos, las
estrechas veredas que quedan
por recorrer en ese campo que
llamamos simplemente bajo el
nombre defilosofia. Y estodebemos
reconocer que Federico Rodriguez
lo hace con extraordinaria astucia
y con el coraje que impulsa una
fuerte conviccién filoséfica. En
consecuencia, este libro entona
una serie de cantos que exigen
escandir de manera precisa,
elegante y diversa la serie de
animales aqui catalogados, no
clasificados por una prosa plena
de una ligera musica que da
una forma al pensamiento. Digo
catalogo puesto que no hay que
dejar de observar y contemplar
una cierta afinidad con las
imagenes, otra vez de animales
o de insectos, ora reales ora
ficcionales, que animan este
impulso de recorrido, como si
fuese todo esto una galeria,
galeria, por cierto, que tiene
mucha carga de arte. Dejo en

vilo una posible revisién de esta

2178

peculiaridad de este libro y su
puesta en relaciéon con el texto
mismo que lo subtiende que a
ratos nos recuerda al ensayo
desplegado por Plinio en Historia
naturalis.

Vuelvo asi al canto, pues lo
que me interesa es justamente
dar cuenta de cémo puede devenir
canto el pensamiento y a su vez
el pensamiento en canto en un
lugar que pareciese ser tan ajeno
a estos gestos como se podria
pensar para la disciplina filoséfica
actual. Algo sabe la poesia al
respecto, por ejemplo un Virgilio o
el mismo Baudelaire que Federico
Rodriguez visita y convoca: que la
escansion ante todo ofrece una
cierta regularidad de tono para
la puesta en orden de un sentido
es algo evidente, no obstante, y
esta es mi apuesta, los poetas
mismos saben que en algin
momento y en algin lugar es
necesario infligir una alteracién
sobre esta economia regulativa
de la escritura poética, en la justa
medida en que se pueda expresar
y desplegar en el movimiento de
esa misma escansiéon un cambio
de direcciéon del sentido que
pareciese ser imperativo para el
propio recorrido del pensamiento



y de wuna siempre virtual
escritura que la hace extensiva.
Quisiere pensar que la operacién
de este libro, de esta escritura
como

tan peculiar singular,

del pensamiento de Federico
Rodriguez, en fin, se va haciendo
extensiva a partir de torsiones
que senalan nuevos derroteros
por recorrer, nuevos senderos por
explorar con resuelta necesidad,
fundada pienso en aquella certeza
que regala una conviccién. No
querria extenderme demasiado
y es por ello que quisiera indicar
solo tres de estas torsiones, pues
este libro, intuyo, invita hallar
mas de las que indicaré aca.

Una primera torsion se
da en la erudicién patente de
este libro. ;Es acaso solo ello?,
me pregunto. Ojeo el libro y es
increible el nuimero de notas
que pareciesen diseminar el
tono escandido de cada serie
animal: quiza para distraernos
del sentido profundo de la tesis
propuesta, quizd para poner
en evidencia una esforzada
investigacién, acaso de anos,

que quizas justifique la escritura

resenas

de este libro. Lo mismo con la
bibliografia, suficientemente
extensa y actualizada para
donar una puesta en evidencia
para los criterios de una
razéon académica mas o menos
imperiosa: acaso necesaria,
pero sin duda no suficiente.
Lo mismo se podria decir del
ingreso de diversas fuentes

convocadas para  modular,
sin duda de una manera muy
original, el pensamiento y el
planteamiento de Derrida. Sin
embargo, por la inmensidad de
la apuesta de sentido que nos
propone, nos invita Federico
Rodriguez, la erudicion para
esta obra ciertamente no tiene
este actualmente promovido
valor per se. La escritura de este
libro exige instrumentalizar la
técnica académica, quiza llevarla
al extremo para mostrar cierta
rigidez que afecta ridiculamente
ala misma. La erudicién deviene
asl en un mero recurso, pero
lejos de ser un cumplimiento de
un predeterminado fin, posee un
caracter, a mi juicio, de estimulo
para los lectores a llevar a
cabo otros recorridos posibles o
concomitantes a la apuesta de

Federico Rodriguez, invitaciéon

279

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

a recorrer nuevos caminos, en
otras direcciones, con nuevas
apuestas por la generaciéon de
un sentido o mejor de varios de
ellos que inquieren por aparecer
aun en la curva abierta por la
obra de Derrida.

Una
por el hecho que acaece a esta

segunda torsion que

escritura que remitimos a una
nueva escansién, insisto, del
pensamiento, de la escritura se
halla en una comprension poética
para el disefo de un bestiario para
Derrida. Més alld de la precisa
discusiéon y analisis en textos
apropiados de Derrida en torno
a las relaciones y desconexiones
entre logos, verdad e imagen, que
son sin duda temas sensibles para
cierta escena que abre el propio
Derrida, me parece que realiza
Federico Rodriguez una notable
inflexién a este cuadro mas o
menos general. Lo que se hace
en una seccion de la propedéutica
de este libro es, y me tomo la
frase en serio, es tensar el arco
para un concepto de bestiario.
Para cualquier lector, este libro
seria una especie de enclave que
se proyecta hacia la operacién
de animalizar la filosofia: esta
es la tarea que convoca, que nos

280

convoca Rodriguez. Lo que se
coloca en tensién es justamente
los rendimientos poéticos y
las  operaciones complexivas
y coimplicativas que sin duda
comprometen una suerte de
nueva estilistica, quiza platdnica
en apariencia, pero slempre
esperando por venir. Y en esto
Rodriguez sigue cuidadosamente
los pasos de Derrida en
distintas instancias donde cierta
concepcién de la mimesis parece
ser decisiva. Y creo que este es
el punto clave de la tensién que
aplica esta torsién: la mimesis,
como lo recuerda ora Rodriguez
ora Derrida, es un momento de
absoluta diferenciaciéon entre
lo humano y lo animal que,
por definicién, compromete la
imagen que se da de lo humano
desde el propio Aristételes hasta
Heidegger. Todo bien hasta aqui,
en virtud de ese aparecer de lo
decisivo respecto de un proyecto
de animalizacién de la filosofia,
para la filosofia, que coincide
ciertamente con aquello que ya
he dicho de este libro, a saber,
la inmensidad de la forma de
planteamiento que empuja este
recorrido

novedoso plagado

de Dbestias. Bestias, insectos



y animales que no desean el
poder, que no desean el deseo,
que por no desear no tendrian
en propiedad amistad y asi
podriamos seguir sucesivamente
quiza hasta un infinito. Se
entiende por tanto el retorno al
verbo griego, a mimesthai que
produce efectivamente los objetos
de imitacién tan propios, otra
vez, de lo poético sin mas. Pero
he ahi el plus de esta torsién y
de un minimo de variacién que
esta porcion de texto me ha hecho
recordar. Pues si de decisién, de
poder, de propiedad del poder, y
de la efectividad de lo animal se
trata acd, no podria olvidar un
increible texto de Maquiavelli, de
su Principe, creo que se halla en el
capitulo VI o VII, quién sabe. La
memoria me hace recordar que el
hombre para Maquiavelli, cuando
es prudente y que a su vez desea
el poder debe seguir los derroteros
de otros hombres que han querido
antes lo mismo, y de nuevo, bajo
el influjo de la imitacién, de modo
que este hombre al llevar a cabo
la accién de la toma del poder
sea semejante a otros pretéritos
hombres que antes lo consiguieron
efectivamente. Y aqui viene la
imagen de este recuerdo: aconseja

resenas

Maquiavelli que debe hacer como
los arqueros o ballesteros —siento
la imprecision de mi memoria,
pero quizd la memoria misma
es difusa e imprecisa cuando se
quiere en tanto que memoria-
pero bueno, vuelvo, otra vez
retorno; debe hacer, decia, como
los arqueros que observando la
distancia del blanco por asestar es
mayor que la fuerza de tension de
su arco, de eso se trataba al final,
apuntan mucho mas alto que el
objeto que tienen en la mira a fin
de llegar a este bajo la forma o el
modelo de una linea parabdlica y
no asi recta. Quiza la singularidad
de la forma de planteamiento
que nos regala Rodriguez bajo la
guisa de animalizar la filosofia
sentido de

tenga el curvar

ese campo plano, a lo mejor
sobrepoblado de papeles, que se
llama actualmente filosofia. Sin
embargo, me excuso de antemano
si erro en retratar todo este
asunto, a pesar de que funcionan
actualmente

parametros que

nos dan esquemas para nuestra

y qué
piensa un parametro: en lineas,

produccién académica:

lineamientos y alineamientos
determinantes quenocomprenden

la realidad de lo curvo y mucho

281

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

menos las torsiones que sin duda
las producen efectivamente, un
tensor de su propia curvatura.

Tercera torsion, en fin: y
cabria plantearse el problema
qué hace Deleuze, la presencia de
Deleuze, en este libro. He hablado
de sentido, quiza demasiado; de
cambio de direccién de sentido,
quiza de modo excesivo; y ademas
se me ha resbalado por ahi la
palabra estilo o alguno de sus
Se trata al fin de

escribir una vida, y no la vida,

derivados.

lo que se hallaria radicalmente
implicado en este ejercicio cuasi
maraténico, sin duda atlético, de
animalizar la filosofia. Y bueno si
de una vida se trata, es evidente
que esta premisa obliga en cierto
modo a deponer las formas clasicas
de determinacién de objetos, sea
cual sea el interés buscado: ya no
podemos ir en linea recta, como
argiiia en la torsién anterior,
para definir contornos y afirmar
principios que 1dentifiquen
cosas en relaciéon con un yo, una
conciencia o lo que sea se ponga
en disposicion de constituyente
en virtud de algo a causa de algin
acto soberano. Es por ello que me
sustraigo al excelente analisis que
realiza Rodriguez confrontando

282

sea en el cuadro del psicoandlisis,
sea en la discusion sobre la
cuestiéon de la soberania entre
Derrida y Deleuze: solo podria
decir que para Rodriguez ambas
proyecciones filoséficas, Deleuze/
Derrida, no corren en paralelo,
pues este libro, este bestiario,
devenido por expresiéon en canto
por su entonacién, por sus estilos,
yacen ya en un espacio curvo, si no
me equivoco, que hace efectiva su
mutua intervencion.

Quiza la inclusién podria ser
tomada a su vez como estratégica
por la prosa virtuosa de Rodriguez:
estratégico en el sentido de que
habria un paso a lo concreto que
extiende el dominio de la habilidad
con textos que las operaciones
analiticas propias de Derrida
pretende resolver, y pienso ahi
estaria un nuevo desplazamiento,
un nuevo diferimiento y quiza
una nueva forma de comprensiéon
del importe mismo de la nocién
differance. Me

refiero ante todo a una suerte de

ya clasica de

consejo que Deleuze, por medio
de un proélogo, indica a Jean Clet
Martin: el consejo es sencillo, no
olvidar nunca lo concreto. Asi si
se quiere pensar lo animal en la
clave de una animalizacién que



deshumanice el discurso de la
filosofia no hay que olvidar su
caracter eminentemente colectivo.
No se podria pensar un perro sin
una jauria, no se podria pensar
un ave sin la bandada que lo hace
en los hechos extensiva, no se
podria pensar una avispa sin esta
especie de conexién contra-natura
que efectia con la orquidea,
0o bien, una garrapata sin el
mamifero que pleno de sangre
lo invita en calidad de huésped.
Es por ello que el canto dedicado
a la zorra me parece decisivo,
puesto que esta deriva filosdfica
que Rodriguez nos extiende en
clave de invitacién pende de un
poder de transformacién que
deshace cuidadosamente las
figuras determinantes con que
avanza o ha solido avanzar un
pensamiento de lo humano. El
retorno a Maquiavelli se vuelve
frente a esta torsiéon inmanente
en el este
libro

es necesaria por

pensamiento de
simplemente  necesaria:
la tensiéon
reciproca que en el Il principe se
presentan las figuras del leén y
el zorro. Rodriguez muestra otra
vez una astucia extraordinaria,
y una ligereza de analisis que
importante en

causa efectos

resenas

las interpretaciones habituales
de los pasajes donde se expone
esta ilustracion de los canales
donde transita el poder. Si, el
poder transita puesto que se
transforma y es por ello que no
hay contradicciéon, no alteridad,
ni tampoco oposicién entre zorro
y leén: hay alternancia figural de
las operaciones propias del poder,
cuyo nucleo nos sugiere una forma
especifica y cuasi originaria de
entender la facticidad misma de
la violencia. Dejo al lector las
potencialidades de este andlisis,
pero que sin duda tienen por
centro efectivo un retorno a la
figura del centauro Quirén en la
justa medida que se impone como
premisa inevitable para poder
comprender la agencia tipica de
lo politico y del poder. Solo una
palabra me permito, peroquevacila
ante la duda: sin duda Rodriguez
se obliga y se anima a volver a
poner en el centro esta remision
mitica, sin embargo, hasta que
punto era también inevitable
para el propio Maquiavelli dar
ingreso a una figura de ficcion
para poder dar cuenta de lo real
del poder mismo, sobre todo si se
hace necesario conservarlo. Hasta
que punto se podria preguntar si

283

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

es una necesidad ideolbgica para
comprender el poder extenderse
ideolégicamente  para  poder
conservar el poder mismo: una
muy novedosa légica de produccién
de apariencia, de apertura a la
efectividad de la potencia de lo
falso, en fin, de operacién tan
compleja de

venturosa como

una (di)simulatio. Pienso que
esta cuestion queda abierta por
Rodriguez, abierta en el sentido
de que tengo la conviccién que
aca se avizora un nuevo desvio de
su propio pensamiento, uno que
vendr4, pero que no tengo dudas
que ya se esta haciendo.

No obstante, en Cantos cabrios

se trata, finalmente, de una
escritura que intenta expresar la
singularidad de una vida y que
esa expresion habria de devenir
en una suerte de tragedia de
aquello que es inexpresivo para un
corazon: un silencio tragico acota
en una nota —creo que la 140:
Rodriguez hace que la expresion
al final,

exprese nada. En cierto modo dice

en clerto modo, no

Rodriguez y lo subrayo yo, para
finalizar. Pero de qué naturaleza

284

seria esa modalidad silenciosa
y tragica a la vez. Me atreveria
a pensar que esta modalidad,
recordando un poco a Hoélderlin
que también Rodriguez lo trae de
vuelta en su libro, esta modalidad
habria de ser adrgica puesto que
el pensamiento que aca se hace
extensivo en esta escritura, en la
pluralizacion de sus estilos, en
términos efectivos, padece o sufre
como lo conjuga espléndidamente
Una
suerte de sintonia adrgica que

Rodriguez en este libro.

pone en torsiéon las formas, por
ello padecen, por ello se abren y es
por ello mismo que se despliegan
bajo la puesta en movimiento que
no hace sino poner en alteracion
la supuesta estabilidad que
habitualmente se les confiere a
estas: quiza es por (él) ello mismo
que el ser clama. En fin, como lo
entenderia Deleuze, o también
Bergson creo, la puesta en marcha
de un proceso de alteracion, en
este caso del propio pensamiento
y también de una escritura que se
pone en torsiéon ella misma bajo un
signo tan efectivo como estilistico
de un cambio de direccién de un
sentido del movimiento acaso
pretéritamente ya impulsado

soterradamente.



resenas

Gandarilla, José. Colonialismo neoliberal:
Modernidad, devastacion y automatismo
de mercado. Buenos Aires: Herramienta

Ediciones, 2018

Paulina Aroch Fugellie
Universidad Auténoma de México-Cuajimalpa

La periferia como centro, la palabra como arma

Colonialismo neoliberal:
Modernidad,

automatismo de mercado de José

devastacion y

Guadalupe Gandarilla Salgado
(Ediciones Herramienta,
Buenos Aires, 2018) resalta por
la amplitud de sus referentes
y la profundidad de su mirada
en asuntos que van desde la
economia politica, la historia y
la sociologia, hasta la ontologia,
la fenomenologia, la psicologia,
los estudios culturales, la
teoria decolonial y la teoria
critica. A pesar de su gran rigor
académico, su redacciéon fluye
de manera facil y accesible,
captando la atencién de la o
el lector de manera sostenida
a través de sus 365 paginas.
El libro
una compilacion de escritos
del

se construye como

de diferentes momentos

proyecto coordinado por el
autor en la UNAM entre 2014
y 2016, titulado “El programa
de investigacion modernidad/
colonialidad como herencia del
pensar latinoamericano y relevo
de sentido en la Teoria Critica”.
Aun al estar construido asi, tiene
una coherencia impecable, algo
muy singular en un momento
en el que el libro como forma
esta practicamente en peligro de
extincién.

Pero la importancia de este
libro reside sobre todo en el tipo
de preguntas que se plantea.
Son preguntas que rara vez se
hacen en el ambito académico
contemporaneo dada la preva-
lencia de cierto automatismo
disciplinario y disciplinante, ra-
z6n por la cual es fundamental
hacerlas. Hoy en dia, se habla

285

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

mucho de la interdisciplina y de
la transdisciplina, pero frecuen-
temente estas practicas estan
domesticadas y desvinculadas
de la praxis verdaderamente
transformadora del pensamien-
to y del mundo que éste arti-
cula. Ese ciertamente no es el
caso de Colonialismo neoliberal.
Aunque son vastas las discusio-
nes que abre el texto, me con-
centraré en cuatro puntos que
considero de particular interés
para aquellos que trabajamos
problematicas contemporineas
en las ciencias sociales y en las
humanidades hoy en dia.

I. Marxismo desde el
Sur, un universalismo
situado.

En la seccién introductoria,
Gandarilla
panorama de la historia del

José traza un

marxismo y su cartografia
bipolar, con el marxismo frio o
calido, occidental o soviético,
etc. En vez de situarse en un
lugar de este mapa, examina la
artificialidad de sus divisiones
y como han dejado de ser
operativas en el mundo que
Mediante

el gesto dialéctico de develar

intentan mapear.

286

la artificialidad de dichas
divisiones a lo largo de todo su
texto, el autor hace operativo
el didlogo entre los elementos
opuestos de las construcciones
binarias de nuestro imaginario
tedrico, politico y metodoldgico.
Desde luego que, como planted
Theodor W. Adorno, todo
concepto, y toda clasificacién,
hace una violencia a la realidad
de la que rinde cuenta, por lo
cual la violencia es intrinseca
al acto de teorizar*®. Pero,
aunque el acto de seleccion
como tal sea necesario, qué se
selecciona y qué se excluye es
una decisién ideoldgica: a costa
de qué se privilegian ciertos
rasgos abstraibles y teorizables
es una decisibn que varia
histéricamente, por lo cual
es 1mperante replantearse la

teoria con el paso de la historia.

Hoy en dia, nos demuestra
Gandarilla, es preciso
reposicionar distintos cuerpos
criticos, incluido el marxismo,
para  volver a  hacerlos
operativos. Sin olvidar nunca

como el colonialismo neoliberal

489 Adorno, Theodor W. Negative Dialectics
[1966], E. B. Ashton, trad., Nueva York:
Continuum, 1983, pag. 146-8.



opera mediante jerarquias
radicales —e incluso brutales—
entre ricos y pobres, blancos
y negros, hombres y mujeres,
la aproximaciéon de Gandarilla
responde al poder multipolar de
hoy —que no por ser multipolar
es menos hegemonico—

mediante una suerte de
tactica de guerrilla tedrica,
igualmente multipolar, con
ataques desde diversos frentes
y siempre situados. El sistema
que nos rige y que incluso nos
constituye como sujetos, debe
atacarse con un uso reflexivo
de su propia logica de liquidez y

desplazamiento*®.

El resultado es una apro-
piacién y revivificacién del
marxismo, pertinente, incluso
necesaria, en el contexto del
colonialismo neoliberal. La re-
conciliacion dialéctica entre dis-
tintas vertientes del marxismo,
de la critica decolonial latinoa-
mericana, de los estudios posco-

loniales angléfonos y de autores

490 Durante la presentacién del libro en
cuestion, Gandarilla (2019) formula
el objetivo como un intento por
integrar referencias contempordneas y
cldsicas para hacer transitar un cierto
pensamiento desde Marx y el marxismo,
que sea sensible a formulaciones
enunciadas desde otras tradiciones.

resenas

contemporaneos que discurren
en clave posestructuralista, se
logra remando en contra de la
presuposicion de la alta filosofia
€como un ejercicio supuestamen-
te deslindado de condiciona-
mientos ideoldgicos e intereses
externos a si. Gandarilla logra
su cometido situando la enun-
ciacion propia e irguiendo desde
lo méas concreto aproximaciones
tedricas, criticas y metodolégi-
cas de peso. El que se planteé
una actualizacién del marxismo
desde América Latina no quiere
decir que esté construyendo un
marxismo de interés parroquial.
A sabiendas de que toda teoria
que ha alcanzado el estatus de
universal se construye desde
un sitio particular, Gandarilla
se compromete con la construc-
cion de una teoria de alcance
universal elaborada a partir de
experiencias particularmente
significativas al mundo globali-
zado: aquellas de las ex-colonias
europeas, neocolonizadas, en la
mayoria de los casos, por Esta-
dos Unidos.

Del mismo modo en que
Marx elaboré su teoria de El ca-
pital a partir del conocimiento
concreto de la experiencia en las

287

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

fabricas inglesas del siglo dieci-
nueve, Colonialismo neoliberal
se ancla en la experiencia lati-
noamericana contemporanea y
ubica la inauguracién del neoli-
beralismo en el golpe de estado
chileno de 1973, que, con el apo-
yo de Estados Unidos, utilizé a
Chile como laboratorio para ins-
tituir sus politicas econémicas a
nivel global. Tal inauguracién
muestra la indivisibilidad ac-
tual entre colonialismo y neoli-
beralismo, idea que da titulo al
libro y que en la Gltima seccién
del mismo encuentra amarre
en las discusiones en torno al
embate a la educacion en Mé-
xico. El autor analiza no solo
desde la tradicién decolonial
de nuestro continente y desde
distintas escuelas criticas eu-
ropeas, sino también desde los
estudios poscoloniales de Asia
y Africa. Al trabajar hilando
distintos continentes, distintas
disciplinas y distintas escuelas
de pensamiento el autor realiza
una ardua labor, indicando que
el valor del trabajo académico
reside en la relectura pertinente
de herramientas de transforma-
cion social e ideatica preexisten-

tes; no en la mera valorizaciéon

288

de su propio nombre como autor
individual.

II. El trabajo dialégico
como autoria

Al igual que retrabajar a
Marx desde el locus latinoame-
ricano no da por resultado una
suerte de Marx periférico, sino
que es nodal a la reformula-
cion pertinente de Marx para
la actualidad global, el ampli-
simo abanico de referencias
que maneja Gandarilla en este
libro, a través de una gama de
disciplinas, escuelas filoséficas,
tradiciones ideolégicas, sensi-
bilidades literarias y lugares y
tiempos de proveniencia no son
detrimentales a la coherencia
del libro como obra acabada,
sino constitutivos de esta. La
originalidad de Colonialismo
neoliberal reside en su entendi-
miento de toda escritura como
un acto de relectura, como una
voz que llega a instalarse en el
entrecruce de una serie de tra-
diciones preexistentes: Lo que
es 1nédito no son las fuentes,
sino cémo Gandarilla las pone a
discutir entre si, en didlogo con
contextos histéricos, geografi-
cos o disciplinarios inusitados y



como las lee, desde dénde, desde
cuando, para qué y con quienes.
Como argument6é Edgar Morin
en otro contexto: “a mayor de-
pendencia, mayor autonomia”
(2005); es decir, la originalidad
es resultado no de la falta de
dependencias externas sino, al
contrario, de la mayor multipli-
cacién y variedad de las depen-
dencias que se establecen. Las
referencias de Gandarilla son
multiples y variadas porque asi
lo exigen nuestros tiempos, es
una demanda histérica a la cual
responde este libro.

El moverse de la economia
politica al analisis estético,
a la referencia literaria, a la
teoria psicoanalitica, al analisis
coyuntural, a la teoria critica y
a los estudios culturales, y de
América Latina a Europa o a
Africa, o de lo macroeconémico
a la interioridad de los sujetos,
es una verdadera labor que hace
de este libro un trabajo en el
sentido estricto del término. En
este sentido, encontramos en
Colonialismo neoliberal algo que
rara vez sucede en la produccién
intelectual contemporanea:
congruencia entre formay fondo,
entre el contenido del discurso

resenas

y su funcién performatica. La
metodologia transdisciplinaria
en un dialogo Sur-Sur, mas
alld de una mera inscripcion
latinoamericana, es la manera
en la cual este libro demuestra
que pensar es un trabajo siempre
compartido y que toda autoria
es una forma de coautoria.
La inclusion de escritos en
coautoria también apuntala
hacia el cuestionamiento del
valor de la autoria individual
como bien fetichizado por el
sistema neoliberal de evaluacion
académica, objeto expreso de
investigacion en la Tercera
Parte del libro.

De cara a la division entre la
academia y el activismo politico
como estrategia neoliberal que
despolitiza el pensamiento
critico 'y superficializa la
actividad politica, este libro
entiende que discurrir en torno
al embate neoliberal no es
suficiente: hace falta deconstruir
del

neoliberalismo académico que

esa unidad minima
es el autor individual mediante
coautorias explicitas, mediante
un despliegue constante de la
multiplicidad de referentes y del

acto de escritura como lectura y

289

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

reescritura de otros ante nuevas
circunstancias histéricas, con
nuevas preguntas y formas de
interpelacién, como resultado
sin
dia,

propio

de exigencias historicas
precedentes. Hoy en
como lo discute el
Gandarilla, el solipsismo y la
auto-referencialidad son el
signo de los tiempos, por lo
cual el didlogo auténtico entre
posiciones y visiones distantes
se despliega como herramienta

de transformacién!.

Esta logica del dialogo, de
la transposicion, queda grabada
de manera contundente en
Gandarilla

frases

como transpola

dos centrales al
psicoanalisis, por un lado, y a
la economia politica, por el otro,
en dos analogias en las que
mantiene la légica gramatical,
estructural, de Lacan y de
Marx

transformar tanto esos cuerpos

respectivamente, para
tedricos (mediante el trabajo de
la lectura) como el mundo que
examinamos a través de dichas
herramientas tedrico-analiticas.

491 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastacién y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 232.

290

Comencemos por Lacan:
Gandarilla cita la frase clasica
del
el principio que le distingue
de Freud y que

inconsciente esta estructurado

psicoandalisis lacaniano,

dice: “el

como un lenguaje’®?; pero
no lo cita tal cual, sino con
la siguiente variacion: “el
colonialismo estda estructurado
como un lenguaje”®. Esta frase,
al inicio del capitulo sobre la
obra de Frantz Fanon, opera
como una llave de entrada para
entrecruzar los analisis intra-
subjetivos y macroestructurales
que le conciernen al libro de
Gandarilla como un todo. Mas
que cuestionar y simplemente
invertir la jerarquia de la

economia sobre la cultura,
se cuestiona la presuposicién
dicotomica que aisla ambos
ambitos. “El colonialismo esta
estructurado como un lenguaje”
es una tesls que nos permite
la estructura

entender que

492 Lacan, Jacques, “The Agency of the
Letter or Reason since Freud” [1958],
Eerits: A Selection. Alan Sheridan, ed. y
trad., Nueva York: W.W. Norton, 1977,
pégs. 739.

493 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastacién y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 92. Enfasis afiadido.



del colonialismo neoliberal da
forma no solo a instituciones
e intercambios bursatiles, a
indices poblacionales o ataques

militares, sino que también
impregna la constitucion
epistémica, sensible y

ontolégica de objetos y sujetos
en el mundo y que estos no
son independientes de las
condiciones estructurales que
primero enlisté. Centralmente,
indica que la liberacién en
un ambito es imposible sin la

transformacion del otro.

Es significativo que Marx y
Lacan, como signos de dos de los
polos mas distantes que articula
este libro, sean precisamente los
casos en los que el autor se vale
de sus respectivas estructuras
gramaticales para  explorar
su funcionamiento con nuevos
contenidos. La cita original en
que se invoca a Marx es con
la que inicia su obra magna,
El capital y lee: “La riqueza,
en las sociedades en las que
domina el modo de produccién
capitalista se expresa en un
“enorme cumulo de mercancias”
individual

y la mercancia

resenas

es su unidad elemental’®,
Parafraseadas estas palabras
de Marx por Gandarilla la
misma construccion postula: “El
engrandecimiento cognitivo, en
las “universidades” en las que
domina el “modo de produccién
del

se expresa

capitalismo  académico”

en un ‘“enorme
cumulo de evaluaciones” y los
“Instrumentos estandarizados”

son su unidad elemental”*%.

Esta parafrasis es la que
permite al autor explorar como,
contrariamente al sentido comun,
la universidad contemporanea no
es un sitio limpio y neutro desde
el cual se observa al colonialismo
neoliberal circundante, sino parte
de la maquinaria que lo produce.
La critica al sistema no puede
desentenderse de las condiciones
de su propia posibilidad, de los
usos a los que estd expuesta,
de los motivos que la disparan,
y es por ello que Colonialismo
neoliberal —cuyo analisis arranca
desde la época del colonialismo

494 Marx, Karl. Capital. vol. T [1867], Ben
Fowkes, trad. Londres: Penguin, 1990,
péag. 125.

495 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastacién y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 297.

291

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

clasico— concluye con nuestro
presente temporal, geografico,
cultural y de clase, para poner en
diadlogo sus teorias con nuestra
realidad histérica 1nmediata,
para tomar una distancia critica
de nuestro sitio de enunciacién y
de las posibilidades de praxis que

éste habilita o forcluye.

II1.El colonialismo
neoliberal esta
estructurado como un
lenguaje
Como he querido indicar,

un rasgo caracteristico de

Colonialismo neoliberal es que

logra superar la falsa dicotomia

entre lo material y lo cultural,
discusién retérica y circular que
despolitiza el anélisis y presupone
la disciplina como preexistente
a la complejidad del mundo
analizado. Esa falsa dicotomia
responde muchas veces a intereses
burocratico-institucionales, y rara
vez funciona para otra cosa que
no sea justificar financiamiento

académico.

La consciencia que despliega
el libro sobre la imbricacién en-
tre las subjetividades y las ma-
croestructuras del colonialismo

292

neoliberal encuentra un anclaje
importante en el capitulo sobre
Frantz Fanon. El colonialismo
atraviesa tanto las formas de
produccion global como atravie-
sa lo méas intimo del ser: la re-
lacién del sujeto consigo mismo.
Como apunta Gandarilla, en el
mundo fanoniano nos encontra-
mos ante “la inscripciéon de un
codigo de significacién tan po-
tente como el lenguaje y la heri-
da colonial”, por lo cual “el pro-
blema [...] de la alienacién del
sujeto colonizado es justamente
su incapacidad de formular un
horizonte simbdlico propio” ya
que “el lenguaje, es decir, la ma-
nera de simbolizar el mundo, es
ya de suyo colonial™, Esto re-
duce al negro al lugar del no-ser
y a un aspiracionismo ideoldgico
en el que su autoimagen siem-
pre esta mediada por el otro, en
palabras de Fanon: “el negro no
tiene resistencia ontologica ante
los ojos del blanco”™® y, en pa-

496 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastaciéon y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 96.

497 Citado en Gandarilla Salgado, José
Guadalupe, Colonialismo neoliberal:
Modernidad, devastacién y automatismo
de mercado, Buenos Aires, Ediciones
Herramienta, 2018, pag. 100.



labras de Achille Mbembe, este
sujeto se ve forzado a “odiar
aquel que era y pretender ser
aquel que no serda”®. Gandari-
lla y Ortega lo formulan de la
siguiente manera:

...el colonizado no tiene la
posibilidad de reconocerse,
necesita siempre de la
mediacién del blanco, es
este ultimo quien le permite
la relacién especular [...]
No hay ninguna ilusién
de sujeto transcendental,
soberano, autoconsciente,
de ahi la imposibilidad de
la ontologia [..] Lo que
existe es un colonizado
siempre “tejido” construido
y constituido en su forma
simbdlica, desde fuera, es
decir, por [...] los ojos y la
lengua del blanco. El negro

es el no-ser...*»

Este planteamiento fanonia-
no, como se argumenta en Co-
lonialismo neoliberal, pone de
cabeza los fundamentos mismos
de la ontologia occidental y es,

498 Tbid.

499 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastacién y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 101.

resenas

en ese sentido, una filosofia de
envergadura universal, parti-
cularmente relevante al capita-
lismo tardio a nivel global. Vol-

viendo a Gandarilla y Ortega:

[...] podemos adentrarnos
a la denuncia radical que
brota de la interpelacién de
Fanon: la de la miseria de
la ontologia de Occidente,
del logos [...lo cual...] es al
mismo tiempo denuncia de
una aspiracion destructiva,
apropiativa, cuyo eje
articulador es el despojo.
Despojo de la tierra, despojo
de la
del

despojo de la capacidad de

lengua, despojo

horizonte simbdlico,

reconocimiento...?®

Es desde este lugar del no-
ser que Fanon articula la furia
del
Aunque dicha forma de lucha re-

revolucionaria oprimido.
sulte quizas méas apropiada a la
guerra de independencia de Ar-
gelia en la que participé Fanon,
0 a los movimientos posteriores
de los sesentas y setentas que se
nutrieron de su pensamiento y
no tan abiertamente a tiempos
mas recientes, Gandarilla logra

500 Ibid.

293

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

incorporar el empuje y las ideas
de Fanon mucho mas alla del
capitulo en que se tematiza a di-
cho autor, su tiempo y lugar®®.
Una serie de proposiciones a
lo largo del libro se motivan o
modulan a partir de la relectu-
ra de Fanon en otros contextos,
como, por ejemplo, cuando se
discute la negacién ontoldgica
del otro en México en el caso de
Ayotzinapa®?2. Con Fanon tras
bambalinas, Gandarilla retorna
en distintos momentos a la den-
sidad ontolégica de dispositivos
macroestructurales, o a la iden-
tificacién con el lugar del no-ser,
o al auto-reconocerse en la falta
como posible herramienta trans-
formadora. Pero lo hace siempre
tomando distancia histérica del
Asi,
por ejemplo, analiza —sumando

revolucionario caribefo.
al didlogo a Byung-Chul Han-—
la condicién de auto-explotacién
del precariado contemporaneo y

501 Gandarilla (2019) enfatiza la
importancia de que Fanon escribiese
en los aflos cincuentas, con el lugar
que ocupaba la fenomenologia en aquél
entonces, antes del pliegue hacia el
postestructuralismo.

502 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastacién y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 294.

294

la necesidad de estrategias dis-
tintas a las requeridas en afios
anteriores para afrontar, como
sujetos intervenidos por el colo-
nialismo neoliberal, las nuevas
estrategias de la hegemonia del
poder®%,

La capacidad de Gandarilla
de extrapolar a Fanon, como lo
hace con Marx, y con varios otros,
no se debe, como he apuntado, a
una deshistorizacién de dichos
autores sino a lo contrario: a su
profunda historizacién tanto de
su momento de produccién como
del momento presente de su
recepcion. La contemporaneidad
exige una forma de combatir al
poder que sea constantemente
mévil y vigilante de las
posibles contradicciones entre
lo que la critica propia dice
que hace y lo que realmente
hace, de cémo le podemos
hacer el juego al sistema al
aparentar lo opuesto (o incluso
al proponernos lo opuesto). A
través de Anibal Quijano —y
valiéndose de metaforas de

Charles Baudelaire— Gandarilla

503 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastacién y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 230.



problematiza la distancia entre
lo que el discurso realmente
hace y lo que el discurso dice
que hace hoy en dia®®. Concluye
la 1dea con el siguiente parrafo:

La gramatica de lo que nos
dice la universidad el dia
de hoy no puede eludir,
entonces, la semidtica del
capital, no puede estar
ajena al codigo entero de
la cadena de significacion,
no es ajena a su afuera,

eso es enteramente clerto,

sin embargo, la entidad
universitaria no esta
subsumida de pleno al

c6digo simbdlico del capital

corporativo 'y su voraz
comportamiento apropiador

y rentistico.5%

Abriendo esta grieta de po-
sibilidad, esta rendija, pequena
pero concreta, el autor de Colo-
nialismo neoliberal imagina la
posibilidad de que accedamos a

504 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastacién y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 322.

505 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastacién y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 325.

resenas

un lenguaje mas alla de aquél
impuesto por la hegemonia, la
posibilidad de un horizonte sim-
bélico propio o, al menos, apro-
piable. En contraste a Gayatri
Spivak (2003), plantea que el or-
den hegemonico y el orden sim-
bolico no son 1dénticos, existe la
posibilidad de transformacién a
pesar de que siempre hablamos
en un lenguaje impuesto. Esto
debido a que el lenguaje, deter-
minado por su gramatica, no
puede determinar las infinitas
conjunciones posibles ni la evo-
lucién histérica de una lengua y
de un hablar.

IV. Transformacion
Para la teoria critica de

Frankfurt la
transformacion de la realidad es

la Escuela de

la medida mas pertinente para
evaluar qué es una teoria critica
y qué no lo es; asi lo plante6 en
su texto fundacional de 1937
Max Horkheimer (2003). En
el auto-entendimiento de este
libro como un “relevo de sentido
en la Teoria Critica” (2018: 18),
resulta inevitable la pregunta:
;podemos pensar, en el sentido
planteado por Horkheimer, a

295

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

Colonialismo neoliberal como
una teoria critica?%%

En la introduccién, reflexio-
nando sobre como su volumen
esta construido a partir de una
serie de textos diversos, Gan-
darilla reflexiona en torno a
qué es un libro. Me parece que
esta discusion se puede refor-
mular de acuerdo al énfasis en
la transformacién que hace el
mismo autor a lo largo de dis-
tintos capitulos. Pensaria yo no
tanto en qué es un libro sino en
qué hace un libro, qué transfor-
ma. Para ello hay que entender
la transformacién no sélo como
un cambio a nivel directamen-
te material sino un cambio en
nuestros modos de imaginar,
pues la imaginacién es co-cons-
titutiva del mundo. Pregunto
s1 para transformar la realidad
es necesario cambiar nuestras
formas de pensar en abstrac-
to, las cosas que pensamos, con
quienes las pensamos y como las

506 Respondiendo indirectamente a esta
pregunta, Alberto Betancourt (2019)
cita a Gilles Deleuze para proponer que
entendamos  Colonialismo  neoliberal
como un artefacto de combate. Agrega
que podemos concebir este libro como
una politica libidinal que sirva a la tarea
transformadora, un dispositivo pulsional
en el cual la o el lector encuentre placer en
la estética de la rebelion que el libro ofrece.

296

pensamos. Pregunto si se puede
llevar a cabo tal transformacién
a través de una praxis critica
acotada, en nuestro contexto in-
mediato: la universidad, repen-
sado desde donde, qué y por qué
compartimos nuestro pensar.

Para comenzar a trazar
respuestas, cabe recordar que
Gandarilla se enfila a cerrar el
libro abriendo la posibilidad de
una universidad transmoderna,
partiendo del entendimiento
dusseliano del término. Habiendo
revelado las estrategias mediante
las cuales el colonialismo
neoliberal captura afectividades,
inteligencias y fuerza de trabajo
a lo largo de su libro, Gandarilla
ofrece un potencial distinto
hacia el cierre, aclarando que el
prefijo “trans” en “universidad
transmoderna” ha de entenderse
en el sentido de nuestro potencial
como sujetos transformadores®’.
Mientras que al inicio del libro
Gandarilla relata su voluntad
—inscrita  colectivamente— de

construir una teoria critica

propia a nuestro tiempo y lugar,

507 Gandarilla Salgado, José Guadalupe,
Colonialismo neoliberal: Modernidad,
devastacién y automatismo de mercado,
Buenos Aires, Ediciones Herramienta,
2018, pag. 323.



a lo largo del mismo articula
distintas voluntades para forjar
nuevas formas de idear el mundo,
quizas precondicién necesaria
para su cambio material.

La teoria critica hoy en dia
se enfrenta a una totalidad
que, como sugiere el propio
Gandarilla, posiblemente ni la
Frankfurt

ante el fascismo pudo haber

misma Escuela de

imaginado. Como también ha
observado Mark Fisher (2013)
en la

nunca antes historia

estuvimos ante un sistema

tan totalizador, nunca antes
nos llenamos tanto la boca con
discursos sobre la importancia
de la comunidad, y a la vez
nunca antes nos concebimos de
una forma tan individualizada.
Colonialismo neoliberal parece
dirigirse a encontrar un afuera a
este embrollo, pero ala vezindica
que ese afuera esta adentro
nuestro y adentro del sistema,
en una relacionalidad distinta,
en el sujeto dialdgico, colectivo y
situado, no afuera del individuo
sino en su reconstitucién
mediante la socializacion de sus
padecimientos existenciales,
que son también padecimientos

politicos y econémicos.

resenas

Una posibilidad para mi
se abre al leer este libro como
un proceso de liberacién de mi
propia relacion con las historias
que me preceden, me circundan
y me ocupan, forjandome como
lectora, como sujeto, como sujeta.
Este libro, como todo discurso,
construye subjetividades y nos
interpela como el tipo de sujeto
colectivo que queremos seguir
luchando por ser, un poco con
Amin, Silvia

Fanon, Samir

Federici, Bolivar Echeverria

y Saskia Sassen, otro poco
Walter

Rodney, José Carlos Mariategui

con Pierre Bourdieu,

y Enrique Dussel; un tanto
con Giorgio Agamben, Jacques
Derrida, Spivak y Lacan, un
tanto mas con Marx, Antonio
Gramsci, Immanuel Wallerstein
y Walter Benjamin; con nuestros
colegas, con nuestros escuchas
No porque

y lectores. sean

estas colectividades ideales o
armoniosas, sino precisamente
por las rupturas y desacuerdos
que nos obligan a pensar siempre
mas alld, desde la periferia del
capitalismo y de la modernidad,
periferia que es, en realidad, su
centro y su fundamento renegado.

Esta centralidad filoséfica

297

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

y econémica renegada de la
periferia contemporanea es lo que
José Gandarilla Salgado bautiza
como Colonialismo neoliberal.

Bibliografia

Adorno, Theodor W. Negative
Dialectics [1966], E. B. Ashton,
trad. Nueva York: Continuum,
1983.

Betancourt, Alberto. “Presentacion”,
Colonialismo neoliberal.
Auditorio CEIICH, UNAM,
Ciudad de México, 21 de agosto,
2019. Acceso 28 de agosto, 2019,
https:/lyoutu.be/r_al3C-sz1E

Fisher, Mark. “Exiting the Vampire
Castle”,

de noviembre,

Open Democracy, 22
2013.
2019, https:/

www.opendemocracy.net/en/

Acceso

28 de agosto,

opendemocracyuk/exiting-

vampire-castle/

Gandarilla Salgado, José Guadalupe.
“Presentacion”,  Colonialismo
neoliberal. Auditorio CEIICH,
UNAM, Ciudad de México, 21
de agosto, 2019. Acceso 28 de
agosto, 2019, https://youtu.be/r_
al3C-sz1E

Gandarilla Salgado, José Guadalupe.
Colonialismo neoliberal:

Modernidad, devastacion y

298

automatismo de mercado.
Ediciones Herramienta, Buenos

Aires, 2018.

Horkheimer, Max. “Teoria tradicional

y teoria critica” [1937], Teoria
Edgardo Albizu vy
Carlos Luis, trads. Amorrortu
Ediciones, Buenos Aires, 2003.

223-271.

Critica,

Lacan, Jacques. “The Agency of the
Letter or Reason since Freud”
[1958], Ecrits: A Selection. Alan
Sheridan, ed. y trad. Nueva York:
W.W. Norton, 1977. 738-756.

Spivak, Gayatri Chakravorty.
“;Puede hablar el subalterno?”
[1988], Diaz G,
trad., Revista Colombiana de
Antropologia 39 (2003): 297-
364. Acceso 27 de agosto de
2019,

action.php?kt_path_info=ktcore.

Antonio

http://kt.micrositios.net/

actions.document. view&fDocum

entld=14908&forceopen.
Marx, Karl. Capital. vol. I [1867],
Ben Fowkes, trad. Londres:

Penguin, 1990.

Morin, Edgar. “Complejidad
restringida, complejidad
general”, UPCommons, 2005.

Acceso 26 de agosto de 2019,
https://upcommons.upc.edu/
bitstream/handle/2099/3883/
Complidad%20restrinjida%20
complejidad%20general.pdf



resenas

Lazo Briones, Pablo. J.M. Coetzee: los

imaginarios de la resistencia.
Ciudad de México: Editorial Akal, 2017

Felipe Victoriano

Universidad Autonoma de México

Partiria intentando disefiar
un horizonte de lectura de este
libro. Como se suele llamar: un
aparato critico. Pero entiéndase
bien: la intencién no seria revelar
o dejar ver el horizonte (critico)
a través del que Pablo Lazo lee
a Coetzee, sino un horizonte
que me permita a mi situar una
lectura propia, personal, del
modo en que éste lee a Coetzee.
Después de todo, lo que aqui esta
en juego son formas de lectura
que confrontan disposiciones que
podriamos llamar privadas. La
lectura tiene esa complejidad. Es
intima, solitaria, privativa, pero a
la vez, de manera paradojal, posee
el don de construir comunidad,
de establecer un “socius”,
conexiones entre quienes leen.
La “fraternidad de los lectores”
en torno a la cual una obra o un
autor son determinados en cuanto
tales. Una fraternidad que, como

todas, resulta ser heterogénea,

cruzada por contradicciones
o antagonismos propios de la
comunidad politica o civil que
supone a los lectores, pues no
solo existe en esta comunidad o
“republica” el lector tradicional,
ilustrado o del disfrute, sino
también el del editor o el del
censor, que lee con la sensibilidad
administrativa de calcular si el
publico debe o no leer tal o cual
obra -cuestién que es tratada por
lo demas, de manera magistral,
por el propio Coetzee en el prefacio

con que se abre este libro.

Preguntémonos por un
momento jhay obra (literaria,
filosdfica, etc.)

esta lectores

artistica, sin
comunidad de
que la hacen posible? Desde
cierta perspectiva, lo que
modernamente llamamos autor,
aquel que, debiéndose a esta
desde

su escritorio clerta escena de

comunidad, imagina

la recepcion de su obra, seria

299

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

incluso un lector; quizas, de

modo privilegiado, seria el
primer lector de esta comunidad,
quedando entonces incluido
en esta red de sensibilidades
heterogéneas. Insistiria en esta
interrogacién, la cual tiene que
ver a su vez con la escritura,
que de igual modo resulta ser
una actividad solitaria, intima
y personal, cuyas consecuencias
estarian implicadas de manera
profunda y esencial en el
ambito de lo comun. Estaria
en juego aqui la cuestién de la
literatura en tanto especificidad.
consistiria  esta

(En qué

especificidad? Consistiria en
una experiencia al interior de
un espacio atravesado por la
polaridad irreductible entre lo
individual, lo fragmentario, lo
intimo y privativo, y el dmbito
de los asuntos publicos, de la
comunidad politica y la cuestién
de la accién colectiva. Creo que
este asunto es central puesto
que cruza todo el libro. A modo
de hipoétesis general de lectura,
diria que se trata de un libro
que aborda precisamente la
cuestion de la lectura como
actividad critica. No de como
leer literatura desde tal o cual

300

registro, sino del acto propio de
leer, y de los efectos que éste
tendria para una comunidad
eminentemente politica.

Ahora bien, este horizonte
critico de lectura que quiero
trazar en torno a este libro,
posee, de entrada, un conjunto
de supuestos que habria que
compartir. En primer lugar,
debemos suponer que hay algo
(o alguien) llamado Coetzee.
Este supuesto puede resultar
un poco extravagante, por lo
que debemos precisarlo. No se
trata del individuo llamado o
inscrito bajo este nombre, o de
la evidencia testimonial de una
sustancia vital que responde al
nombre John Maxwell Coetzee,
sino de la cuestién de la firma.
No de quien firma, sino de lo
que la firma (Jota eMe Coetzee)
viene a representar en el
ambito publico. Como sabemos,
la firma representa no sélo al
autor, sino, también, representa
aquello que podemos llamar
el cierre simbdlico de la obra.
En este sentido, la firma seria
una voluntad de obra, por lo
que incluso, para extremar el
argumento, el texto andénimo

estaria también firmado. La



cuestién aqui es ;hay algo que la
firma sella o clausura respecto
de una circulacién que le seria
siempre exterior, siempre
delimitada por la propiedad
del nombre de aquel que firma?
So6lo con el animo de resaltar la
profundidad de esta cuestiéon, me
pregunto (y particularmente en
el caso de J. M. Coetzee) ;dénde
estd o de qué lado estd esta
representando
del

mundo “real”, desde la voluntad

firma? ;Acaso

al autor desde el lado

creativa, desde el ambito de la
propiedad del derecho de autor,
o bien desde el lado de la ficcién,
indicando una zona imaginaria,
como aquel personaje homénimo
que emerge en sus novelas, ese
Coetzee de Informe Vietnam
o ese John Coetzee en Verano,
del cual un joven escritor inglés
prepara su biografia?

En segundo lugar, el
supuesto de que eso que la firma
sella, con toda la dificultad que
venimos ensayando, constituya
una unidad en si misma. Es decir:
que eso llamado J. M. Coetzee
englobe o resuma a una Obra en
tanto unicidad, cierta coherencia
estilistica o de sentido, una voz

comun que se repite en cada

resenas

episodio narrativo y que define

una configuracion especifica
del

atribuible a esa firma.

propiamente
Por
atribucién

lenguaje

altimo, que esa

sea legible, constatable por
cualquiera de nosotros, y que
pueda ser contemplada a través
del tiempo (no necesariamente
comprendida, pero si reconocida)
como

una singularidad

irrepetible en su forma.

En funcién de estos supuestos,
me gustaria proponer algunas
hipétesis de lectura:

1) En un arrebato de sintesis,
diria que Pablo Lazo logra, con
mucha solvencia por lo dem4s,
ubicar en la obra de Coetzee una
figura recurrente, que insiste a
través de sus novelas y ensayos,
a lo largo de toda su produccién,
y que le permite instalar un
dispositivo de analisis que
recorrera por completo su texto.
(En qué consiste esta figuracion?
En lo que él llama “imaginarios
de la Estos

imaginarios no son metaforas

resistencia”.

a través de las cuales logramos
transportar contextos narrativos
a situaciones que podemos llamar
“reales” (como en la moraleja
o en la ensenanza proverbial,

301

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

0 en la pardabola, ete.), sino que
son “escenas” en las que el lector
queda prendido (entiéndase:
adherido,

por efecto de una conversién

capturado, sujeto)
afectiva. Esta conversion, si bien
tiene un momento refractario,
centrifugo, no funcionaria como
una revelaciéon racional, sino
en un plano en donde el sujeto,
inmiscuido en la interpretacién
privada, queda afectado,
alterado por un escenario de
transferencia emotivo. Tal vez la
deriva anglosajona del término
simpatia, symphaty, retenga con
mayor claridad esta conversidn
que ocurre como una tonalidad
subjetiva que hace que uno se
proyecte en el otro, sintiendo a
través de él o ella. De este modo,
los imaginarios operarian como
detonadores de una accién que
no seria meramente individual,
recluida en la intimidad
fragmentaria del sujeto lector,
sino que se volcarian hacia el
ambito de las reciprocidades.
Comentando a El maestro de
Petersburgo, una de las novelas
escrita de

mas Dbellamente

Coetzee, Pablo Lazo sostiene:

La rabia del lector al seguir
la trama [la rabia, esen-

302

cialmente la ira, entendida
como detonador emotivo de
la conversién] [...] desem-
boca en un cuestionamien-
to sobre su propio contexto
como un espejo céncavo que
lo agranda, y desde esta
magnificacién se dispara en
él [en el lector] la necesidad
de un reparo critico sobre
sus propias condiciones so-
cio-politicas y la posibilidad
de transformarlas transfor-
mandose él mismo.?%

Otro extracto en esta linea.
Aqui Lazo comenta la novela
Elizabeth Costello, homénimo de
un personaje extremadamente
complejo, escritora australiana
que vive dando conferencias,
defensora de los animales,
critica de si misma, que incluso
ha irrumpido en otras novelas de
Coetzee de manera sorpresiva,
como un fantasma que se
apodera de su propia actividad
suerte de

ficcional. Es una

personaje-virus: deviene otros

contagiandolos con su juicio
critico, politicamente incorrecto,

pronunciando la verdad que

508 Pablo Lazo Briones, J. M. Coetzee: los
imaginarios de la resistencia (Ciudad de
México: Editorial Akal, 2017), 121.



nadie quiere escuchar o, més
bien, que todos han olvidado
para tener una verdad. Escribe
Pablo Lazo:

Por este repliegue critico y
dislocante del intelectual,
accionado en el mundo
en el que vive y del que
vive, gracias a esta doblez
estratégica de lo que escribe
y de lo que dice en la esfera
[Elizabeth

Costello] pone al lector en su

pablica  [...]

propia ocasién de disidencia,
provoca su accidbn  al
enfrentarlo criticamente al
mundo de c6digos asumidos y
esclerotizados en el que vive,
pues pone en tela de juicio
esta codificaciéon asumida
desde dentro y desde fuera,
en el margen de cosas que la

componen.®®

El lector seria objeto de un
impulso refractario, recursivo,
por lo cual seria también sujeto
de su propia lectura. Esto me
parece muy interesante porque
propone una teoria de la lectura.
Sin embargo, me preguntaria
en este contexto reflexivo: ;/no

es también el lector quien

509 Ibid, 151.

resenas

de lo
escrito? Esto udltimo, respecto

transforma el sentido

de los supuestos con los que

iniciamos estos comentarios.
Digamos que el autor (Coetzee)
le da algo al lector, a la republica
de lectores, pero estos también
le dan algo al autor, algo que no
debiera reducirse simplemente a

un acto interpretativo.

2) Ahora bien, la accién-
reaccién entre texto y lector se
encuentra definida en el libro
de Pablo Lazo por la cuestién
Dicho de
otro modo, resistencia seria el

de la resistencia.

nombre de la accién que detona
la inventiva literaria o el espacio
ficcional que se lee. Pero /de
qué resistencia se trata cuando
lo que estd en juego es un
ejercicio tan pueril e inofensivo
como leer literatura, ficcién
narrativa o fabulaciones? Es
cierto que la llamada literatura
comprometida (o ideoldgica) es
todo un tema que, apropoésito,
Lazo despacha con cierta agilidad
en la primera parte del libro. Es
cierto también que Coetzee fue
blanco de criticas precisamente
por su relacién distante con
el Apartheid y comparado de

manera recurrente con clerta

303

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

narrativa mds combativa (o
mas directa) como la de Nadine
Gordimer. El asunto seria, al
menos en este libro, el grado de
sofisticacién con el que habria
que pensar la propia idea de
literatura y, por cierto, la idea
misma de resistencia. Habria
que re-semantizarlas respecto
de su contenido vulgar. En
este sentido, trazando lineas
alli donde

trabajo minucioso por parte de

gruesas hay un
Lazo, la literatura de Coetzee
no seria el mero reflejo de
ciertas condiciones materiales
de la existencia sino algo maés
profundo, mas elaborado; un
lugar donde se bordan zonas
complejas en que la figuracién y
la realidad quedarian implicadas
de manera irresuelta. A estas
zonas, Pablo Lazo, con dominio
del recurso filoséfico, le llama
“Intersticial”. El intersticio no
es el “entrelineas”, o el mensaje
cifrado, o lo que simplemente
subyace a la energia totalizadora
del poder. El intersticio es mas
bien un pliegue, un exceso, una
colindancia que le brota a esta
energia, precisamente cuando
ésta cree haber irradiado por
completo el espacio en que se

304

realiza. Lo intersticial, que
tendria en esencia -seguin
mi criterio- una dimensién
topolégica, teldrica, posibilita

(“composibilita”, para usar la
nociéon de Badiou que utiliza
Lazo) la resistencia. Pero la

resistencia aqui no es una
fuerza que se opone a otra, ni un
combate ni una confrontacién, ni
siquiera una stasis. El pliegue no

puede ni debe ser una trinchera:

Si la resistencia intersticial
no sélo es un momento de
oposicion fugaz, si ha de
extenderseyestarcontenidaen el
tiempo como accién permanente
de dislocamiento y disolucién
de las sedimentaciones sociales,
es decir, si ha de tener una
efectividad real como tactica de
lucha, {como asume el momento
iracundo que se expresa en la
forma de una subita violencia
destructiva?°1©

Esta pregunta se repite a
lo largo del libro de muchas
formas. Creo que aqui, en esta
interrogacién, se juega en el
libro no sélo una tesis en torno a
los imaginarios de la resistencia
en la obra de Coetzee, sino todo

510 Ibid, 85.



un proyecto critico. La idea seria
coOmo pensar una resistencia
que no sea beligerante, violenta,
antagonista y frontal, sin que con
ello pierda su condicién activa,
afirmativa, productiva. El punto
es delicado. Quizds también

confuso, puesto que, creo, o
quiero creer, que no se trata de
que lo intersticial inaugure una
nueva forma de la resistencia,
o que la determine desde otro
lugar del que ha sido usualmente
significada. Entiendo que lo
intersticial, en tanto que tal,
no debe definir la resistencia
sino complicarla o implicarla
en una relacion inmanente a
su propia légica confrontativa.
Esta implicacion me resulta, en
lo personal, problematica, y no
dudo que debiera prometernos

una discusién mas precisa con el

autor.

3) En torno a estos
imaginarios de resistencia,
Pablo Lazo “invita” a toda

una multitud de pensadores,
filésofos, escritores a trabajar
junto a él esta categoria. Sin
pretender ser exhaustivo,
nombro los mas recurrentes:
Platon,

Nietzsche, Heidegger, Derrida,

Aristoteles, Hegel,

resenas

Sloterdijk, Deleuze, Taylor,
Agamben, Honneth, Badiou,
Ziiek, del lado de los filosofos;
Foe, Melville,
Kafka, Joyce, por el lado de los

Dostoievski,

escritores. jTodo un batalléon! Me
interesa, no obstante, la cuestién
de la “invitacién”, puesto que
todos ellos (nombres y firmas)
estan hospedados en este texto.
No referidos o impelidos a tener
que responder a las exigencias
del argumento, sino mas bien
albergados sobre un horizonte de
verosimilitud que me gustaria
precisar a modo de conclusién.

Mientras comenta una de
las novelas de Coetzee mas
sudafricana 'y politicamente
implicada en el contexto del
apartheid, La edad de hierro,
Pablo evoca la nocién de Derrida
de “hospitalidad absoluta”. La
escena general es la siguiente:
a un mujer grande y enferma
de cancer, la Sra. Curren,
que vive sola en su casa de los
suburbios, se le instala de pronto
un vagabundo en el jardin. A
partir de una relacién compleja,
ella ira adoptandolo hasta el
punto de hospedarlo en su casa y
comenzar a vivir con él. Pablo ve

ahi esta figura de la hospitalidad

305

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

incondicionada que seria,
clertamente, la condicién de toda
hospitalidad posible. Derrida
lo planteaba de este modo: “la
hospitalidad absoluta exige que
yo abra mi casa y que dé no sélo
al extranjero [...] sino al otro
absoluto, desconocido, anénimo,
y que le dé lugar, lo deje venir,
lo deje llegar, y tener en el
lugar que le ofrezco, sin pedirle
reciprocidad (la entrada en un
pacto) ni siquiera su nombre.”!!
Esta cita extensa la hace el
propio Lazo en el capitulo 2 de su
libro. Intenta, a través de ella,
explicar el gesto extraordinario
de la Sra. Curren para con este
este “otro”

desconocido, que

511 Ibid, 52; nota 23 del capitulo 2.

306

aparece en su horizonte sin
aviso ni invitacion. En funcién
de esta cita, al comienzo de este
capitulo, Pablo Lazo repite este
mismo gesto. Intenta pensar
aqui la vinculaciéon entre dos
pensadores  muy  disimiles
entre si: Axel Honneth y Gilles
Deleuze, a los que deja entrar en
este libro sin condicién aparente.
Digamos, en conclusién,
que les da hospitalidad sin
exigirles protocolos de entrada,
sin someterlos a escrutinios
formalizadores. Estan ensucasa,
como quien dijera, invitados a

compartir la mesa.



resenas

Rodriguez Freire, Raul. La condicion
intelectual. Informe para una academia.
Vina del Mar: Mimesis, 2018.

Luis Ignacio Garcia
Universidad Nacional de Cérdoba y CONICET

Escribir con el cosquilleo del talon

Este libro se publica en
Chile en 2018. Aparece a 100
anos de la reforma universitaria
de Cordoba, cuando a este lado
de la cordillera se realizaban
los festejos conmemorativos a
la vez que se avanzaba con la
implementaciéon cada vez mas
decidida de ese “plan Bolonia” que
mancilla la memoria reformista,
y a diez anos de la crisis del 2008,
cuando la uberizacién del mundo
se comienza a vislumbrar como
la mejor opcién para prolongar la
espectral y destructora sobrevida
de la financiarizacién del capital,
en la fase de su mas patente
crisis. Radicalizando el espiritu
de la reforma universitaria del
18 y enfrentando desde sus raices
la crisis capitalista post-2008, el
libro es una defensa apasionada
de la figura del trabajador como

nudo de una resistencia a la

“silicolonizaciéon” del mundo. Esa
figura, como la de la universidad-
taller

que la acompana vy

complementa, deconstruye la
escisién y jerarquizacién entre
intelecto y materia sobre la que se
funda tanto el saber universitario
como las ficciones del capital
(financiero), y las devuelve al
torbellino mimético de la mano,
ajena a las dicotomias metafisicas
de la dominacién capitalista y
de la division entre hombre y
animal (como ya lo vio el simio
de Kafka, desde el subtitulo del
libro). Mimesis, no lo olvidemos,
se llama la editorial que este
provocador titulo inicia.

Para decirlo precipitadamen-
te, rodriguez freire renueva la
critica a la estandarizacion de los
saberes y de la cultura en el ré-
gimen de produccién intelectual

contemporaneo, mostrando las

307

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

formas maés recientes de coaccién
y de fetichizacién del trabajo in-
telectual, y apostando por la ins-
cripcién de un incalculable en la
materialidad de una academia
por venir. Es implacable al de-
mostrar los distintos mecanis-
mos, desde los criterios del “factor
de impacto” hasta la “indexacién”
de las publicaciones pasando por
el aparentemente inocente uso de
“academia.edu”, a través de los
cuales vamos naturalizando for-
mas sofisticadas e insidiosas de
abstraccién de nuestro trabajo, y
que van consolidando, en practi-
cas cotidianas, la progresiva ube-
rizacién del saber y la academia.
Sin embargo, el libro se muestra
tan severo contra la estandariza-
cién como contra las criticas mas
usuales a ella, desde las distintas
formas de jerarquizacién de lo es-
piritual frente a lo maquinal, de
la dignidad de lo intelectual con-
tra lo material, en una palabra, de
toda critica de la estandarizacion
que no sepa a la vez deconstruir
la raiz de esa estandarizacion,
que es la dicotomia metafisica (;0
ella misma fundadora de la meta-
fisica?) entre trabajo intelectual
y trabajo manual. La critica a la
abstraccién del trabajo intelec-

308

tual sélo puede hacerse, nos viene
a decir este libro, desde la reivin-
dicacion del trabajo mas alla de la
abstraccién capitalista, y nunca
desde una nueva abstraccién es-
piritualizante, siempre dispuesta
a acompanar la progresiva sub-
suncién del espiritu absoluto rea-
lizado, esa maquina de la abstrac-
cién real, el capital. En este libro,
el “trabajo intelectual” se postula
a la vez contra el productivismo
estandarizado y contra el ensa-
yismo idealizante, dos formas
complices de una misma acumu-
lacién del capital intelectual.

No es en absoluto irrelevante

este gesto materialista en
tradiciones como las de nuestra
region, donde bajo el resguardo de
los prestigios criticos del género
“ensayo”’ muchas veces se ejercid
la critica del nuevo espiritu
académico del paper desde la mas
rancia critica a la “traicién de los
clercs”, vale decir, no desde una
critica materialista sino desde
el siempre disponible retorno
reaccionario a la soberania del
espiritu. En este trabajo, repito,
la critica del “paper”, como
paradigma de la estandarizacién
del saber, se realiza desde la

critica de la mercancia y desde



la reivindicacién de la figura del
trabajador. Aqui la lectura mas
interesante es sin dudas la que se
realiza del Benjamin materialista
que denostaba la “melancolia de
izquierdas” de la critica burguesa
al capital, y que recordaba que
“la lucha revolucionaria no es
entre el capitalismo y el espiritu,
sino entre el capitalismo y el
Un

inusual en el

proletariado”. Benjamin,
por otra parte,
muy benjaminiano escenario de
discusién chileno, y en el debate
benjaminiano contempordneo en
general: el que pensd, en toda
su radicalidad, al autor como

productor.

Pero, a la vez, el trabajo
reivindicado aqui no es cualquier
trabajo, ni el autor es cualquier
“productor”. Asi como el libro
parte aguas en la critica al
paper,
diferencia al

también inscribe una
interior de las
tradiciones materialistas
que reivindican la figura del
trabajador. El libro aspira a un
productor improductivo. Para
mostrar que esto no es un mero
oximoron, resulta esencial en
su argumentacion la distincién
entre productivo y

Una

trabajo

trabajo improductivo.

resenas

distinciéon planteada desde una
incisiva relectura de Marx, que
acaso marque el eje tedrico,
del libro. El

escenario para esa relectura esta

filoséfico-politico,

delimitado por una discusién que
tensa el libro entre las lecturas de
Marx del posobrerismo italiano,
sobre todo en la version de Toni
Negri, y las relecturas de la
nueva critica del valor, sobre
todo alemana, de Robert Kurz
y compafiia. Si en ambos casos
se toma nota de la revolucién
microelectronica que abrié a
nuevas formas de acumulacién
del capital a partir de los afios 70
y 80, y a la tendencial disolucién
de la

manual y trabajo

escision entre trabajo
intelectual
en el capitalismo postfordista o
neoliberal, el libro impugna a la
tradiciéon autonomista por ser
incapaz de ofrecer una critica al
trabajo abstracto —el corazoén de la
nueva critica del valor alemana—,
y por tanto es incapaz de ofrecer
otra fuente para su nocién de lo
“comuUn” del comunismo que no
sea la produccién capitalista de
valor. Para el posobrerismo el
valor comunista equivale, aunque
socializado, al valor capitalista,

precisamente en el parametro

309

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

de la equivalencia, nucleo de la
productividad  especificamente
capitalista, y, por tanto, eje de
la critica del valor expresada
primeramente como critica del

trabajo abstracto.

y contintian
libro
hecho enteramente de matices,

Sin  embargo,
las diferencias en un
rodriguez freire nunca aceptaria
la visién apocaliptica de lo politico
que encontramos en los criticos
del valor, para quienes la politica
aparece completamente capturada
por las astucias de un “sujeto
automatico” desbocado en su
alucinada conquista de la totalidad
de lo real bajo las mallas de la
valoracién capitalista. Sobrevive
en el libro una nocién, digamos,
autonomista de lo comun, aunque
irreductible al  autonomismo
italiano. Una nocién de lo comun
igualmente resistente a lo
“publico” o a lo “estatal” (el libro,
no se olvide, se escribe en Chile),
que busca la potencia de lo politico
abriéndose paso en la separacién
productivo y

entre  trabajo

trabajo improductivo, quiza el
anclaje fundamental de la fuerza
utépica de este libro, y acaso la
singularidad méas nitida no sélo en

relacion al marxismo italiano, sino

310

también al pesimismo antipolitico
de los criticos del valor.

Asi llegamos al tercer despla-
zamiento fundamental del libro: 1a
postulacién del trabajo intelectual
como (potencialmente) improduc-
tivo. Si la tradicion materialista
ya habia intentado romper la es-
cision metafisica fundante que
separé trabajo intelectual y traba-
jo manual, y si el neoliberalismo
vino a sugerir que el modelo del
trabajo productivo futuro tampoco
considerara relevante esa separa-
cion, rodriguez freire viene a ins-
cribir la disonancia critica en otro
lugar: ya no se trataria tanto de
pensar la diferencia entre trabajo
intelectual y manual, sino entre
trabajo productivo e improducti-
vo. Ante la crisis contemporanea
del trabajo, el capital se defiende
con la subsuncién del trabajo im-
productivo, convirtiéndolo, nueva-
mente, en productivo. Vale decir,
toda inconmensurabilidad, toda
valoracién no-capitalista, vuelve
a ser reconducida al terreno de lo
calculable. El trabajo intelectual,
para rodriguez freire, es el territo-
rio en el que mas vividamente se
daria esa disputa por un trabajo
inconmensurable que permanen-
temente intenta ser reducido a



trabajo abstracto, a trabajo sin
mas, a trabajo sans phrase.

La hipétesis fundamental del
libro se va redondeando. Y tiene
al menos estos tres movimientos:
reinscribir al intelectual en la
produccién, contra todo ideal de
autonomia del espiritu; distinguir
luego trabajo productivo de
trabajo improductivo, sefialando
a este ultimo como produccién de
no-abstraccion (sea intelectual o
manual), esto es, de no-metafisica,
como producciéon de valor no
capitalista, como inscripcién
de valor inequivalente, de una
forma de valorar irreductible
a la acumulacién; postular al
trabajo intelectual como trabajo
(potencialmente) improductivo.
Todo ello

trabajo intelectual en el centro

implica situar al
de las disputas anticapitalistas
contemporaneas, v, por
supuesto, de manera correlativa,
en el centro de las formas
contemporaneas de valoracidn,
extraccion y acumulacién: la
financiarizacion de los servicios
educativos como paradigma del
denominado “capital humano”.

Claro que una tal hipdtesis no
es exactamente, o no solamente,
“tedrica”. Si asi lo fuera, caeria

resenas

en una fragante contradiccién
performativa al volver a separar,
aquello

en la enunciacién,

que se propone como unido
en el enunciado. Nuevamente
Benjamin:podemostenertodaslas
opiniones criticas que queramos,
incluso las mas anticapitalistas,
pero simultaneamente abastecer
con ellas el aparato capitalista
de producciéon (intelectual). El
libro es, en su propia forma y
materialidad, un esfuerzo por
romper con las dicotomias que
se deconstruyen en su texto,
antes que nada, entre forma y
contenido, entre materialidad y
espiritu. La palabra clave aqui
creo que es experimentacion: la
dimensién experimental de todo
texto seria aquel plano inclinado
en el que se tocan enunciado y
enunciacién, para ensayar no
s6lo una critica de ideas, sino una
critica del dispositivo mismo de
la critica, una critica que evite
el epitome de la neutralizacién:
abastecer el

aparato  con

opiniones anti-aparato.

La editorial, recuérdese, se
llama mimesis. Qué no podria
ser dicho bajo tan prestigioso
nombre. Y sin embargo, creo
que este primer libro sirve para

311

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

precisar lo que por tal se esta
entendiendo aqui. Segun lo que
venimos diciendo, queda claro que
la mimesis no se la piensa ni como
puente metafisico entre lo sensible
y lo inteligible, ni como contrato
realista de representacién entre
lenguaje y mundo. La mimesis
de la que aqui hablamos es la que
nos recuerda la imposibilidad de
establecer una frontera definitiva
entre humanidad y animalidad,
entre cultura y naturaleza, la que
nos recuerda (como se sugiere ya
en el subtitulo kafkiano y luego
se recupera explicitamente en el
libro) que “a todos los que caminan
por la tierra les cosquillea algo
en el talén; tanto al pequefio
chimpancé como al gran Aquiles.”

Este gesto se traduce en la
elaboracién de un objeto, un arte-
facto, que reivindica todos aque-
llos aspectos de la produccién del
libro que contribuyan a revertir
la abstraccion equivalencial del
trabajo (intelectual): la autoexclu-
s16n de los circuitos de indexacidn,
por un lado, y la puesta de mani-
fiesto y en valor de las dimensio-
nes materiales, visuales y artesa-
nales de la elaboracién del libro,
por otro. Escribir de otro modo,
ensayar formas de circulacién in-

312

equivalentes, dar la disputa por
los soportes, poner en valor todo
lo que ate la produccién de ideas
con su disposiciéon material: dise-
no, aspecto, visualidad, textura,
paratextualidad, etc. Cultura y
naturaleza pueden tocarse, per-
formativamente, en la eleccién de
una tipografia, en los modos de
combinar texto e imagen (sentido
y traza), las maneras de articular
ensayo y literatura (pensamiento
y poesia). El libro se propone como
mesa de trabajo para todos estos
experimentos. Libro-taller que se
resiste a usar el aparato sin trans-
formarlo todo lo que se pueda, a
su vez. Libro que se interroga por
su propia condicién de libro, y que
la hace visible paso a paso.

Un libro asi, que nos recuerda
a cada paso que estamos dentro
de un dispositivo (dispositivo-
libro, dispositivo-ensayo, dispo-
sitivo-academia), dispositivo que
reclama ser tematizado y proble-
matizado si realmente queremos
escribir de otro modo, no podria
dejar de afectar al propio género
resefia en el que el aparato de
produccién intelectual encuentra
uno de sus engranajes clave. Aun-
que este moédico resenista no dé
con una respuesta adecuada, no



puede dejar de, al menos, senalar
la pregunta que este libro multi-
plica a su paso, pregunta simple
que en este caso se formularia
asi: ;qué implica la forma-resefia?
;Qué tipo de Umfunktionierung
de la escritura de resefas seria
necesaria para apuntalar el pro-
grama materialista del libro rese-
fiado, o, al menos, para desactivar
o neutralizar el programa del “ca-
pital humano” tan nitidamente
denunciado en el libro? Incluso
s1 uno no adhiriera al planteo del
libro, la pregunta se impone como
el efecto mas potente de su lectu-
ra, efecto contagio de una lectura
tactil que nos lanza esa inquietud:
;desea ud. escribir? ;Se puede
acaso escribir sin escribir de otro
modo? /Qué batallas se juegan
en la practica de escritura? ;Qué
implica participar del aparato (de
produccién intelectual), cudles
son sus multiples dimensiones,
sus potencias, y cuales podrian
las formas de ejercer un desplaza-
miento de sus inercias?

Esta resefia deberia, enton-
ces, interrumpir su régimen aho-
ra mismo, y ensayar un modo de
mostrar su trama. Mostrar su
complicidad en el régimen del
“factor de impacto”, de la acu-

resenas

mulacidn de citas y la estadisti-
ca de referencias. Interrogarse a
qué tipo de publicacién va a ser
destinada. Desplazarse de la sim-
ple reproduccién del género para
reconocerse en el espacio vacio
dejado atras y ganar asi una nue-
va libertad respecto al aparato.
Escribir hasta deshacer la forma
en la que se escribe: cuestionar
la divisiéon naturalizada de los
géneros y sus jerarquias, reponer
el cardcter artefactual de los gé-
neros. Por ejemplo: jpor qué una
resefia deberia tener una relacién
representativa con el texto rese-
fiado? ;Cual es el punto en que la
resefia como representacion (acu-
mulacién) deja lugar a la resefia
como resto del texto junto al tex-
to “resenado”)? ;Cdémo favorecer
los desplazamientos desde la re-
sena como lubricante del sistema
hacia el ensayo de lectura como
complice del texto en su decons-
truccién en acto del aparato? De-
cir la forma como gesto materia-
lista de deshacer la cristalizacion,
la abstraccién, de los canales es-
tablecidos. Decir la forma, dispu-
tar los soportes, o como se decia
en otra época: reapropiarse de los
medios de produccién —sean ma-

teriales o intelectuales (de hecho:

313

eecd / Vol. 3 N°. 2 Otorno 2018



eecc / Vol. 3 N°. 2 Otono 2018

resenas

reapropiarse de los medios de
produccién y deconstruir esa di-
ferencia material/intelectual son
dos tareas cooriginarias en este
programa materialista).

Es aqui, insisto una tdltima
vez,dondemarxismoyvanguardia
se tocan en la reivindicacién
de la
es, del derecho al ejercicio de

experimentacién, esto
desarticulacién y rearticulacién
de las mallas materiales que
determinan nuestras practicas, y
no en general, sino siempre en la
direccién de su aplanamiento en
la abstraccion que prepara todo
para su adecuada acumulacion.
Experimentacion que el libro
modélicamente en
desde la
hasta
desfamiliarizante,

ensaya
multiples niveles,
edicion independiente
el disefio
desde la tipografia multiple y
especialmente seleccionada,
hasta la incorporacion calculada
de 1magenes que acompafan
e interrumpen el texto. Todo
esto bajo el trazado mas amplio
alianza

de wuna estratégica

entre ensayo y literatura,
donde la teoria y la ficcién se
van

intercalando, montando,

interrumpiendo, inventando asi

314

un laboratorio de produccién de
valor inequivalente en la que
acaso sea la mas alta apuesta
materialista de este libro-taller:
la deconstruccién de la separacién
entre palabra que sabe y palabra
que goza, entre saber y poesia,
como modelo de una méaquina de
contra-valoracién por fuera de la
abstraccion.

De este modo, el trabajador
improductivo no opone valor
de uso contra valor de cambio,
distincién que reposa ya en
el proceso de abstraccién
capitalista. Intenta, mas bien,
escribir la diagonal que se resiste
a la compartimentacién entre
uso y cambio y apuesta a un valor
sin abstraccién; escribe, como el
simio que informa a la academia,
sobre el plano inclinado que
nunca supo de la distincion
entre literatura y filosofia, entre
naturaleza y cultura. Escribe
miméticamente y piensa con
la mano. Su consigna seria:
contra la uberizacién del saber,
escribamos con el cosquilleo
del talén. Y rodriguez freire
ampliaria, feliz: multipliquemos
la ficcion literaria que mete la
cola en la ficcion del capital.









