
Vol.1
Nº 2

Primavera 
2016

ARTÍCULOS

Diego Sztulwark
Lo que saben los cuerpos, 

amor e inmanencia en León Rozitchner

Silvia Dapía
La ‘sociedad sin padre’: León Rozitchner y la 

búsqueda de una nueva subjetividad

Federico Pous
Rozitchner en el intersticio generacional. 

Figuraciones de una conversación inverosímil 
entre el 2001 y el latinoamericanismo

Marcelino Viera 
Del padre simbólico a la carne putrefacta. 
Puntuaciones sobre el complejo de Edipo

Pedro Guillermo Yagüe 
Sobre la presencia de Merleau-Ponty en los 

escritos tempranos de León Rozitchner

Rodrigo Karmy Bolton 
Santificación neoliberal. Para una arqueología 

teológica del capitalismo contemporáneo

COLABORACIÓN

Geoffrey Waite 
Lefebvre sin Heidegger. 

El ‘Heideggerianismo de izquierda’ 
qua contradictio in adiecto

RESEÑAS

Emiliano Exposto
Alonzo Loza Baltazar
Hugo Herrera Pardo

Alejandro Fielbaum S.

Vol.1 Nº 2
Primavera 2016

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFÍA
SANTIAGO DE CHILE

PERSPECTIVAS SOBRE LEÓN ROZITCHNER



DIRECTOR
Oscar Ariel Cabezas (UMCE)

COMITÉ EDITORIAL 
Andrés Ajens (UMCE)
Víctor Berríos (UMCE)
Elizabeth Collingwood-Selby (UMCE)
Marcela Rivera (UMCE)
Willy Thayer (UMCE)

Editor asistente eeaa 1.2: 
Pablo Pérez Wilson (Baruch College, EE.UU.)

escrituras americanas: revista del Departamento de Filosofía de la 
Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educación publica ar-
tículos con arbitraje ciego por evaluadores externos y está orienta-
da al desarrollo del conocimiento producido por distintos enfoques 
y tendencias expresadas en los campos del saber de la filosofía, las 
ciencias sociales, la sociología, la etnología, la antropología, los estu-
dios culturales, la crítica literaria y los estudios de cine. La revista 
se da como objeto el espacio de la publicación de artículos científicos 
inéditos y originales que contribuyan a abrir el debate y la discusión 
informada en los distintos campos de las humanidades. 

escrituras americanas asume la comprensión de las humanidades 
como un campo transversal e interdisciplinar y, así, como el lugar 
donde el conocimiento de nuestras sociedades mundializadas se en-
tiende en un sentido amplio, democrático y plural. En efecto, su im-
pulso editorial clama por perspectivas abiertas a la posibilidad de 
que la transversalidad del conocimiento pueda ser la herramienta 
metodológica de producción del saber en el contexto de sociedades 
cada vez más complejas e interconectadas por fenómenos mediáticos 
y tecnológicos. 

Consideramos que el lugar de la filosofía y la pregunta por la es-
pecificidad de la cultural y la política no solo son modos de saberes 
instituidos por la lógica del mercado universitario, sino que, además, 
deben orientarse a la posibilidad de activar modos de figuración crí-
tica capaces de pensar la relación entre producción de conocimiento, 
espacio universitario y sociedad.

escrituras americanas tiene como objetivo específico tanto la produc-
ción de saberes científicos como la problematización de las tramas 
culturales, sociales y políticas del presente y de aquellos ecos –pasa-
dos y futuros– que le han dado forma a la actualidad, al poder, a los 
modos hegemónicos y contra-hegemónicos  de articulación de la polí-
tica, la cultura y la economía. Como nuevas formas de aproximación 
a la complejidad de la cultura, la política y el propio lugar que hoy 
ocupa la filosofía dentro de las humanidades nuestra revista entien-
de la producción de conocimiento como uno de los variados modos de 
vinculación con el medio académico nacional e internacional y, sobre 
todo, como posibilidad de apertura a la “vida” de las sociedades en 
curso.   

escrituras americanas se propone promover el diálogo desde la com-
prensión científica del saber en el marco de sociedades cada vez más 
planetarizadas por  nuevos fenómenos que requieren de la infinita 
labor de problematización, crítica e interpretación del mundo con-
temporáneo. 

escrituras americanas

Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educación
Rector: 
Jaime Espinosa Araya
Dirección de Extensión y Vinculación con el Medio: 
Luis Alfredo Espinoza Quintana
Fondo Editorial UMCE
Departamento de Filosofía
Director: 
Mauricio González Villarroel
Secretario Académico: 
Claudio Ibarra Varas
Fono (56 2) 22412467
Avenida José Pedro Alessandri 774
Ñuñoa, Santiago de Chile

Correo electrónico: escriturasamericanas@umce.cl 

Suscripción y canje:
Biblioteca Central UMCE
Email: biblioteca@umce.cl

Diseño, diagramación e impresión:
Gràfhika Impresores 

ISSN: 0719-3416 Versión en línea
ISSN: 0719-3408 Versión impresa

Se permite la reproducción parcial o 
total citando debidamente la fuente.

/ Vol. 1  Nº 2  Primavera 2016

Ángel Octavio Álvarez-Solís 
(Universidad Iberoamericana, México)

Belén Altuna Lizaso 
(Universidad del País Vasco, España)

Palmar Álvarez-Blanco 
(Carleton College, EE.UU.)

Elixabete Ansa Goicoechea 
(Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile)

Karen Benezra 
(Columbia University, EE.UU.)

Luciana Cadahia (FLACSO, Ecuador)

Giuseppe Cocco 
(Universidade Federal de Rio de Janeiro, Brasil)

Ivone del Valle 
(University of California-Berkeley, EE.UU.)

Susana Draper (Princeton University, EE.UU.)

Eloy Fernández Buey 
(Universitat Pompeu Fabra, España)

Alessandro Fornazzari 
(University of California-Riverside, EE.UU.)

Verónica Gago (Universidad de Buenos Aires)

José Guadalupe Gandarilla 
(Universidad Nacional Autónoma de México, México)

Carlos Illades 
(Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, 
México)

Adriana Johnson 
(University of California-Irvine, EE.UU.)

John Kraniauskas 
(University of London-Birkbeck, Reino Unido)

Jacques Lezra (New York University, EE.UU.)

Denilson Lopes 
(Universidade Federal de Río de Janeiro, Brasil)

André Menard (Universidad de Chile, Chile)

Cristina Moreiras 
(University of Michigan, EE.UU.)

Alejandra Osorio Olave 
(Universidad Autónoma de México-Cuajimalpa)

Jorge Pavez (Investigador, Chile)

María Pía López 
(Universidad de Buenos Aires, Argentina)

Rebeca Peralta Mariñelarena 
(Centro de Investigaciones Sociales de la 
Vicepresidencia, Bolivia)

Roxana Pey (Universidad de Aysén, Chile)

Antonio Rivera 
(Universidad Complutense de Madrid, España)

Salvador Schavelzon 
(Universidade Federal de Sao Paulo, Brasil)

Diego Tatián (Universidad de Córdoba, Argentina)

Esteban Ticona Alejo 
(Universidad Mayor de San Andrés, Bolivia)

José Luis Villacañas 
(Universidad Complutense de Madrid, España)

Jorge Álvarez Yagüez (Filósofo y escritor, España)

CONSEJO EDITORIAL



“Lo que saben los cuerpos, amor e 
inmanencia en León Rozitchner”

“La ‘sociedad sin padre’: León 
Rozitchner y la búsqueda de una 
nueva subjetividad”

“Rozitchner en el intersticio 
generacional. Figuraciones de una 
conversación inverosímil entre el 
2001 y el latinoamericanismo” 

“Del padre simbólico a la carne 
putrefacta. Puntuaciones sobre el 
complejo de Edipo”

“Sobre la presencia de Merleau-Ponty 
en los escritos tempranos de León 
Rozitchner”

“Santificación neoliberal. Para una 
arqueología teológica del capitalismo 
contemporáneo”

“Lefebvre sin Heidegger. El 
‘Heideggerianismo de izquierda’ qua 
contradictio in adiecto” 

Rozitchner, León: contra la servidumbre 
voluntaria. Jornadas en la Biblioteca 
Nacional. Buenos Aires: Ediciones 
Biblioteca Nacional, 2015.

Álvarez-Solís, Ángel Octavio. La 
república de la melancolía. Buenos 
Aires: La Cebra, 2015.

raúl rodríguez freire, ed. 
Latinoamericanismo a contrapelo. 
Ensayos de Julio Ramos. Popayán: 
Editorial Universidad del Cauca, 2015.   

Cabezas, Oscar Ariel y Miguel 
Valderrama. Consignas. Buenos Aires: 
La Cebra, 2014.

ARTÍCULOS

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016

	 Diego Sztulwark 	 2

	 Silvia Dapía 	 34

	 Federico Pous 	 63

	

	 Marcelino Viera 	 89

	 Pedro Guillermo Yagüe 	 118

	 Rodrigo Karmy Bolton 	 149

	
	 COLABORACIÓN

	 Geoffrey Waite 	 189

	
	 RESEÑAS

	 Emiliano Exposto 	 229

	
	
	 Alonzo Loza Baltazar 	 242

	 Hugo Herrera 	 255

	

	 Alejandro Fielbaum 	 263



2

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

Diego Sztulwark
Investigador, Argentina

Resumen: 

Este trabajo propone leer la obra de León Rozitchner a partir de la 
cuestión del saber de los cuerpos, el amor y la inmanencia en tres períodos 
del desarrollo de su filosofía considerando tanto su evolución conceptual 
como las exigencias políticas y coyunturales. La tesis es que la filosofía de 
Rozitchner es una escritura en guerra que apunta a descubrir su propia 
eficacia en la necesidad de despertar nuevas fuerzas y afectos donde amor 
e inmanencia funcionan como condensadores críticos. En la segunda parte 
se aborda la polémica con el filósofo cristiano Conrado Eggers Lan, donde 
Rozitchner desarrolla el contrapunto entre una filosofía marxiana y una 
metafísica cristiana. 

Palabras clave: Rozitchner, Marx, filosofía, inmanencia, cuerpos 

Abstract: 

This article interrogates the knowledge of bodies, love and immanence 
in three distinctive periods of León Rozitchner’s work by taking into ac-
count the evolution of these concepts and their direct relationship with 
specific political and conjunctural demands. I propose that Rozitchner’s 
philosophy is a kind of polemical writing that tends to discover its own 
efficacy when confronted with the necessity of awakening new forces and 
affects. In the first part of my essay, I propose love and immanence as two 
important critical concepts in his work. In the second part I turn to the 
polemic between Rozitchner and Christian philosopher Conrado Eggers 
Lan in which Rozitchner develops a counterpoint between a Marxian phi-
losophy and Christian metaphysics.

Keywords: Rozitchner, Marx, philosophy, immanence, bodies

Lo que saben los cuerpos, amor e 
inmanencia en León Rozitchner

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 2-33

ISSN: 0719-3408



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

3

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

Para una sociedad de productores de mercancías, cuya  relación de 
producción generalmente consiste en estar en la relación con los propios 
productos en cuanto son mercancías, y por lo tanto valores, y en referir 

sus propios trabajos privados unos a los otros en esta forma objetiva como 
igual trabajo humano, el cristianismo, con su culto al hombre abstracto… 

es la forma de religión más apropiada 

—Karl Marx, El Capital

¿Apropiada para qué?

—León Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”

La lucha de clases, que no puede escapársele de vista a un historiador 
educado en Marx, es una lucha por las cosas ásperas y materiales sin las 

que no existen las finas y espirituales. A pesar de ello estas últimas están 
presentes en la lucha de clases de otra manera a como nos representa-
ríamos un botín que le cabe en suerte al vencedor. Están vivas en ella 

como confianza, como coraje, como humor, como astucia, como denuedo, 
y actúan retroactivamente en la lejanía de los tiempos. Acaban por poner 

en cuestión toda nueva victoria que logren los que dominan. Igual que 
flores que tornan al sol su corola, así se empeña lo que ha sido, por virtud 

de un secreto heliotropismo, en volverse hacia el sol que se levanta en el 
cielo de la historia. El materialista histórico tiene que entender de esta 

modificación, la más imperceptible de todas.

—Walter Benjamin, Tesis 4, Sobre el concepto de historia

Con León Rozitchner la filosofía se sumerge de lleno en el sa-
ber de los cuerpos como fundamento. ¿Qué saberes son esos, de 
qué cuerpos se trata y por qué interesa encontrar un fundamen-
to en ellos? No nos formulamos preguntas que puedan encon-
trar una respuesta en el espacio de la teoría pura –esa pureza 
ya nos desvía–, sino en una experiencia que hace de la escritura 
una cierta afirmación dentro de un campo estratégico. En otras 
palabras: la filosofía a la que aquí referimos resulta inseparable 
de una escritura que se sabe en guerra y que apunta a descubrir 
su propia eficacia no en la mansa congruencia entre pensamien-
to categorial y mundo analizado, sino en la necesidad imperiosa 
de despertar nuevas fuerzas, de suscitar afectos diferentes.



4

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

Antes que  un esquema conceptual formalizado, amor e in-
manencia señalan un movimiento resistente que habría que 
poder captar en su tensión específica, más que pensarlos como 
piezas lógicas o elementos retóricos funcionan como verdaderos 
condensadores críticos. El amor es lo otro tanto del odio asesi-
no y la violencia criminal como de ese amor que los cristianos 
hacen surgir de Cristo y que los burgueses conservan en su re-
lación con el dinero. Este amor, que nos es dado en la primera 
infancia, es derrotado en nuestro ingreso a la cultura. Y no lo 
recuperaremos a través de una mediación –la gracia de Dios, 
el hechizo de las mercancías o el espíritu vuelto Estado– sino 
en procesos efectivos de lucha. La inmanencia, completamente 
desplatonizada en Rozitchner, funciona como un fondo vivido o 
principio práctico desde el cual se puede operar un corte y una 
demarcación con respecto de los modos trascendentes del amor, 
modos que encuentran su punto de apoyo en las tecnologías de 
dominio sobre las subjetividades. Ese deslinde permite trazar la 
distinción entre saberes abstractos (que dicen) y saberes de los 
cuerpos (que al decir transforman). 

Sin pretensiones de exhaustividad, es posible diferenciar tres 
períodos o momentos en el pensamiento de León Rozitchner. En 
el primero, coincide su afirmación inicial junto a la influencia 
de la revolución cubana, la emergencia de una nueva izquierda 
y con la búsqueda, en la Argentina, de un modo nuevo, ni “anti” 
ni “pro”, de pensar el peronismo.

El segundo período se inicia con la derrota política de las 
izquierdas en el cono sur de América y con la necesidad de una 
revisión de los modos de pensar que han llevado a la derrota. 
Período de exilio y dictaduras e  intermedio histórico, en el que 
se trata de buscar las armas intelectuales y morales para com-
prender la miseria de un período caracterizado por la extensión 
del terror militar. Este período no se distingue nítidamente del 
que le sigue, ya que la reflexión sobre los efectos del terror y el 
exilio será una presencia permanente en la obra de Rozitchner. 

Y aún así vemos aparecer un tercer momento determinado 
por una inmersión en lo subjetivo arcaico, que actualiza el pro-



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

5

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

blema de la crítica de la religión y encuentra ahora, en la mate-
rialidad de lo materno ensoñado, un nuevo fundamento ausente 
hasta entonces en el campo político. 

1. Un largo trayecto
La obra de Rozitchner puede leerse de un extremo a otro 

como un esfuerzo por penetrar en este saber de los cuerpos y 
por escribir a partir de allí, desde ese esfuerzo, desde ese saber. 
El asunto ya comenzaba a plantearse con toda claridad en su 
tesis doctoral sobre Max Scheler, convertida en libro a su vuelta 
de París, Persona y Comunidad, y un trabajo escrito en Cuba 
a comienzos de los años sesenta, Moral burguesa y revolución. 
Rozitchner había viajado como profesor invitado a la isla, donde 
estrechó lazos con el líder del peronismo revolucionario, John 
W. Cooke, con quien discutiría tiempo después, en 1966, en su 
célebre artículo “La izquierda sin sujeto” (publicado en la revis-
ta La Rosa Blindada), sobre la cuestión del liderazgo (“la forma 
humana”) comparando las características de Perón con las de 
Fidel Castro. Cuestionaba allí el problema de la coherencia del 
hombre y de la mujer de izquierda, resuelta en el plano pura-
mente simbólico, sin enfrentar el problema de la persistencia del 
poder burgués en el nivel de lo afectivo. En aquellos primeros 
años sesenta, la Revista de la Universidad de La Habana publi-
có otro artículo suyo, “La esencia del ser genérico en Marx”, una 
lectura de los Manuscritos de 1844. Allí Rozitchner retomaba el 
argumento del “ser genérico” alienado bajo el mando del capital 
y recordaba los textos en los que el joven Marx proponía tomar 
la relación del hombre con la mujer como índice de realización 
de esa esencia genérica humana. Como parte de este período do-
minado por la influencia de la revolución cubana, Rozitchner es-
cribe Ser judío, una discusión con las posiciones de la Comisión 
Tricontinental a propósito de cómo situarse frente a lo judío y el 
conflicto de medio oriente del año 1967. 

Las categorías que aparecen con insistencia en este período: 
cristianismo, judaísmo, peronismo, izquierda y revolución, son 
todas categorías históricas que intentan elucidar, en el campo 



6

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

político, el problema de la relación entre saber y afecto tal y 
como aparecen en relación con la verdad. En otras palabras: 
¿concebimos el problema de la verdad como producto de una 
“revelación”, o se plantea el problema del acceso al conocimiento 
como elaboración ligada a la praxis humana? La activa parti-
cipación de Rozitchner en las primeras revistas de la llamada 
“nueva izquierda argentina” –además de la ya nombrada La 
Rosa Blindada, en Contorno (revista de la que formaba parte) 
y su colaboración inicial con Pasado y Presente–, confirman el 
modo de proceder de Rozitchner: se trata de articular una se-
rie de problemas fundamentales sobre el vínculo entre saber 
y potencia a propósito de coyunturas histórico-nacionales bien 
determinadas. A esta secuencia pertenece la polémica con el 
profesor de historia de la filosofía antigua, Conrado Eggers Lan, 
sobre el carácter antagónico entre las concepciones del amor 
cristiano y marxista.

1.1 La polémica con el cristianismo
La polémica se inicia con un artículo que Rozitchner publica 

en la revista Pasado y Presente1  criticando una entrevista que 
el centro de estudiantes de la Facultad de Filosofía y Letras 
le había hecho recientemente al profesor Conrado Eggers Lan2. 
El interés por estos viejos escritos es múltiple. En el texto mas 
significativo de la polémica, “marxismo y cristianismo”, Rozitch-
ner despliega, en una argumentación intensa, una vía de pen-
samiento alternativo al de la metafísica en la que abrevan por 
igual el cristianismo y la burguesía. La crítica de Rozitchner re-
plantea el problema de la coherencia conceptual a partir de una 
noción de coherencia afectiva, en la cual los sentimientos juegan 
un papel fundamental en la conexión con los objetos, los cuer-

1	 Rozitchner, León. “Marxismo o cristianismo”. Pasado y Presente. Revista trimestral de 
ideología y cultura, año I. no 2-3, Julio-Diciembre 1963, pp. 113-133. En Pasado y Pre-
sente: edición facsimilar, Tomo I, Primera época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones 
Biblioteca Nacional, 2014, pp. 163-183.

2	 “Cristianismo y marxismo. Reportaje al profesor Eggers Lan”. Correo de C.E.F.Y.L. no 
I. 2, Octubre 1962, pp. 1-2. Departamento de prensa y difusión CEFYL-FUBA. Publi-
cación del Centro de Estudiantes de Filosofía y Letras, Buenos Aires.



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

7

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

pos y las relaciones sociales. Esta vía no dejará de desplegarse 
hasta concretarse, hacia el final de su vida, en la fórmula de un 
materialismo ensoñado. Un interés adicional de este texto, uno 
de los menos leídos y conocidos de Rozitchner, es su carácter de 
temprano antecedente de su reflexión de los años noventa sobre 
Agustín y la cuestión cristiana. Leer hoy “marxismo y cristia-
nismo” permite interrogar en radicalidad la actualización de lo 
cristiano como pretendida alternativa al neoliberalismo, sobre 
todo a partir de la fuerte iniciativa política del recientemente 
consagrado Papa argentino. 

A esta polémica dedicaremos toda la segunda parte del pre-
sente artículo.

1.2 Más allá del individualismo burgués
Durante los años setenta, Rozitchner se sumerge de lleno 

en los problemas que la dominación capitalista conlleva para 
la consumación del proyecto revolucionario en la Argentina. No 
se trata sólo de la denuncia de la desposesión material que el 
capital realiza sobre la riqueza social producida por el trabajo, 
sino también de una desposesión subjetiva sin la cual la otra, 
la objetiva, no sería viable. Movido por esta preocupación, en el 
año 1972 publica su voluminoso libro Freud y los límites del in-
dividualismo burgués, donde intenta comprender la trampa que 
la burguesía instala en el sujeto articulando simultáneamente 
el dominio social (una distancia exterior y objetiva) y el someti-
miento individual (una distancia interior y subjetiva). Bajo los 
efectos de una serie de insurrecciones producidas hacia finales 
de la década de 1960 –muchas de ellas célebres como el “cordo-
bazo” y el “viborazo”– y ante la respuesta del régimen, que acu-
de al ejército de “ocupación nacional” –como escribe Rozitchner 
en el prólogo del libro– se trata de leer a Freud con Marx para 
desarmar esta trampa que paraliza la eficacia de los militan-
tes (esta articulación será pensada en abierta confrontación con 
las tesis objetivistas de la historia como “procesos sin sujeto”, 
presente en el entonces influyente estructuralismo de Louis Al-
thusser), desplegando un psicoanálisis político.  



8

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

Durante la segunda mitad de los años setenta, con la derrota 
política que interrumpe estos proyectos, y ya exiliado en Ca-
racas, Rozitchner se propone penetrar en las relaciones entre 
política, guerra y subjetividad buscando profundizar su com-
prensión de aquello que en la práctica revolucionaria es causa 
de una ineficacia en el orden de la confrontación militar de las 
fuerzas. Son los años de reflexión sobre Clausewitz, y de descu-
brimiento del paradigma de la guerra como criterio de eficacia 
–más exigente y menos permisivo que el de las ciencias sociales, 
donde el error se perdona y el acierto no implica victorias colec-
tivas. En su lectura del teórico prusiano, Rozitchner descubri-
rá– y así lo expone en su curso en México sobre Freud y Marx, 
publicado luego bajo el título Freud y el problema del poder– un 
encuentro inesperado con aquello que había vislumbrado años 
antes leyendo a Freud.

Tanto en Clausewitz (su teoría del duelo) como en Freud (su 
teoría del edipo) Rozitchner encuentra una comprensión radical 
del papel de la resistencia y del enfrentamiento como clave de 
lectura de una subjetividad que va más allá del individualismo 
burgués. La experiencia de un enfrentamiento imaginario in-
fantil en el edipo freudiano registra una experiencia inicial del 
antagonismo, que no se borra del todo por el hecho de terminar 
en derrota –lo que explica la docilidad con que los sujetos ingre-
san a la cultura–, y actúa como fondo, inicial y lejano, que toda 
resistencia adulta actulizará, otorgando eficacia material a sus 
actos en el campo político. Al borramiento de esta experiencia 
de un enfrentamiento inicial, le corresponde el distanciamiento 
entre mundo subjetivo y política efectiva que Rozitchner repro-
chará al psicoanálisis de Lacan. 

Del mismo modo, el descubrimiento de la tregua en la teoría 
de la guerra de Clausewitz conlleva un descubrimiento de la 
resistencia y de la política que la guerra, entendida como duelo 
entre jefes, no permitía comprender: “la política aparece enton-
ces como resultado de una guerra anterior que abre al campo 
de la paz”, destruyendo la apariencia de una guerra separada 
de lo político. La tregua que se abre a la política no es sino “la 



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

9

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

continuidad de un enfrentamiento que la guerra dejó pendien-
te”, tregua que será aprovechada por las fuerzas resistentes o 
que las mantendrá adormecidas: estas alternativas definen dos 
tipos de políticas3.

Rozitchner enfrenta durante este segundo período el pro-
blema de la comprensión del borramiento de lo resistente-sub-
jetivo, sin el cual cualquier coherencia constituida en el nivel 
puramente simbólico intelectual carece por completo de poten-
cia transformadora. En este contexto, la lectura de Clausewitz, 
desarrollada en su libro Perón, entre la sangre y el tiempo, le 
permitirá elaborar un paradigma de la guerra como clave de 
pensamiento de lo político capaz de enfrentar el peso de suce-
sivas coyunturas, desde la guerra de las Malvinas hasta las 
ideologías del consenso correspondientes al período de “transi-
ción democrática” y, además, le dará nuevas claves para leer 
retrospectivamente las causas de la derrota política y militar 
del peronismo y las izquierdas. Junto a la idea de tregua, la 
elaboración de la “defensiva estratégica” pasa a adquirir un pa-
pel fundamental en su crítica de la “violencia de derecha” (que 
abarca a las organizaciones revolucionarias armadas de la épo-
ca anterior), no a partir de un llamado abstracto al desarme 
frente al orden vencedor, sino a través de la demarcación de 
unos contrapoderes, una contraviolencia poseedora de conteni-
dos prácticos y morales específicos, y antagónicos respecto de la 
violencia asesina.

La arquitectura filosófica de este segundo período se vuelve 
del todo explícita en el prólogo de Perón –texto escrito a fines de 
diciembre de 1979– en el cual se hace más evidente el esfuerzo 
teórico por encontrar en la tradición instrumentos aptos para 
revertir el peso de la derrota, que es el peso del terror en el país, 
y abordar un pensamiento diferente sobre la guerra, la política 
y la subjetividad. Esos fundamentos resistentes serán rastrea-

3	 “Clausewitz y Freud: la guerra y el poder. El duelo como esencia del conflicto”. En 
Rozitchner, León. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Losada, 2003, pp. 159 
y 160. En el mismo libro se exponen sus ideas sobre Freud.



10

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

dos en una poderosa relectura de Maquiavelo, Spinoza4, Clau-
sewitz, Marx y Freud. En ellos Rozitchner encontrará soporte 
para comprender los efectos paralizantes e individualizantes 
del terror pero, sobre todo, para reencontrar la inmanencia con 
los saberes del cuerpo como índice de activación de la resisten-
cia como experiencia que liga lo individual con los contrapode-
res colectivos.

La intensidad de esta reflexión se prolongará luego al menos 
hacia tres direcciones: en la escritura de su libro sobre Simón 
Rodríguez, en la que lo plebeyo y lo anticolonial aparecen como 
oportunidad de un segundo nacimiento (en contraposición nun-
ca del todo explicitada con el peronismo); en su libro sobre la 
guerra de las Malvinas, en donde expone sus razones para no 
apoyar la aventura encabezada por las fuerzas armadas, en po-
lémica con buena parte de la inteligencia de la izquierda argen-
tina en el exilio mexicano en donde se trata el problema nuclear 
de las fuentes de la coherencia política; y sus cursos, ya citados, 
de inicios de la década de 1980, en México, sobre Freud, Marx 
y Clausewitz. La guerra y el exilio, temas con los que volvió al 
país, fueron motivo de varios artículos publicados en la revista 
Controversia5. 

1.3 Fin del exilio
De vuelta al país, Rozitchner retoma la actividad docente en 

la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos 
Aires (en los años noventa será candidato a rector) y como inves-
tigador en el CONICET. Son los años que la politología llamó de 
“transición democrática”, de fortalecimiento de los organismos 
de derechos humanos y de claudicación del gobierno de Alfon-

4	 Sobre las referencias de Rozitchner a Spinoza volveremos luego. Bellamente evocado 
en el prólogo del Perón, queda excluido luego en Freud y el problema del poder. Sin 
embargo, en sus clases en Caracas Rozitchner daba un curso sobre el Tratado teológico 
político, leído en el contexto de lo que entonces se llamaba el “tercer mundo”. En su 
obra posterior, Spinoza no dejará de volver, se multiplicarán las referencias sueltas, 
pero no habrán desarrollos sistemáticos.

5	 Ver: Gago, Verónica. Controversia: una lengua del exilio. Buenos Aires: Ediciones Bi-
blioteca Nacional, 2012.



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

11

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

sín, que había dado lugar a los juicios históricos a la cúpula de 
la dictadura militar y luego a una serie de leyes de impunidad 
que amplió el posterior gobierno neoliberal de Carlos Menem.

Inmerso en ese clima, Rozitchner publicó una serie de artí-
culos sobre los efectos del terror sobre la naciente democracia, 
denunciando en particular el papel de la cúpula de la iglesia ca-
tólica en la represión. Muchos de esos textos fueron publicados 
como ponencias o artículos en diferentes revistas, y otros fueron 
apareciendo en el diario Página/12. Los primeros dieron lugar 
al libro Las desventuras del sujeto político, y los segundos a El 
terror y la gracia. 

Por esos años comenzaba ya a aparecer la cuestión de lo ma-
terno como clave para comprender la determinación del campo 
de lo político-imaginario en abierto antagonismo con el terror, 
cuyo fundamento subjetivo funcionaba en coalición con la pala-
bra divina de la “madre” iglesia que inspiraba a la mano asesi-
na. Las madres de la Plaza de Mayo aparecen en su lucha de 
aparición con vida de sus hijos y nietos desaparecidos como se-
ñalando la verdad del proyecto de la dictadura y del neolibera-
lismo que se extendería en el país y en la región. La ciudadanía 
no debía entenderse en un reconocimiento simbólico-legal, de 
tipo formal, sino como desplegándose a partir de un reconoci-
miento de la materialidad efectiva de los cuerpos, que tanto el 
terror militar como el económico destruían.

1.4 El retorno de lo teológico político
Durante los años noventa, años de pleno menemismo y de 

desaparición del llamado campo socialista, Rozitchner escri-
be un asombroso trabajo de análisis de las Confesiones de San 
Agustín: La cosa y la cruz. Buscaba comprender allí la eficacia 
de larga duración de la subjetivación cristiana, que en la coyun-
tura de la fusión romana entre catolicismo e imperio dio lugar 
a una innovación en las formas de sometimiento político, crean-
do tecnologías capaces de interiorizar del terror en los sujetos, 
alcanzando un nivel de penetración inédita en la conformación 
del campo afectivo e imaginario. Esta historia larga de la domi-



12

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

nación es la que, perfeccionada y mutada con el origen del modo 
de producción capitalista, dará lugar al fenómeno de la contem-
poránea globalización del capital cuya clave aún conserva.

Esta inmanentización de la dominación produce un verda-
dero corte y funda un nuevo tipo de ser en el que se reformula 
la dialéctica entre resistencia interna y ley del poder teológico 
o político estatal como viniendo del exterior. Precisamente la 
crueldad de los poderes cristianos consiste, para Rozitchner, en 
la creación de una interioridad subjetiva en la que ellos se ins-
criben para controlar desde allí lo que los sujetos experimentan 
como verdad. Rozitchner encuentra en la confesión agustiniana 
el documento más elocuente en lo que a la conversión subjeti-
va cristiana concierne. En ella, el fundamento materno de una 
afectividad resistente será trastocado en lo más hondo y en su 
lugar se constituirá un poder masculino y abstracto, un Dios 
universal cuya esencia consiste en la incesante degradación de 
la materia sensible, a favor de un Logos Espiritual, descualifi-
cante y cuantificador, que a la larga se concretará en el mando 
de la ley del valor sobre los cuerpos trabajadores. Lo que Rozit-
chner elabora, desde entonces, es la lógica de esa transmutación 
del amor materno como saber de cuerpo y lógica ensoñada y 
primera del sentido, en materialidad devaluada al servicio de 
un dios masculino e inmaterial, único y universal; de un orden 
que aunque secularizado, se seguirá rigiendo de acuerdo a estos 
patrones. 

1.5 Marx y la infancia
Vemos entonces hasta qué punto la obra de Rozitchner va 

produciendo saltos sin abandonar el problema de la “forma hu-
mana”, presente ya en “La izquierda sin sujeto”, y en sus obras 
sobre Freud o Perón. Lo que se introduce ahora es la larga 
duración, la persistencia de una subjetivación cristiana sin la 
cual la misma constitución del capitalismo probablemente no 
habría sido posible. En síntesis: la condición de posibilidad de 
la explotación social es la separación inherente a la subjetiva-
ción cristiana entre una dimensión material-devaluada y una 



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

13

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

inmaterial-jerarquizada que obra como razón última y medida 
de todo intercambio. Las categorías que en la obra de Marx son 
fundamentales, como valor de uso y valor de cambio, no proce-
den simplemente de una lógica económica y de un tipo de saber 
científico moderno capaz de describirla, sino que expresan el de-
sarrollo de una esencia de la separación que se ha cristalizado 
como institución, regla y mando. No es posible comprender el 
poder del dinero sin aquello que Marx enseña en el pasaje so-
bre el fetichismo de la mercancía y su secreto: que la conciencia 
teórica del sujeto crítico que penetra en la dinámica del capital, 
permanece impotente en su deseo de transformación del orden 
del capital ante la eficacia mágica que reviste a las cosas sensi-
bles de poderes suprasensibles. El secreto de la forma mercantil 
se encuentra en su premisa: el modo separado, cristiano, de pro-
ducir mujeres y hombres. 

Rozitchner vuelve entonces a leer a Marx y escribe sobre él 
cosas importantes, sobre todo en dos artículos (“Marx y la infan-
cia” y “La cuestión judía”) recogidos luego en su libro Marx y la 
infancia6. Para Rozitchner, Marx aparece ahora en el corazón 
mismo de la reflexión sobre el trato que la cultura hace de esa 
materialidad a la vez real e imaginaria de lo materno. Sin una 
comprensión de este nivel originario, perdemos el registro de la 
razón que preside la producción de humanos. Lo materno y la 
infancia aparecen como la instancia en la que se juega el acceso 
a la comprensión de la clave más radical: la de una materialidad 
ensoñada de la que se desprende un sentido sentido, que no se 
deja envilecer ni doblegar, en abierto antagonismo con la arqui-
tectura de un orden que devalúa el sentido sensible del cuerpo y 
lo subsume a un principio o logos abstracto. 

En ese antagonismo entre un sentido ensoñado y otro pa-
triarcal, colonial, inmaterial y cuantitativo se pondrán en jue-
go las cuestiones políticas fundamentales: la definición de los 
géneros y la sexualidad; el valor del cuerpo sensible en el tra-

6	 Rozitchner, León. Marx y la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 
2015, pp. 23-97 y 141-201.



14

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

bajo; el entero sistema de criterios y valores para jerarquizar 
poblaciones y modos de pensar y conocer. Marx se ha enfrentado 
abiertamente con esta esencia cristiana en su texto Sobre la 
cuestión judía, texto de juventud que Rozitchner lee ahora en su 
madurez retomando sus trabajos sobre los Manuscritos de Pa-
rís. Si algo es criticable en Marx, escribirá Rozitchner, es pues 
su incapacidad para mantenerse firme en la elaboración de un 
concepto de “esencia genérica” que hubiera permitido, de ser de-
sarrollado, romper con la racionalidad científica, ella misma de 
fondo cristiano. Ese desarrollo, que Marx perdió en el camino, 
reaparecerá en Rozitchner en su libro El materialismo ensoña-
do, compilación de ensayos de algunos de sus últimos escritos 
entre los que se encuentra “La mater del materialismo históri-
co. De la ensoñación materna al espectro patriarcal”, que Rozit-
chner imaginaba como introducción a su “Marx y la infancia”. 

1.6 La crítica y la religión
Rozitchner parece haber retomado por su cuenta aquella for-

mula feuerbachiana del jovencísimo Marx según la cual la críti-
ca de la religión contiene las premisas de toda crítica. La crítica 
no puede quedar reducida al nivel sociológico del análisis, sino 
que debe indagar en el inconsciente mitológico, en la estructura 
de origen religioso que llegarán a elucidarse a partir de lectu-
ras sintomáticas de sus textos teológicos fundacionales. Aden-
trarse en esa mitología supone una analítica –incluidas todas 
las evocaciones freudianas que tiene esa expresión– del tipo de 
condensación afectiva que domina la razón última del orden de 
nuestras sociedades, por más que se trata, como las nuestras, de 
sociedades racional-científicas, es decir: laicas y capitalistas. Su 
interés por el mito cristiano se justifica enteramente al interior 
de esta problemática.

Según Rozitchner, en la medida en que el fondo mitológico de 
nuestra cultura globalizada viene determinado, por la esencia 
cristiana, cuyos principios fundados en la separación son des-
plegados (esto mismo decía Nietzsche en su Genealogía de la 
moral) no ya solo por la religión sino fundamentalmente por la 



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

15

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

racionalidad científico-técnica, y que el fracaso socialista mues-
tra que no es posible enfrentar esta realidad desde una com-
prensión limitada de la política, reducida a saberes sociológicos 
y a medidas económicas, se tratará, en sus últimas intervencio-
nes, de releer la entera tradición crítica contra Descartes, He-
gel y Heidegger, buscando en la infancia y en lo ensoñado un 
fundamento perdido por completo en la práctica política de las 
izquierdas y para la tradición filosófica que triunfa  en la uni-
versidad (existen apuntes críticos de Rozitchner en sus archivos 
de la obra de Derrida, Deleuze, Levinas, Agamben, Lacan, La-
clau, Žižek), pero presente de modo fragmentario en mitologías 
no cristianas dispersas en el territorio latinoamericano.

1.7 Coyuntura kirchnerista
Durante el período posterior a la crisis del 2001, ya en pleno 

kirchnerismo, Rozitchner  ensayó aproximaciones a la coyuntu-
ra a partir de las claves de lectura que venía elaborando. Dos 
textos muy diferentes entre sí revisten particular importancia 
en este sentido. El primero de ellos es una intervención a pro-
pósito de la polémica –conocida como la polémica del “no mata-
rás”– provocada en torno a una carta escrita hace una década 
por el filósofo Oscar del Barco, en la que se convocaba a una 
reflexión sobre la violencia revolucionaria de los años sesentas y 
setentas. Publicado por primera vez en la revista El ojo mocho, 
el artículo de Rozitchner “Primero hay que saber vivir, del vivi-
rás materno al No matarás patriarcal”7, ataca el empleo del “no 
matarás” bíblico (y levinasiano) como regulador del problema 
de la violencia política a la vez que propone una lectura crítica 
de las organizaciones de la izquierda armada en la Argentina, 
a partir de la noción de violencia de derecha y contra-violencia 
(o violencia de izquierda). La diferencia entre ambas violencias, 
argumenta allí Rozitchner, se funda en el tipo de realidad sen-
sible que cada una de ellas moviliza: mientras la violencia del 

7	 Rozitchner, León. Levinas o la filosofía de la consolación. Buenos Aires: Ediciones Bi-
blioteca Nacional, 2013, pp. 161-203.



16

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

poder realiza las categorías cristianas (la degradación del cuer-
po sensible), las de la economía política (subordinación de toda 
dinámica vital a la valorización del capital) y las del individuo 
separado (los otros aparecen como dato segundo respecto de la 
propia existencia), la contra-violencia invierte los términos. Se 
trata de un contrapoder que valoriza lo corporal sensible (y por 
tanto no apunta al sacrificio propio ni ajeno), trastoca los valores 
de productividad de la economía (y por tanto no reproduce rela-
ciones de competitividad y utilitarismo) y parte de la presencia 
de los otros como premisa y no como momento secundario. Los 
fundamentos de la crítica de la violencia asesina hacen juego 
con los de la experiencia de lo materno ensoñado, para refutar 
a las filosofías del consuelo (la referencia crítica a la filosofía de 
Levinas es constante en el texto) y a las posiciones nihilistas 
que parten de la inexistencia de fundamento para la rebelión.

El segundo de estos textos es una larga entrevista que le 
realizó el Colectivo Situaciones8, en la cual se exponen las po-
siciones políticas adoptadas por Rozitchner frente al gobierno 
de Néstor Kirchner. En la conversación, Rozitchner comenta el 
conocido episodio en el cual el entonces presidente argentino 
ordena al jefe del ejército descolgar el cuadro oficial del General 
Videla exhibido en la ESMA, símbolo máximo del genocidio. 
Rozitchner confería a esa escena un valor fundante e incon-
cluso. Veía en el gesto de Kirchner una denuncia sin vuelta 
atrás de la complicidad que el poder político había adquirido 
con el terror militar en la represión de las fuerzas populares, a 
lo largo de décadas y, al mismo tiempo, señalaba que ese gesto 
sólo encontraría una efectuación material amplificante si daba 
lugar a un desmontaje de la fenomenal concentración de la pro-
piedad que tuvo y tiene en ese terror su condición excluyente 
de posibilidad. 

8	 “Cuando el pueblo no se mueve, la filosofía no piensa”. En Colectivo Situaciones, Im-
passe: dilemas políticos del presente. Buenos Aires: Tinta Limón, 2009, pp. 95-134.



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

17

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

1.8 Vitalismo del pensamiento
La filosofía de León Rozitchner se despliega como una serie 

de reacciones coyunturales a diversos acontecimientos, una se-
rie de intervenciones a propósito de las cuales se despliega una 
densa trama conceptual y literaria, y no como una categorial 
que va ajustando su sistematicidad en el espacio que la acade-
mia ofrece como lugar separado de la vida práctica. Ese rasgo 
coyuntural no define en Rozitchner un ámbito especializado de 
su pensar, como podría ser la filosofía política, sino un tono vital 
que desborda géneros y formatos, y cuestiona la necesidad de 
toda separación entre el pensador, lo pensado y la situación que 
lo implica y lo fuerza a pensar. Esta intensidad del pensamiento 
de Rozitchner, la cara vivida del saber del cuerpo en quien lee 
y escribe, constituye una de las riquezas más evidentes de su 
obra. Este vitalismo de pensamiento ha dado lugar a notables 
desproporciones9 entre los motivos puntuales que lo motivaban 
a escribir, y la enorme movilización de energías intelectuales 
que ponía en juego en cada uno de sus escritos. Esta despropor-
ción hace sospechar que hay un caudal de pensamiento en sus 
textos que no se agota ni queda circunscripta a las situaciones 
específicas que lo motivaron. De hecho, muchas de sus premisas 
argumentales siguen mostrándose activas en relación con pro-
blemáticas que no trató de modo directo. 

En el carácter resistente del saber de los cuerpos hay claves 
de las que otras filosofías del post-fundacionismo carecen para 
pasar del diagnóstico cultural y la racionalización sociológica de 
procesos a una analítica y un deseo de activar afectos y enfren-
tar todo aquello que obstaculiza la constitución de fuerzas. En 

9	 De esas desproporciones se quejaba en su momento Eggers Lan. ¿Tantas páginas y 
páginas de densa escritura para discutir con una breve entrevista que no pretendía 
desencadenar semejante fárrago argumentativo? Esa desmedida, esa inmoderación es, 
sin embargo, el índice más contundente de un exceso de pensamiento, de un carácter 
intempestivo de su argumentación, de un movimiento de las ideas que lleva siempre 
más allá de la situación histórica puntual y conecta, o puede conectar productivamente 
con problemas y situaciones que no eran las que se proponía discutir en su momento. 
Un ejemplo posible surge al pensar en los discursos de Francisco/Bergoglio mientras 
leemos la argumentación de Rozitchner contra Eggers.



18

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

las nociones de amor e inmanencia de Rozitchner  –en las que 
el saber del cuerpo no es tema de tesis sino operatoria afectiva– 
hay un potencial problematizador del que carecen las filosofías 
que mejor nos ayudan a comprender la arquitectura de las so-
ciedades de control, post-represivas, o de seguridad que teoriza-
ron Deleuze y Foucault. 

2. Amor cristiano. Amor en Marx
En lo que sigue comentaremos el texto principal de la polémi-

ca con Eggers Lan, no para mostrar que en ese texto temprano 
ya estaría todo dicho ni para producir hipótesis críticas sobre 
continuidades y rupturas en su obra, sino para rastrear, en un 
texto inicial y contundente de Rozitchner –que fue reeditado 
muy recientemente10– la relevancia que el amor y la inmanen-
cia poseen desde el comienzo en la problemática del saber de los 
cuerpos.

2.1 Eggers Lan
En una entrevista concedida a la revista del centro de estu-

diantes de la Facultad de Filosofía y Letras de la UBA11, el pro-
fesor Conrado Eggers Lan, antiguo fundador de la Democracia 
Cristiana con la que había roto políticamente, argumentaba a 
favor de la compatibilidad entre el cristianismo y el marxismo 
en su lucha común contra un orden dominante que, con todas 
sus variantes, es el mismo desde desde que Constantino oficiali-
zó al cristianismo dándole larga vida a las estructuras del impe-
rio romano. La diferencia de matices consiste en que el cristiano 
pondrá el énfasis en la actitud interior que debe haber en esta 
lucha, mientras que el marxista acentuará el carácter social de 
dicha lucha. Al hacer de la fe una fuerza política contra las in-
justicias, el cristianismo histórico de Eggers se percibía como 
adecuado en aspectos importantes a la teoría revolucionaria 

10	 El texto “Marxismo o cristianismo. Polémica con Eggers Lan” fue recientemente edita-
do en el tomo de la Obra de León Rozitchner titulado Escritos políticos.

11	 Fechada Castelar, 3 de septiembre de 1962.



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

19

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

del marxismo. Incluso se puede intentar una concordancia en 
el plano metafísico cuando ambos sitúan  la actividad espiritual 
en la vida concreta de los hombres y las mujeres. Esa unidad 
que para Marx se quiebra por la división del trabajo en tareas 
corporales y espirituales. 

Ni siquiera el ateísmo de Marx, mero ateísmo ético, constitye 
un auténtico obstáculo para la correspondencia que Eggers pro-
pone. Si una diferencia persiste, no obstante, entre cristianos y 
marxistas es, para Eggers, el hecho de que el cristianismo está 
movido por la fuerza del amor del que Marx, más proclive al 
odio, estuvo privado. Falta a Marx un principio trascendente, 
humano-cósmico, fuerza de amor universal sin la cual queda 
impedida la total coherencia de una doctrina que por su misma 
esencia reclamaba ese amor. Esta carencia marxiana se halla 
en el origen de los fracasos revolucionarios marxistas y de las 
contradicciones que las caracterizan, como por ejemplo aceptar 
y hasta reivindicar en nombre de lo humano y de la sociedad 
la destrucción del hombre y de la sociedad. El razonamiento de 
Eggers concluía en que el amor cristiano ofrecía a los marxistas 
la solución para sus dificultades, abriéndoles las posibilidades 
efectivas del camino revolucionario.

A los pocos meses de la aparición de la entrevista a Eggers, 
Rozitchner inicia la polémica12 con un artículo titulado “Mar-
xismo o cristianismo”, publicado en la revista Pasado y Presen-
te. En pocas palabras, lo que Rozitchner reprocha a Eggers es 
que en su pretensión de aproximarse a la izquierda en el plano 

12	 La polémica consta de los siguientes textos: Rozitchner, León. “Marxismo o cristia-
nismo”. Pasado y Presente. Revista trimestral de ideología y cultura, año I. no 2-3, 
Julio-Diciembre 1963, pp. 113-133. En Pasado y Presente: edición facsimilar, Tomo 
I, Primera época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2014, pp. 
163-183. Eggers Lan, Conrado. “Respuesta a la derecha marxista”. Pasado y Presente. 
Revista trimestral de ideología y cultura, año I. no 4, Enero-Marzo 1964, pp. 322-328. 
En Pasado y Presente: edición facsimilar, Tomo I, Primera época (1963-1965). Buenos 
Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2014, pp. 376-382. Rozitchner, León. “Respues-
ta de León Rozitchner”. Pasado y Presente. Revista trimestral de ideología y cultura, 
año I. no 4, Enero-Marzo 1964, pp. 328-332. En Pasado y Presente: edición facsimi-
lar, Tomo I, Primera época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 
2014, pp. 382-385.



20

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

político, pone en marcha un proyecto de subsunción de la racio-
nalidad de Marx en la del cristianismo. Al tomar los conceptos 
marxistas, lo hace de modo parcial, incluyéndolos en el interior 
del “campo de sentido propiamente cristiano, que mantiene la 
separación entre materia y espíritu”. En su lucha contra la de-
recha católica, Eggers se acerca a la izquierda sin trastocar las 
premisas metafísicas de la metafísica cristiana. 

El hecho que Egger cite positivamente a Max Scheller, sobre 
quien Rozitchner acababa de escribir su tesis de doctorado, per-
mite comprender mejor el juego de parentescos que se establece 
con el capítulo III, “El amor en la perspectiva schelleriana”, del 
ya citado Persona y comunidad13.

2.2 Contra la vieja metafísica
En la primera parte de su argumentación, Rozitchner ata-

ca el texto “Praxis y metafísica”, ponencia que Eggers había 
presentado en unas jornadas de filosofía realizadas en Horco 
Molle (Tucumán) sobre el tema “Posibilidad de la Metafísica”. 
Rozitchner le reprocha allí a Eggers su indiferencia ante la po-
tencia de la crítica de la economía política iniciada por Marx, al 
hecho que la crítica rompe los supuestos de la vieja metafísica 
a la que permanece aferrado. El punto principal a retener aquí 
es el siguiente: al fundarse en las relaciones de producción, la 
crítica marxiana inaugura una concepción de la materialidad 
de las relaciones humanas “inmediatamente significativa” de la 
verdadera “relación concreta que une a los hombres entre sí”. 
Marx crea una nuevo tipo de unidad donde la vieja metafísica 
separaba, dualizaba. Esta unidad reúne, dice Rozitchner, “dos 
extremos hasta entonces disociados: la intimidad y la sociedad”, 
ambas constituidas por “categorías económicas e históricas”14. 

Leyendo a Marx de este modo, Rozitchner apunta directa-
mente al núcleo de la metafísica que separa la exquisitez de lo 

13	 Rozitchner, León. Persona y comunidad. Ensayo sobre la significación ética de la afec-
tividad en Max Scheler. Buenos Aires: Biblioteca Nacional, 2013. 

14	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 114



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

21

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

íntimo-espiritual de lo cruel-materialista. La operación es sofis-
ticada, dado que es esa metafísica de la separación la que dirige 
a Marx la crítica de una pretendida reducción de lo espiritual a 
lo material. Lo que Rozitchner aclara es lo siguiente: la razón 
por la que en Marx no procede tal reducción es porque para que 
tal reducción se produzca, hay que haber realizado previamente 
la operación propiamente metafísica entre espíritu y materia. 
Cosa que, es lo que Rozitchner nos enseña, Marx jamás hizo. 
Desde el punto de vista de la metafísica, esa separación es nece-
saria. Por lo tanto, lo que ella discute es si el espíritu vale más 
que la materia (como ella cree), o si menos (como le atribuye 
erróneamente a Marx). Esta ignorancia sobre el pensamiento 
de Marx, este borramiento de su descubrimiento filosófico fun-
damental, es lo que está aquí en juego. Desde el punto de vista 
de la metafísica se trata de jerarquizar el valor del espíritu ante 
la materia. Desde el punto de vista marxista se trata de algo 
muy diferente: de anular la operación de escición y conducir lo 
espiritual a la materia de la que parte y en la que se verifica. 

2.3 Tesis 11
Al hacer de la materialidad de la relaciones humanas una 

burda materia, la metafísica no puede leer a Marx de modo par-
cial. Es lo que, a juicio de Rozitchner, sucede con Eggers, por 
ejemplo, cuando lee la célebre “Tesis 11” sobre Feuerbach, en 
la que Marx dice que los filósofos se han dedicado a interpre-
tar de diversos modos el mundo, pero de lo que se trata es de 
transformarlo. ¿Cómo lee este texto Eggers, según Rozitchner? 
Postulando la actividad de un agente transformador puramente 
espiritual sin su necesaria inscripción en la materialidad so-
cial e histórica (abstrayendose de la lucha de clases efectiva). Y 
esto es porque los respectivos fundamentos son incompatibles. 
Los principios cristianos que operan en la metafísica ordenan 
la experiencia a partir de una separación a priori en la cual lo 
activo es siempre lo otro de lo corporal; lo individual se diferen-
cia tajantemente respecto de lo hisórico-social y lo espiritual no 
se deja confundir nunca con la riqueza de lo material-sensible. 



22

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

Esta incompatibilidad metafísica sí repercute en el plano po-
lítico, proporcionando lecturas como las que Eggers hace de la 
“Tesis 11” en términos de autotransformación subjetiva, antes 
que a una dialéctica de lo subjetivo-objetivo que pueda preparar 
en el campo de las fuerzas efectivas un proyecto de liberación, 
partiendo de la materialidad histórica atravesada por concretas 
relaciones de explotación y dominio. 

2.4 El problema de la verdad
Todo esto impacta de lleno sobre el problema de la verdad, 

que en Marx se plantea como el de la transformación material 
de los hombres y mujeres en un mundo cuya estructura “se re-
vela verdaderamente en la economía como fundamento objetivo 
del cual dependen privilegiadamente todas las otras relaciones 
humanas”15. Toda transformación, para ser verdadera y radical, 
debe entonces proponerse la modificación de esa base material 
que está ya articulada con lo que en hombres y mujeres apare-
ce como lo íntimo-espiritual, concerniente a la transformación 
personal. 

La “ensoñación subjetiva” de Eggers (nótese hasta qué punto 
la palabra ensoñación habrá de cambiar su sentido con el paso 
de los años) se aprecia en todo caso, escribe Rozitchner, en la 
sustitución de la crítica de la economía política por el método de 
la reducción fenomenológica y del yo trascendental, que aspira a 
liberarse de todo supuesto para acceder a la experiencia íntegra 
de lo humano. Ese modo de proceder, lo hemos visto, supone        
–erróneamente– que la crítica de la economía política abarca 
sólo una parte del hombre, la parte material o económica, la 
parte “histórico social”, y no su integralidad, que se completa 
con su actividad subjetiva, espiritual. Con esta reducción-sub-
sunción la metafísica logra imponer sus valores, despojando la 
materia marxiana de toda riqueza histórico-objetiva y de todo 
criterio de verificación vinculado al proceso de la praxis, que 
Marx y Engels presentaban en La ideología alemana como li-

15	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 115.



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

23

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

gado a la producción de medios para la satisfacción de estas 
necesidades; la creación de nuevas necesidades; la reproducción 
a partir de la relación sexual. 

El problema de la verdad, entonces, se plantea en Rozitch-
ner en torno al descubrimiento marxiano, que habilita una com-
prensión “del valor creador que posee la singularidad material 
humana de cada hombre”. Cada individuo descubre su perte-
nencia a un “todo material del cual depende y que hace posible 
su existencia”. Y por lo tanto “cada hombre contiene, en su gé-
nesis individual, el secreto del proceso histórico que le abre la 
comprensión vivida de su presente alienado” en el proceso de 
“producción material (histórico-económico) de sí mismo y de los 
otros hombres”. El método fenomenológico que Eggers propone 
aspira en cambio a un tipo de “conocimiento inmediatamente 
absoluto”, despojado de supuestos (históricos); acceso directo a 
un mundo “sensible y concreto” cuya condición paradojal sería 
la depuración de toda referencia a su materialidad histórico-eco-
nómica. La única materialidad que sobrevive a esta reducción 
lo hace a título de mero “receptáculo”, o “asiento del espíritu 
revelado, lugar de la intuición volitiva, soporte de valores”. Una 
materialidad existencial, sí, pero de una existencialidad exclu-
sivamente cristiana, sin rastros de aquella otra materialidad 
que “el hombre construye a través de un proceso histórico-eco-
nómico”. La reducción fenomenológica salva sólo el resultado, 
echando a perder la riqueza inicial del proceso16.

2.5 El otro y la salvación
En Marx no hay lugar para una salvación meramente indi-

vidual, desprovista de su inserción en el mundo. Toda transfor-
mación debe pasar por la de las relaciones sociales. El problema 
de la “verdad” en Marx remite a la posibilidad de verificar las 
transformaciones en la realidad. De modo tal que toda transfor-
mación subjetiva para Marx, dice Rozitchner, debe “penetrar 
hasta las raíces de la propia constitución material”. De modo 

16	 Rozitchner, “Marxismo y cristianismo”, pp. 117-118.



24

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

que la salvación no puede pasar, para los marxistas, por el en-
lace amoroso que une a hombres y mujeres con Dios sino con la 
forma humana y con la “cualidad sensible” en la que lo humano 
encuentra una posibilidad de máximo despliegue17. 

Esta “forma máxima de mi amor”, escribe Rozitchner, es la 
que proporciona la medida última de toda relación afectiva: “en 
este acto de la más precisa singularidad –amar a otro– converge 
la más amplia universalidad”18. Por eso decía Marx en sus escri-
tos de 1844 que:

 
la relación entre hombre y mujer es la más natural de 
las relaciones entre uno y otro ser humano. En ella se 
revela, pues, hasta qué punto el comportamiento natu-
ral del hombre se ha hecho humano, hasta qué punto la 
esencia humana se ha convertido para él en esencia na-
tural, hasta qué punto la naturaleza humana ha pasado 
a ser su naturaleza. Y en esta relación se muestra, asi-
mismo, la necesidad del hombre con respecto a la nece-
sidad  humana, hasta qué punto, por tanto, el otro hom-
bre se ha convertido en necesidad en cuanto tal hombre, 
hasta qué punto es, en su existencia más individual, al 
mismo tiempo, un ser colectivo. La primera superación 
positiva de la propiedad privada19 

El aspecto material-sensible del mundo constituye, en Marx, 
“el fondo de toda relación de amor”20, y en esta relación amorosa 
–sostiene Rozitchner– viene incluída una acción transformado-
ra opuesta a todo aquello que se manifiesta como obstáculo que 
se opone a este amor. El amor se confunde con la praxis desde 
el momento en que no hay amor que no suponga el problema 

17	 Rozitchner, “Marxismo y cristianismo”, pp. 119-120.
18	 Rozitchner, “Marxismo y cristianismo”, p. 120.
19	 Marx, Carlos. “Manuscritos Económico-Filosóficos de 1844”. En Marx, Carlos. Escritos 

de juventud. Traducción de Wenceslao Roces. México: Fondo de Cultura Económica, 
1982, tercer manuscrito, p. 617. Un mayor desarrollo de esta cita de los Manuscritos 
del 44 se encuentra en “La negación de la conciencia pura en la filosofía de Marx”. En 
Rozitchner, León. Marx y la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 
2015, pp. 99-139. En especial pp. 105-107.

20	 Rozitchner, “Marxismo y cristianismo”, pp. 120-121.



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

25

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

del acceso al otro y por tanto el de la modificación sensible entre 
los amantes de un amor afectado por las obras y acciones de los 
otros. 

Si hay dos amores, cristiano y marxista, es porque hay al 
menos dos modos de concebir al otro: como “totalidad simbóli-
ca, abstracta” (en la separación cristiana de lo “espiritual” y lo 
“material”, del que sólo interesa lo espiritual, aquello que cada 
hombre tiene de absoluto, aquello que le permite reconocerse 
en lo divino, desvalorizándose “el continuo material que uno en 
una universalidad posible, concreta, a los otros”21); como “totali-
dad concreta, genérica” (ligada a la actividad singular-sensible 
en las relaciones intrahumanas, no a partir de la presencia de lo 
divino, sino de la presencia de los otros en cada acto de la propia 
sensibilidad humana)22.

Esta distinción entre amor cristiano –donde lo primero es 
la presencia de lo divino y absoluto en el yo–, y amor marxis-
ta –que encuentra lo relativo histórico como formando parte 
desde el inicio del yo, y que por tanto experimenta el amor en 
esta presencia sensible, concreta y material de los otros como 
premisa– será uno de los argumentos centrales de la noción de 
contra-violencia que Rozitchner va a esgrimir en la polémica ya 
mencionada con Oscar del Barco.

2.6 El odio 
En el amor marxista, a diferencia del cristiano, lo espiritual 

sólo existe como historicidad y grabado del “proyecto humano 
en la materia”, y permite “reconocer concretamente –pues mi 
afectividad está ligada al mundo– la presencia de aquel que se 
opone al otro o la de aquel que posibilita su máxima realiza-
ción”. De allí que el odio surja, en Marx, como parte este mismo 

21	 Esta manera de pensar la otredad y la salvación como separación converge con el régi-
men de lo teológico político en la obra de Henri Meschonnic en el que lo que domina es 
una discontinuidad de lo sensible del cuerpo respecto al signo y a la lengua. Ver: Mes-
chonnic, Henri. Spinoza poema de pensamiento. Traducción de Hugo Savino. Buenos 
Aires: Tinta Limón Ediciones y Editorial Cactus, 2015. 

22	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 121.



26

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

proceso afectivo, como la “medida de la inhumanidad que otros 
hombres han hecho surgir en mí mismo”23.

Hay sin embargo un odio cristiano. Se trata de un odio in-
confesado y duradero, dirigido a una cualidad humana inmodi-
ficable. Un odio así es inhumano, es lo inhumano mismo en lo 
humano. Esa inhumanidad, que es propio del odio antisemita 
(odio ontológico que no apunta a ninguna cualidad en particular 
sino al hecho mismo de que el judío lo sea, es decir, al hecho que 
guarde relación con la historia de un pueblo) es impensable en 
el amor marxista, que parte de la presencia material sensible de 
los demás en uno mismo y desde allí se despliega como amor a la 
forma humana. Como en Spinoza. El odio inhumano es el rever-
so de aquello que en el amor cristiano es universal y abstracto, 
de aquello que en esa amorosidad pone a los amados siempre a 
distancia respecto de la relación íntima que cada quien guarda 
con Dios. Por eso, dice Rozithcner, “decimos que el sentido de la 
espiritualidad cristiana es inhumano, por más divino que sea: 
para ser verdadera esa espiritualidad no necesita de los demás 
hombres en su creación sino en su pasiva adhesión. A los otros 
hombres se acercarán después”24. 

La denigración de lo material-particular presente en la me-
tafísica cristiana es por tanto el lugar de preservación de esta 
posibilidad de lo inhumano en lo humano, que será la clave en 
su libro Ser judío. Allí argumenta Rozitchner que en la expe-
riencia judía, en tanto determinada por padecer la acción de 
esta inhumanidad de lo humano, se hace posible un tránsito 
(que el judío burgués no recorre, asimilándose al  amor cristiano 
primero y luego al neoliberalismo) hacia la izquierda. Ese trán-
sito a la revolución surgiría en él como posible al oponerse a ese 
odio inmutable, a esa inhumanidad de lo humano presente en 
el padecimiento común más amplio de mujeres, obreros, negros. 
Esta senda del judío hacia la insurgencia no le es permitida al 
cristiano antisemita que permanece aferrado a lo absoluto. 

23	 Ibid.
24	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 128.



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

27

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

Décadas más tarde, Rozitchner retomará una argumenta-
ción similar en su relectura de Sobre la cuestión judía, de Marx, 
sobre el que escribirá un importante ensayo ya mencionado. Lo 
que el judío puede iniciar como transición a la izquierda tendrá 
la fuerza de lo vivido elaborado, no de lo meramente simbólico. 
A esa materialidad subjetiva que arraiga en lo vivido y en lo 
elaborado subjetivamente, Rozitchner la denominará “índice de 
verdad”, y su lógica tendrá muchos puntos en común con la de 
los “devenires minoritarios” de los que hablarán en la década de 
1980 Gilles Deleuze y Félix Guattari. En ambos casos se origina 
una simpatía por la acción de lo heterogéneo respecto del orden 
de la sociedad burguesa, la rebelión de todo aquello que esta 
sociedad necesita domesticar.

2.7 Filosofía de los afectos
Mientras que el amor cristiano se pretende por encima de la 

lucha de clases –entre hombres no hay sino enemistades ocasio-
nales– y escapa al vínculo entre “el amor y el dinero, lo trans-
histórico y lo histórico”, Marx piensa la afectividad humana a 
partir de la “significación de la propiedad privada y el dinero”, 
en el trabajo y el intercambio. Señala, como antes lo había he-
cho Spinoza en su Ética, que la “movilidad esencial de la afecti-
vidad” depende de las relaciones singulares y precisas que esta-
blecemos con las mujeres y los hombres así como con las cosas. 
En esa movilidad todo sentimiento se corresponde con una re-
lación, y debe ser captado en esa vinculación histórica-concreta 
con el objeto referente al cual el sujeto experimenta su afectivi-
dad. Es “la cualidad que el objeto suscita en el hombre” la que 
activa desde lo sensible un sentido, una significación para esa 
relación25.

La presencia de la teoría spinoziana de los afectos en esta lec-
tura de Marx no se hace explícita en el texto. Y no lo será hasta 
mucho más tarde, cuando se trate de reflexionar abiertamente 
sobre los fundamentos subjetivos de la resistencia al terror, en 

25	 Ibid.



28

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

el prólogo ya citado del Perón. Si reparamos en esta presencia 
de una callada inmanencia afectiva de la potencia es porque 
ella permite esclarecer –tal vez como ninguna otra– el hilo rojo 
que se entreteje hasta llegar a su materialismo ensoñado. En 
todos los casos lo que está en juego es un rechazo visceral de 
toda devaluación de la dimensión material-sensible del cuerpo. 
En todos los casos, la lucha de clases exige ser llevada no sólo al 
plano de la coherencia simbólica, sino en el de una revaluación 
de la dimensión sensual del sujeto.  

2.8 Amor y dinero
En la sociedad capitalista el “objeto por excelencia”, la “for-

ma humana”, está mediada de modo irremediable por un “objeto 
máximo”, un operador de trascendencia que todo lo impregnará 
escindiendo la cualidad de la cantidad y el uso del cambio. Ese 
“objeto máximo”, el dinero, no designa cualidad sensible huma-
na alguna, sino el mero hecho de ser poseedor. Intercambia toda 
“cualidad” sin reparar en ninguna. Pone en juego una equivalen-
cia generalizada de cualidades y pasa entre ellas sin importar 
que resulten contradictorias. El dinero funda una “fraternidad 
de los incompatibles” y “obliga a los contrarios a abrazarse”26.

Al sustituir la “materialidad mínima del hombre” desde la 
cual se pone a prueba el valor o la cualidad, el dinero provoca 
una distorsión sobre la subjetividad humana, y el amor marxis-
ta no será sino afectividad comprometida en un enderezamiento 
del mundo capaz de volver a expresar la “resonancia personal 
que se produce cuando una cualidad humana se pone en rela-
ción con otra cualidad humana compatible” (amor) “y no con 
otra cualidad contradictoria” (odio)27. 

Los sentimientos revelan, así, verdaderas afirmaciones onto-
lógicas. A través de ellos contactamos con lo universal concreto 
del que emerge toda significación humana. Sin este juego de los 

26	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 122. Rozitchner roza aquí la lógica de la 
complexio oppositorum que Carl Schmitt (Catolicismo y forma política) atribuía en el 
orden político al catolicismo y aquí, Marx mediante, se le reconoce al dinero. 

27	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 123.



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

29

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

afectos no habría modo de hacer del valor de uso un criterio de 
verificación para la praxis. Por tanto, es sumamente relevante 
comprender hasta qué punto la eficacia del advenimiento del 
valor (de cambio) consiste en esa abstracción que desconecta “en 
el seno de la satisfacción y la afectividad más subjetiva la di-
mensión más colectiva de lo social”28. 

Es en este preciso punto de inserción entre economía y sen-
timientos donde el mundo capitalista se da la mano con la me-
tafísica cristiana, dando lugar a una “estructura afectiva que 
se adecua a un mundo donde impera el dinero” (y por tanto sin 
punto de encuentro con el amor en Marx) junto a un raciona-
lismo que sólo aspira a reformar la realidad en el plano de lo 
“simbólico”. Y será esto lo que Marx rechace del humanitarismo 
cristiano y/o burgués: el hecho de expresar las estructuras de 
relaciones en las que reinan la propiedad privada y el dinero29.

2.9 Política cristiana
La prédica cristiana bloquea la posibilidad de elaborar la 

contradicción moral en el mismo plano en que se de la material. 
Es aquí donde la escisión entre espíritu y materia rinde su fruto 
político disfrazado de lo más alto, el más puro amor. De este 
modo, se logra inducir la conclusión según la cual “la lucha de 
clases en su específico plano de lucha histórico-económica re-
sulta entonces no ser una lucha también espiritual”30; “a través 
del ‘espíritu’ despoja precisamente a los sometidos de su único 
tesoro, de su única brújula en el medio hostil que lo rodea: el 
odio, es decir la exacta respuesta para la exacta agresión que se 
les realiza”31.

28	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 124.
29	 Ibid. Es un poco el proyecto crítico de Frederic Lordon: Marx y Spinoza, las estructuras 

de relaciones y los afectos tal y como el capitalismo las recrea como base de una percep-
ción crítica.

30	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 125. Esta conclusión hace juego, casi pala-
bra por palabra, con las tesis sobre el concepto de historia (la tesis 4) que hace epígrafe 
de este artículo.

31	 Ibid. El joven Hegel escribía que el cristianismo era la religión del amor y el judaísmo 
la del odio. Tal vez Eggers haya dado en el clavo al señalar esta diferencia como funda-
mental, aunque sólo con la explicación de Rozitchner esta verdad se vuelva inteligible.



30

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

En el amor cristianismo, en el que cada hombre recibe su 
verdad de la revelación divina como adecuación afectiva entre 
su propia conducta y lo que la divinidad le revela, se niega el 
esfuerzo marxiano por encontrar el elemento material-afectivo 
de esta verificación. En Marx “todo sentimiento posee inteligibi-
lidad” y por eso no existe en el marxismo la diferencia entre “la 
evidencia leída a la altura de la afectividad o de la racionalidad 
lógica”. En otras palabras: no hay oposición entre lo afectivo y 
el pensamiento racional, ambos abrevan en una misma objetivi-
dad del mundo humano. 

3. Conclusión provisoria
Es posible establecer sobre esta base un eje Spino-

za-Marx-Rozitchner. Ese eje funcionará del modo siguiente: 
opondrá a la acción denigratoria que la metafísica cristiana –y 
la economía política que la concreta– ejerce sobre lo corpóreo 
sensible creando individuos separados y “unidos como separa-
dos” (como dice Guy Debord), una revalorización de lo sensual 
como instancia dadora de sentido y de significación a las relacio-
nes vividas, incluidas las enteras relaciones sociales. 

Es posible plantear en esta dirección al menos dos cuestiones 
de suma relevancia para el pensamiento político contemporáneo 
a partir de esta lectura de la obra de Rozitchner: por un lado, la 
posibilidad de extender y aplicar a los dispositivos propiamente 
neoliberales la misma crítica que ya se dirigía a la metafísica 
cristiana y a la practica de la sociedad burguesa, es decir, una 
particular consideración sobre el tipo de desposesión subjetiva 
que acompaña y posibilita toda desposesión material, objetiva. 
Se trata, por tanto, de profundizar en la crítica del enlace entre 
sociedad capitalista en su fase neoliberal y pervivencia de lo 
teológico político. Por otro lado, el saber de los cuerpos ofrece un 
camino para el pensamiento político dominante los últimos años 
fundado en el postestructuralismo y en particular en la teoría 
populista de Ernesto Laclau, capaz de pensar la articulación de 
las demandas populares, pero resulta impotente a la hora de 
cuestionar cómo estas demandas se constituyen y qué conteni-



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

31

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

do adquieren bajo el efecto de dispositivos neoliberales operan 
sobre ellas. Lo que Rozitchner llama “coherencia afectiva”, en 
cambio, se orienta a verificar el lazo que organiza el sentido a 
partir de considerar las relaciones sociales, la creación de signi-
ficaciones en el plano de los afectos y la creación de conceptos. 

El saber de los cuerpos, inseparable de esa revalorización de 
lo sensible y de una experiencia insurgente de los afectos, se co-
loca así en la base del entero mundo de las “nociones comunes” 
de las que habla Spinoza en su Ética. Su elaboración deviene in-
separable de esta batalla crítica. Inmanencia en Rozitchner es 
insurgencia. En sus últimos escritos será este tejido sensual de 
la significación, sin la cual todo enlace con las cosas del mundo 
se torna abstracta, la que dará lugar a un materialismo enso-
ñado. 

 



32

Diego Sztulwark
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

Bibliografía

“Cristianismo y marxismo. Reportaje al profesor Eggers Lan”. Correo de 
C.E.F.Y.L. no I. 2, Octubre 1962, pp. 1-2. Departamento de prensa 
y difusión CEFYL-FUBA. Publicación del Centro de Estudiantes de 
Filosofía y Letras, Buenos Aires.

Eggers Lan, Conrado. “Respuesta a la derecha marxista”. Pasado y Presente. 
Revista trimestral de ideología y cultura, año I. no 4, Enero-Marzo 
1964, pp. 322-328. En Pasado y Presente: edición facsimilar, Tomo 
I, Primera época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca 
Nacional, 2014, pp. 376-382.

Gago, Verónica. Controversia: una lengua del exilio. Buenos Aires: Ediciones 
Biblioteca Nacional, 2012.

Lordon, Frédéric. Capitalismo, deseo y servidumbre: Marx y Spinoza. 
Buenos Aires, Tinta Limón Ediciones, 2015.

Marx, Carlos. “Manuscritos Económico-Filosóficos de 1844”. En Marx, 
Carlos. Escritos de juventud. Traducción de Wenceslao Roces. 
México: Fondo de Cultura Económica, 1982.

Meschonnic, Henri. Spinoza poema de pensamiento. Traducción de Hugo 
Savino. Buenos Aires: Tinta Limón Ediciones, Editorial Cactus, 
2015.

Rozitchner, León. Escritos políticos. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca 
Nacional, 2015.

	 —. Marx y la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 
2015.

	 —. Levinas o la filosofía de la consolación. Buenos Aires: Ediciones 
Biblioteca Nacional, 2013.

	 —. Persona y comunidad. Ensayo sobre la significación ética de la 
afectividad en Max Scheler. Buenos Aires: Biblioteca Nacional, 2013.

	 —. “Clausewitz y Freud: la guerra y el poder. El duelo como esencia 
del conflicto” En Rozitchner, León. Freud y el problema del poder. 
Buenos Aires: Losada, 2003, pp. 137-172.

	 —. “Marxismo o cristianismo”. Pasado y Presente. Revista trimestral 
de ideología y cultura, año I. no 2-3, Julio-Diciembre 1963, pp. 113-
133. En Pasado y Presente: edición facsimilar, Tomo I, Primera época 



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

33

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

(1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2014, pp. 
163-183.

	 —. “Respuesta de León Rozitchner”. Pasado y Presente. Revista 
trimestral de ideología y cultura, año I. no 4, Enero-Marzo 1964, pp. 
328-332. En Pasado y Presente: edición facsimilar, Tomo I, Primera 
época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 
2014, pp. 382-385.

	 —. “Cuando el pueblo no se mueve, la filosofía no piensa” En Colectivo 
Situaciones, Impasse: dilemas políticos del presente. Buenos Aires: 
Tinta Limón Ediciones, 2009, pp. 95-134.



34

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

La “sociedad sin padre”: 
León Rozitchner y la búsqueda 

de una nueva subjetividad

Silvia Dapía
John Jay College & The Graduate Center

City University of New York

Resumen:
Este trabajo se interroga sobre la propuesta de León Rozitchner de 

generar una nueva subjetividad, creada sobre la base de una racionalidad 
distinta a la que rige el sistema capitalista, esto es, sobre nuevas “cate-
gorías de pensar y de sentir”. Exploraremos su modelo de la subjetividad 
“encarnada”, en la línea de Maurice Merleau-Ponty; aquel otro que prolon-
ga la subjetividad en un poder colectivo basado en el concepto de masas de 
Freud; y la posibilidad de un modelo para la nueva subjetividad basado en 
el afecto (en oposición a un modelo basado sólo en lo libidinal).

  
Palabras clave: Rozitchner, subjetividad, afectos, Merleau-Ponty, 

Freud

Abstract:
This paper interrogates León Rozitchner’s notion of creating a subjec-

tivity different from the one presupposed by capitalist reason, that is, a 
notion of subjectivity defined by new “categories of thought and affect.” 
The paper interrogates 1) Rozitchner’s “embodied” subjectivity, following 
Merleau-Ponty; 2) the subjective model associated with collective power 
in Freud’s conception of the masses and; 3) the possibility of modeling a 
new notion of subjectivity based on affect rather than one anchored solely 
in libido.

Keywords: Rozitchner, subjectivity, affects, Merleau-Ponty, Freud

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 34-62

ISSN: 0719-3408



35

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

Este trabajo se interroga sobre la propuesta de León Rozit-
chner de generar una nueva subjetividad, creada sobre la base 
de una racionalidad distinta a la que rige el sistema capitalis-
ta, esto es, sobre nuevas “categorías de pensar y de sentir” o un 
nuevo “esquema de conciencia.” En la primera sección del tra-
bajo examinaremos su seminal ensayo “La izquierda sin suje-
to” (1966), donde Rozitchner se interroga sobre las “condiciones 
subjetivas de los sujetos revolucionarios” que, en la época de la 
guerra fría, tienen como objetivo “una transformación radical de 
las condiciones sociales” en la Argentina, en particular, y en La-
tinoamérica en general1. Intentamos explorar aquí el modelo de 
la subjetividad “encarnada”, en la línea de Merleau-Ponty, que 
subyace al pensamiento de Rozitchner y que le permitirá tran-
sitar –por medio de una vinculación material, sensible, entre el 
yo, los otros y el mundo– el camino hacia la articulación holística 
que pretende de su teoría de la subjetividad. En la segunda parte 
de este trabajo nos concentraremos en la reelaboración que hace 
Rozitchner del concepto de masas de Freud como una segunda 
etapa en el itinerario de articulación holista de su teoría de la 
nueva subjetividad. En la tercera sección exploraremos este mis-
mo tránsito pero desde la perspectiva del pasaje de la “horda 
primitiva” a la “alianza fraternal,”de un “colectivo natural” (la 
horda) a un “colectivo cultural” (la alianza). Esta reformulación 
del problema nos permitirá introducir la figura de Paul Federn 
y su noción de “sociedad sin padre” a fin de evaluar la radica-
lidad del proyecto de Rozitchner. En la cuarta sección de este 
trabajo, exploraremos el tramo final de este itinerario su teoría 
de la subjetividad en su última obra, Materialismo ensoñado, 
mientras que en la quinta y última sección de este trabajo consi-
deraremos brevemente dos obras: Persona y comunidad: ensayo 
sobre la significación ética de la afectividad en Max Scheler, tex-
to que inicialmente fue la tesis doctoral que Rozitchner escribe 
en Francia en los años sesenta, y Filosofía y emancipación: Si-

1	 Rozitchner, León. Las desventuras del sujeto político. Ensayos y errores. Buenos Aires: 
Ediciones El Cielo por Asalto, 1996, p. 12.



36

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

món Rodríguez: el triunfo de un fracaso ejemplar, texto escrito 
en el exilio venezolano en los ochenta. El objetivo de esta última 
sección consiste en examinar, desde la obra de Rozitchner, la 
posibilidad de un modelo para la nueva subjetividad basado en 
el afecto (en oposición a un modelo basado sólo en lo libidinal).

1.
En los años sesenta tuvieron lugar diversos debates en la fi-

losofía, antropología y ciencias sociales en general acerca de las 
llamadas “lógicas”, “racionalidades”, o “esquemas conceptuales”. 
En estos debates, que parecen haberse extendendido a través de 
casi tres décadas, se formulaban preguntas tales como: ¿Existe 
una racionalidad o lógica única, universalmente válida? ¿O, por 
el contrario, existen diversas racionalidades, inteligibles, cada 
una de ellas, en el contexto de los modos de vida social en las 
que han sido generadas? (Martin Hollis, Peter Winch, Steven 
Lukes) ¿Hay un único “estilo de razonamiento” o varios? (Ian 
Hacking) También las reflexiones sobre el concepto del “tercero 
excluido” de W. V. O. Quine, el “adiós a la razón” de Paul Fe-
yerabend y las “lógicas divergentes” (“deviant logics”) de Susan 
Haack son pruebas de la continuidad de esta preocupación so-
bre la existencia de modos de pensamiento y de vida social que 
difieren de los que se han establecido como norma. En este con-
texto ampliado, podemos ubicar la preocupación de Rozitchner, 
quien, desde una tradición distinta a la de los pensadores arriba 
mencionados, trabajando en la intersección de Freud y el Marx 
humanista, aboga por una racionalidad alternativa a la racio-
nalidad abstracta del capitalismo, con potencialidad emancipa-
toria y que permita superar las fragmentaciones y escisiones 
que el capitalismo genera en la subjetividad. Sin pretender afir-
mar que Rozitchner intentaba dialogar o confrontar los debates 
arriba mencionados, queremos sí resaltar el hecho de que sus 
preocupaciones por una racionalidad alternativa se ubican en 
un contexto más abarcante donde, desde tradiciones distintas, 
se hacen planteos semejantes cuestionando la existencia de ló-
gicas que se nos han impuesto.



37

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

Si el hecho de que Rozitchner hable de nuevas racionalidades 
es congruente con diversos planteos y búsquedas de los años 
sesenta, su preocupación por una interpretación humanista del 
marxismo es también ilustrativa de debates del momento. Estos 
debates se dirimían entre dos figuras, Lukács y Althusser, o 
como señala Etienne Balibar, entre dos obras, Historia y con-
ciencia de clase (1922) de Lukács y Pour Marx (1965) de Althus-
ser. En palabras de Balibar, Historia y conciencia de clase y 
Pour Marx constituían “las dos fronteras de la teoría comunista 
en el marxismo del siglo veinte”2. Reaccionando contra Lukács o 
el llamado marxismo Hegeliano de Europa occidental, Althusser 
se unió a los estructuralistas franceses en sus cuestionamientos 
del valor explicativo de la categoría de “sujeto”, proponiendo, 
en su lugar, lo que él llamó un “anti-humanismo teórico”3. Es 
interesante subrayar aquí que Althusser publicó Pour Marx 
en 1965, cinco años después de que se publicara la traducción 
al francés de Historia y conciencia de clase de Lukács, la cual, 
incidentalmente, aparece más de cuarenta años después de la 
publicación del original.  En este debate es también decisiva la 
figura de Merleau-Ponty, quien en 1955, en su obra Les aventu-
res de la dialectique, analiza detalladamente la noción de “su-
jeto de la historia” de Lukács tal como aparece en su Historia y 
conciencia de clase. Claramente el pensamiento de Rozitchner 
–quien dos años después de su aparición traduce al español la 
mencionada obra de Merleau-Ponty– se va a inscribir en esa 
matriz marxista que Lukács trata de preservar y Merleau Pon-
ty promueve, cuyo objetivo fundamental consiste en incorporar 
“la subjetividad a la historia sin hacer de ella un epifenómeno”4.

2	 “les deux bords de la théorie communiste dans le marxisme du XXè siècle”. Balibar, 
Étienne. “Le non-contemporain”. En Ecrits pour Althusser. Paris: La Découverte, 
1991. p. 101. Todas las traducciones del francés, inglés y alemán al español son mías.

3	 Althusser, Louis. La revolución teórica de Marx. Traducción de Martha Harnecker. 
México: Siglo XXI, 1967, p. 192.

4	 “la subjectivité à l’histoire sans en faire un épiphénomène”. Merleau-Ponty, Maurice. 
Les aventures de la dialectique. Paris: Gallimard, 1955. p. 61. Merleau-Ponty, Maurice. 
Las aventuras de la dialéctica. Traducción de León Rozitchner. Buenos Aires: Editorial 
La Pleyade, 1974, p. 41.



38

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

En 1966, en uno de sus primeros artículos, “La izquierda 
sin sujeto”, publicado en la revista La rosa blindada, Rozitch-
ner cuestiona las interpretaciones teóricas que se limitan “a 
lo político-socio-económico” (aquellas que se limitan a invocar 
“las leyes del desarrollo económico” o las “leyes de la lucha de 
clases”) y afirma que sin “modificación subjetiva” no puede ha-
ber un cambio social. Sostiene Rozitchner: “Todas éstas son 
explicaciones con exterioridad, donde la distancia que media 
entre el contenido ‘objetivo’ –datos económicos, políticos, histó-
ricos, etc.– hasta llegar a la densidad de nuestra realidad vivi-
da, deja abierto un abismo de incomprensión que no sabemos 
cómo llenar”. El interés de Rozitchner en ese ensayo polémico 
y decisivo se centra, como dirá treinta años después, en “las 
condiciones subjetivas de los sujetos revolucionarios y políticos 
para hacer posible una transformación radical de las condicio-
nes sociales”5. Si la izquierda no había conseguido la ansiada 
revolución, este fracaso no se podía explicar restringiéndonos 
al análisis de las contradicciones del sistema a nivel económico, 
político y social. Un cambio social como el que pretendía efec-
tuar en ese momento la izquierda, sostenía Rozitchner, necesi-
taba imperiosamente una racionalidad nueva, esto es, nuevas 
“categorías de pensar y de sentir”, un “esquema de conciencia” 
que “englobe lo sensible del individuo, su forma humana mate-
rial, hasta alcanzar desde ella un enlace no contradictorio con 
la materialidad sensible de los otros”6. Detengámonos en esta 
concepción holística del individuo y su entorno que nos propone 
Rozitchner.

Los “esquemas de conciencia” a los que se refiere aquí Rozit-
chner no presuponen una división binaria entre “esquema” y 
contenido empírico; Rozitchner supera la concepción represen-
tacionalista del conocimiento. En este sentido, para Rozitchner 
existe una existe una triangulación integradora que nos enlaza 
con los otros y con el mundo, que abarca “lo sensible del indivi-

5	 Rozitchner, Las desventuras del sujeto político, p. 12.
6	 Rozitchner, Las desventuras del sujeto político, p. 50.



39

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

duo” y “la materialidad sensible de los otros”, donde el mundo 
percibido no emerge como representación del sujeto sino como 
una realidad habitada por él. Para el filósofo argentino, el sujeto 
se define como tal sólo cuando se lo considera sobre el fondo de 
una totalidad más abarcante que presupone la entera corpora-
lidad del individuo imbricada, de manera sensible, con los otros 
y con su entorno. De este modo y a la manera de la ontología 
gestáltica de Merleau-Ponty, el sujeto concebido por Rozitchner 
emerge en una relación dinámica, de intercambio dialéctico con 
los otros sujetos y con el mundo. Es interesante señalar acá que 
esta relación con los otros y con el mundo no se desarrolla única-
mente en un plano espacial, abarcando sólo “lo sensible del indi-
viduo” y “la materialidad sensible de los otros.” Por el contrario, 
el modelo de subjetividad propuesto por Rozitchner se extiende 
también en el plano temporal, conteniendo “la materialidad del 
campo histórico”7, permitiéndole al sujeto aprehender no sólo su 
propia historia sino la historia de la totalidad más abarcante en 
contra de la cual se recorta.

Debemos retener para nuestra discusión posterior dos con-
clusiones implícitas en el análisis de la teorización de la subje-
tividad de Rotizchner.

Primero, la subjetividad de Rozitchner no deja lugar para 
el sujeto solipsista, que sólo está seguro de la existencia de su 
propia mente y para quien la realidad que lo rodea puede no ser 
más que parte de sus estados mentales. Superado el modelo de 
la representación y de una conciencia pura que se enfrenta al 
mundo, Rozitchner adopta en cambio el modelo de una subjeti-
vidad “encarnada”, en la línea de Merleau-Ponty, subjetividad 
que sólo puede existir como consecuencia de su vinculación con 
la materialidad sensible de los otros cuerpos. Por esta razón, a 
nivel de la experiencia perceptiva, la justificación de la existen-
cia del otro no se le aparece a Rozitchner como problemática, ya 
que parte de la experiencia de mi imbricación sensible con los 

7	 Rozitchner, León. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Editorial Losada, 2003, 
p. 30.



40

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

otros y con el mundo, y de las relaciones afectivas o inconscien-
tes que nos ligan a los otros y al mundo.

Segundo, establecidos o restaurados los lazos entre mi propia 
subjetividad y la de los demás, se abre la posibilidad de unir mi 
cuerpo individual con un cuerpo o poder colectivo para hacer 
posible una transformación radical de las condiciones sociales.

Es el objetivo de la siguiente sección de este artículo explorar 
el tránsito de la teoría de la subjetividad de Rozitchner desde el 
modelo de subjetividad “encarnada”, descripto en esta primera 
sección de nuestro trabajo, a la integración holística de la sub-
jetividad a un poder colectivo. Con este fin nos centraremos en 
Freud y los límites del individualismo burgués (1972)8.

2.
En los setenta, Rozitchner prosigue su búsqueda, iniciada 

en “La izquierda sin sujeto”, de una posible subjetividad al-
ternativa a la construida por la sociedad capitalista. Los tex-
tos de Freud se convierten entonces en instrumentos teóricos 
fundamentales que le permiten indagar el problema del some-
timiento subjetivo, “punto ciego en el marxismo político”9. De 
esta preocupación surge Freud y los límites del individualismo 
burgués (1972), que en muchos aspectos se puede leer como una 
continuación y profundización de “La izquierda sin sujeto”. Así, 
por ejemplo, como en “La izquierda sin sujeto”, en Freud y los 
límites del individualismo burgués Rozitchner parte de “la co-
rrespondencia y la homogeneidad” que existe entre “el individuo 
producido por la cultura burguesa” y las formas que imprime 
esta cultura en nuestro “aparato psíquico” “a nivel de las formas 
de la afectividad, de las categorías de la acción y del pensar.” En 
esta obra Rozitchner se dedica de manera particular al análisis 

8	 Para un estudio sobre el desarrollo del psicoanálisis en Argentina, ver: Plotkin, Ma-
riano Ben. Freud in the Pampas. The Emergence and Development of a Psychoanalytic 
Culture in Argentina. Stanford: Stanford University Press, 2001.

9	 Rozitchner, León. Freud y los límites del individualismo burgués. Buenos Aires: Edi-
ciones Biblioteca Nacional, 2013, p. 15.



41

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

de dos de los textos más “sociales” de Freud, El malestar en la 
cultura (1929) y Psicología de las masas y análisis del yo (1921). 
Para los fines de este trabajo, me concentraré en su lectura de 
Psicología de las masas y análisis del yo.

Rozitchner abre la primera sección de su estudio de esta obra 
de Freud sugiriendo que el hecho de que Freud haya retenido 
el título de Le Bon (Psychologie des foule) y le haya agregado el 
sintagama “y análisis del yo” (Ich-Analyse) se puede interpretar 
como un modo de “introducir el problema del sujeto en el pro-
ceso histórico”10. Y junto con la dimensión histórica Rozitchner 
subraya en esta primera sección la gran innovación de Psicolo-
gía de las masas y análisis del yo: la reinstalación del sujeto en 
la sociedad que le da origen. No hay duda de que la interpreta-
ción que hace Freud del sujeto y de la masa se diferencia de la 
tendencia general de la época, claramente ilustrada en la obra 
de Le Bon, de considerar sujeto y masa como términos antagó-
nicos, donde lo característico de la masa es, para esta interpre-
tación tradicional, la disolución del individuo autónomo, dueño 
de sí mismo y responsable de sus acciones. Freud encuentra una 
manera distinta de aproximarse al sujeto, quien deja de ser una 
entidad autónoma que se enfrenta a la sociedad para convertir-
se en una entidad que no puede ser considerada sino immer-
sa en una sociedad determinada. La oposición individuo-masa 
pierde sentido, nos dice Freud, si consideramos que el individuo 
está invariablemente vinculado a otra persona “como modelo, 
como objeto, como auxiliar y como enemigo, y por eso desde el 
comienzo mismo la psicología individual (…) es simultáneamen-
te psicología social”11. En la posición de Freud, la sociedad está 
presente en el individuo desde el comienzo. Como dice Freud 
al comenzar Psicología de las masas y análisis del yo –y Rozit-
chner usa esa misma frase para cerrar la primera sección de 

10	 Rozitchner, Freud y los límites del individualismo burgués, p. 286.
11	 Freud, Sigmund. Psicología de las masas y análisis del yo. En Freud, Sigmund. Obras 

completas. Tomo XVIII. Traducción de José Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amorror-
tu, 1997, p. 67.



42

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

su interpretación de la misma– no puede haber oposición entre 
lo individual y lo social: “La psicología individual es al mismo 
tiempo, y desde un principio, psicología social”12.

Congruentemente con este énfasis en lo social como constitu-
tivo de lo individual, Rozitchner sugiere tres posibles líneas de 
interpretación de Psicología de las masas y análisis del yo. Dice 
Rozitchner que esta obra es:

la réplica más demoledora, aún en su parcialidad y des-
de el campo de la psicología, a las concepciones del fas-
cismo y de la organización social del capitalismo. Como 
así también es la apertura a la comprensión del senti-
do de todo proceso verdaderamente revolucionario cuya 
preocupación siga siendo el hombre.13 

Hay quienes han leído Psicología de las masas y análisis del 
yo como una obra cuyo centro es el sujeto; otros, la han interpre-
tado como una obra sobre la sociedad. Rozitchner, como señala-
mos más arriba, enfatiza, en su lectura de Freud, la considera-
ción del sujeto en la sociedad. Identifica, además, tres posibles 
líneas interpretativas de esta obra. En primer lugar la consi-
dera como una réplica a “las concepciones del fascismo y de la 
organización social del capitalismo.” No hay duda que el acento 
en la relación líder-masa en Psicología de las masas y análi-
sis del yo ha producido varias interpretaciones, cuya muestra 
emblemática sea quizás la lectura de Adorno, que la entienden 
como anticipación del “surgimiento y naturaleza de movimien-
tos fascistas de masa”14. Si bien Rozitchner no profundiza esta 
línea interpretativa, su enunciación no nos sorprende. Tampoco 
nos resulta inesperada su interpretación de Psicología de las 
masas y análisis del yo como réplica “a la organización social 
del capitalismo”, ya que tempranamente se hicieron lecturas de 

12	 Rozitchner, Freud y los límites del individualismo burgués, pp. 287-288.
13	 Rozitchner, Freud y los límites del individualismo burgués, p. 365.
14	 Adorno, Theodor. “Freudian Theory and the Pattern of Fascist Propaganda”. En Arato, 

Andrew y Eike Gephardt (eds.). The Essential Frankfurt School Reader. New York: 
Continuum, 1982, p. 119.



43

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

esta obra de Freud que la presentan como una teoría de la co-
hesión social. Así, por ejemplo, para Hans Kelsen, el culto del 
líder –elemento fundamental en aquellas interpretaciones que 
ven el libro de Freud como anticipación de las movilizaciones 
masivas del fascismo– se convierte en un “efecto secundario” de 
un vínculo que ya existía en el seno de la masa. Es que Kelsen 
privilegia, por encima de la figura del líder, el vínculo social que 
Freud explica a través de la categoría de libido (en reemplazo 
de la categoría de “sugestión” usada por Le Bon)15. Volveremos 
a este punto. Rozitchner, por su lado, propone leer Psicología de 
las masas como una respuesta a la cohesión u organización so-
cial del capitalismo. Y a estas dos líneas interpretativas, Rozit-
chner suma una tercera que nos parece realmente innovadora: 
leer Psicología de las masas y análisis del yo como “apertura 
a la comprensión del sentido de todo proceso verdaderamente 
revolucionario cuya preocupación siga siendo el hombre”. Dice 
Rozitchner:

su descubrimiento se inscribe en otro campo: en el campo 
de la lucha revolucionaria. Su problema no es la cura in-
dividual solamente, sino la “cura” social: la transforma-
ción del sistema de producción de hombres sometidos.16 

Surge entonces la pregunta: ¿Qué tipo de masa permitiría la 
apertura de la cual habla Rozitchner? Freud habla de “masas 
artificiales”, esto es, masas que “para su cohesión requieren” 
“una compulsión externa” encaminada a preservarlas de la di-
solución y a evitar modificaciones de su estructura17. Da como 
ejemplos la iglesia y el ejército, las cuales se pueden entender 
como artificiales porque en ellas los individuos se someten a la 
coerción de grupos poderosos que se apropian de sus fuerzas 
colectivas. Frente a estas masas, Rozitchner ubica las “masas 

15	 Sobre la interpretación de Hans Kelsen de la obra de Freud, ver: Jonsson, Stefan. 
Crowds and Democracy. The Idea and Image of the Masses From Revolution to Fas-
cism. New York: Columbia University Press, 2013, pp. 132-133 y 136-138.

16	 Rozitchner, Freud y los límites del individualismo burgués, p. 365.
17	 Freud, Psicología de las masas y análisis del yo, p. 89.



44

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

espontáneas”, las que rompen con el sometimiento, esto es, con 
la fuerza exterior que se había apropiado de sus fuerzas colecti-
vas, pero esta ruptura no es sino pasajera. A estos dos tipos de 
masas, Rozitchner opone las masas revolucionarias, “en las que 
los hombres se descubren unidos por un interés común, y que 
pueden llevarlos a transformar radicalmente el sistema”18. La 
diferencia entre las “masas artificiales”, permanentemente so-
metidas a la fuerza exterior que se ha apropiado de sus propias 
fuerzas, y las “masas revolucionarias”, que resisten esa apro-
piación, es, para Freud, una diferencia radical. Dice Freud: “Las 
masas de la primera variedad [las masas revolucionarias] son 
con respecto a las de la segunda [las masas consolidadas en el 
sistema], por así decir, como las olas breves, pero altas, del mar 
con respecto a las mareas”19. Freud no desarrolla posibles con-
secuencias de la existencia de este tercer tipo de masas. Rozit-
chner entiende que el hecho de que aparezcan “masas revolu-
cionarias, incompatibles con el sistema y las instituciones, que 
se constituyen por convergencia de intereses comunes borrando 
las diferencias individuales constituidas, señala precisamente 
la existencia de una contradicción” en el sistema social20. Y es en 
estas “masas revolucionarias” donde reside el interés de Rozit-
chner, ya que estas masas tienen un potencial histórico capaz 
de ampliar los límites del individualismo burgués. Como seña-
lamos, en las masas artificiales el individuo no tiene la capaci-
dad de acceder al potencial colectivo, que ha sido apropiado por 
el poder. Como consecuencia, el “individuo queda solo en medio 
de los demás, reducidos su fuerza y su poder a los límites de su 
propio y restringido cuerpo individual, puesto que su cuerpo no 
se prolonga en el cuerpo de los otros”21. El problema consiste 
justamente en llegar a extender el poder de su cuerpo en el de 
los otros de modo de crear un poder común, donde el individuo 
va a encontrar “la posibilidad de desarrollar específicamente su 

18	 Rozitchner, Freud y los límites del individualismo burgués, p. 416
19	 Freud, Psicología de las masas y análisis del yo, 79.
20	 Rozitchner, Freud y los límites del individualismo burgués, p. 416.
21	 Rozitchner, Freud y el problema del poder, pp. 69-70.



45

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

diferencia, su propia particularidad” negada por el poder exte-
rior que lo coacciona22. Aquí encontramos el concepto de libido 
de Freud que mencionamos más arriba (al hablar de Kelsen).  
Freud afirma que hasta ahora la psicología social había estado 
más interesada en dilucidar los cambios que experimenta el in-
dividuo como miembro de un masa que en investigar la natura-
leza del vínculo social que une a los individuos entre sí. El aus-
tríaco propone explicar la natureza de este vínculo a través del 
concepto de libido. Esta noción, referida al amor, nos muestra 
que el individuo contiene en sí mismo la posibilidad de extender 
el poder de su cuerpo y, como decía Rozitchner tempramente en 
“La izquierda sin sujeto”, englobar “lo sensible del individuo, su 
forma humana material, hasta alcanzar desde ella un enlace no 
contradictorio con la materialidad sensible de los otros”23.

La reelaboración que hace Rozitchner del concepto de masa 
de Freud, particularmente el de la “masa revolucionaria”, le 
permite a Rozitchner el tránsito desde el modelo de la subje-
tividad “encarnada” presente en “La izquierda sin sujeto” a la 
articulación holística de la nueva subjetividad con el poder de 
los otros en el seno de la “masa revolucionaria”. En la tercera 
sección de nuestro trabajo enfocaremos este mismo tránsito de 
la “masa artificial” a la “masa revolucionaria” pero desde una 
perspectiva diferente: desde la “horda primitiva” a la “alianza 
fraterna”. Nos serviremos también del concepto de “sociedad sin 
padre” elaborado por Paul Federn para iluminar este tránsito 
como se produce en la obra de Rozitchner.

3.
En el deseo de construir una nueva sociedad organizada por 

una racionalidad alternativa a la lógica capitalista, Rozitchner 
se acerca a la “sociedad sin padre” de Paul Federn. Presenta-
remos brevemente la figura de Federn (1871-1950) para luego 
establecer convergencias y divergencias entre estos dos pensa-

22	 Rozitchner, Freud y el problema del poder, p. 70.
23	 Rozitchner, Las desventuras del sujeto político, p. 50.



46

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

dores a fin de evaluar la radicalidad de la propuesta de Rozit-
chner.

Hijo de un conocido médico vienés, Salomon Federn, y her-
mano del jurista y escritor Karl Federn así como del economista 
Walther Federn, Paul Federn participa en los encuentros de la 
Sociedad Psicoanalítica de Viena, de la que fue vicepresidente 
hasta que los Nazis la disolvieron en 1938, año en que emigra 
a los Estados Unidos. Federn –que psicoanalizará a Wilhelm 
Reich y a Hermann Broch, entre otros– fue un discípulo leal de 
Freud si bien se separa de su maestro en algunas cuestiones. 
Así, por ejemplo, a diferencia de Freud, Federn se despreocupa 
de la elaboración por parte del hijo de la relación padre-madre 
y pone, en cambio, el acento en la temprana decepción que su-
fre el hijo al comprobar que el padre “real” no corresponde a la 
figura idealizada que de él se hizo el niño. Dice Federn: “como 
desde milenios la sociedad y la cultura se han desarrollado so-
bre la base de la autoridad patriarcal, el niño que deja a la fa-
milia para entrar en la vida encuentra en el maestro, el cura, 
el alcalde, el rey y el emperador suficientes contendientes para 
el puesto vacante del padre en su interior”24. Surge entonces la 
pregunta: ¿Cómo desarmar este mecanismo interior que se ha 
creado en la niñez y asegura nuestro sometimiento a la figura 
de la autoridad? ¿Puede, para Federn, el parricidio destruir el 
poder patriarcal internalizado?

En la sección anterior hemos tratado de mostrar cómo Rozit-
chner encuentra en la noción de “masa revolucionaria” de Freud 
el punto de partida para teorizar la posibilidad de un poder co-
lectivo que surgiría cuando el individuo extiende su “cuerpo 
libidinal en tanto sujeto social” “hacia la experiencia afectiva-
mente común con los demás”, devolviéndole “el poder colectivo 

24	 “seit Jahrtausenden sich Gesellschaft und Kultur auf der Basis patriarchalischer 
Autorität entwickelt haben, findet das aus der Familie ins Leben tretende Kind im 
Lehrer, im Pfarrer, im Bürgermeister, in König und Kaiser genug Anwärter auf die-
sen in seinem Innern freigewordenen Vaterposten”. Federn, Paul. Zur Psychologie der 
Revolution: Die vaterlose Gesellschaft. Leipzig y Vienna:  Anzengruber Verlag, 1919, p. 
17.  



47

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

expropiado”25. Como vimos, la propuesta de Rozitchner implica 
un tránsito desde la “masa artificial” a la “masa revolucionaria” 
o, dicho en téminos del mito científico” de Freud, desde la “hor-
da primitiva” a la “alianza fraterna”, de un “colectivo natural” 
(la horda) a un “colectivo cultural” (la alianza). Como también 
señalamos, Rozitchner insiste en que “Freud no parte del indi-
viduo aislado, sino de una estructura colectiva,” en este caso, 
de la “horda primitiva”26. Freud describe esta etapa anterior a 
la cultura como aquélla en la que un colectivo está sometido 
a la voluntad de un solo individuo, el padre de la horda. Pero 
esta sumisión va a ser resistida. Los hermanos, “reconociéndo-
se como semejantes sometidos, reconocieron también el poder 
colectivo de su propia existencia unificada” e hicieron frente al 
poder del padre27. La historia, para Freud, comienza entonces 
“con una rebelión colectiva por la liberación de los sometidos. 
“Roto el lazo de sumisión aparece por fin el descubrimiento del 
poder colectivo, el poder real que el padre, por ser más fuerte, 
expropiaba en su favor”28. Los hermanos matan al padre de la 
horda pero la historia no termina allí. Arrepentidos por haber 
cometido el parricidio, excluyen el crimen de la narrativa de su 
origen, clausurándose así para ellos la posibilidad de actualizar 
la formación de un poder colectivo que de ser recordado les per-
mitiría unirse y recuperar las fuerzas que han sido expropiadas 
por el poder opresor. En síntesis: el parricidio, para Freud, no 
destruye sino que termina por instituir el poder paterno.

En la literatura en lengua alemana de esta época abundan 
las obras que se centran en el conflicto padre-hijo. Dramas ex-
presionistas, como por ejemplo Der Sohn (El hijo) de Walter 
Hasenclever o Vatermord (Parricidio) de Arnolt Bronnen, giran 
alrededor del tema de la autoridad paterna y el consecuente 
deso de liberación de los hijos. Como sostiene Thomas Elsaes-

25	 Rozitchner, Freud y los límites del individualismo burgués, p. 644.
26	 Rozitchner, Freud y el problema del poder, p. 56.
27	 Rozitchner, Freud y el problema del poder, pp. 57-58.
28	 Rozitchner, Freud y el problema del poder, p. 58.



48

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

ser, los conflictos entre padre e hijo han sido reconocidos duran-
te mucho tiempo como parte de los motivos típicos del drama 
expresionista, “hasta el punto de constituir en la mente de los 
historiadores sociales y culturales la clave para la identidad glo-
bal de la cultura de Weimar”29. Efectivamente, los trabajos de 
historia intelectual de Sigfried Kracauer sobre la República de 
Weimar (1918-1933) corroboran el juicio de Elsaesser. Refirién-
dose a la película Fridericus Rex de Arzen von Cserèpy, espe-
cíficamente al conflicto padre-hijo, Kracauer opone la posición 
de la literatura expresionista a la del cine alemán de la época. 
Sostiene el crítico que la “rebelión del hijo, que en los dramas 
expresionistas preparó el terreno para el ‘hombre nuevo’”, esta-
ba, en cambio, concebida en muchas películas de la época “para 
acentuar la soberanía del padre. En estas películas, el rebelde 
era presentado como la crisálida del dictador, y se aceptaba la 
anarquía en cuanto hacía deseable la autoridad”30. Pero ¿qué 
estaba sucediendo en este mismo período en Austria, en la so-
ciedad a la cual pertenecen Freud y Federn?

Con el colapso de la monarquía austro-húngara y la derrota y 
muerte de la generación de “los padres” por causa de la Primera 
Guerra, la generación de los “hijos” se convierte literalmente 
en una “sociedad sin padre” (vaterlose Gesellschaft). Refirién-
dose a la situación de posguerra como condición de posiblidad 
de una nueva racionalidad, dice Federn: “Así de repente había 
un montón de compañeros sin padres, en una confusión interior 
comprensible, a los que obligaba una patria común y la necesi-
dad de crear una sociedad sin padre”31. Se reproduce entonces 
la situación atribuida por Freud a uno de los períodos más tem-

29	 “to the extent of constituting in the minds of social and cultural historians the key to 
Weimar Culture’s overall identity”.  Elsaesser, Thomas. “Weimar Cinema, Mobile Sel-
ves, and Anxious Males: Kracauer and Eisner Revisited” En Scheunemann, Dietrich 
(ed.). Expressionist Film: New Perspectives. New York: Camden House, 2006. p. 40.

30	 Kracauer, Sigfried. De Caligari a Hitler: Historia psicológica del cine alemán. Traduc-
ción de Héctor Grossi. Buenos Aires: Paidós, 1985, p. 114.

31	 “So standen plötzlich in begreiflicher innerer Verwirrtheit eine Menge vaterlose Gese-
llen da, welche das gemeinsame Mutterland und die Not zur Schaffung einer vaterlo-
sen Gesellschaft zwingt”. Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 13.



49

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

pranos de la humanidad: el parricidio y el intento de construir 
una nueva comunidad. Sin embargo, después de Freud no es 
fácil creer que es suficiente con matar al padre para eliminar 
el patriarcado. El mito de Freud nos cuenta precisamente la 
historia inversa: el parricidio no destruye sino que termina por 
instituir lo que Silke-Maria Weineck llama la “tríada paterna”, 
esto es, las enlazadas figuras del padre, el estado y dios32. ¿Cuál 
es la posición de Federn a este respecto?

Para Federn las teorías Freudianas expuestas en Totem 
y tabú adquirieron una especial vigencia con el colapso de la 
monarquía austro-húngara. En la presentación en la Sociedad 
Psicoanalítica de Viena del texto que se publicará en 1919 bajo 
el título Zur Psychologie der Revolution: Die vaterlose Gesells-
chaft (Acerca de la psicología de la revolución: la sociedad sin 
padre), Federn sostiene una posición que se podría calificar de 
optimista: la crisis por la que está pasando Austria contiene 
en sí misma la posibilidad de superar la autoridad patriarcal y 
reemplazarla por una “comunidad fraternal” (Brudergemeins-
chaft). Como sostiene el austríaco: “En las formas de la orga-
nización revolucionaria se avista la ‘estructura psíquica’ como 
hermandad”33. Para Federn el fin de la monarquía no significa 
sólo el parricidio Freudiano de la figura paterna y autoritaria 
del emperador. A diferencia de la concepción Freudiana, el “pa-
rricidio” del que habla Federn es un parricidio revolucionario, 
con el potencial necesario para abolir la autoridad política de 
la “tríada paterna” y dejar el camino abierto para la nueva “or-
ganización fraterna”. El germen de la deseada “organización 
fraterna”, que sucedería a la monarquía, lo reconocía Federn 
en los comités obreros que organizaban la vida cotidiana de la 
flamante Primera República austríaca34. Para Federn, estas or-

32	 Weineck, Silke-Maria. The Tragedy of Fatherhood: King Laius and the Politics of Pa-
ternity in the West. New York: Bloomsbury, 2014, p. 5.

33	 “In der revolutionären Organisationsform erblickt man ihre ‘psychische Struktur als 
Bruderschaft’”. Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 9.

34	 Rose, Louis. The Freudian Calling: Early Viennese Psychoanalysis and the Pursuit of 
Cultural Science. Detroit: Wayne State University Press, 1998, p. 164.



50

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

ganizaciones obreras proveerían –bajo el liderazgo de la Social 
Democracia parlamentaria– la base política para una sociedad 
que funcionaría como una verdadera “comunidad fraternal”. Es 
interesante notar aquí que, como señala Weineck, el término 
“sin padre” (vaterlose) elegido por Federn para calificar esta 
nueva sociedad democrática (en oposición al autoritarismo de la 
doble monarquía) no está exento de connotaciones que apuntan 
a la social democracia. Y es que en la palabra alemana “vaterlo-
se” (sin padre“) resuena aquella otra que la reacción usaba para 
denigrar a los social demócratas, a los que calificaban de “apá-
tridas” (vaterlandlose)35. De un solo golpe, el término elegido 
por Federn (vaterlose) para designar esta nueva organización 
evoca las muertes de la primera guerra y la social democracia 
como heredera de esa situación. Federn reconoce, sin embargo, 
que serios obstáculos se interponen en el camino a la revolución. 
¿Cuáles son esos obstáculos?

Según Federn, el mayor obstáculo reside en que si bien la si-
tuación política y social había cambiado como consecuencia de la 
caída del imperio austro-húngaro y de la Primera Guerra Mun-
dial, esta nueva realidad no “hacía sistema” –para decirlo con 
una expresión de Roztichner– con una nueva racionalidad, esto 
es, con nuevas categorías de pensar y de sentir. Dice Federn: “El 
motivo padre-hijo ha sufrido la peor derrota. Sin embargo, está 
anclado tan profundamente en la humanidad por la educación 
familiar y como sentimiento heredado que es probable que esto 
sea un obstáculo para que prevalezca la ‘sociedad sin padre’”36. 
Es precisamente “la actitud general con respecto al padre la res-
ponsable de que el orden social se haya mantenido por tanto 
tiempo”37. Si el complejo del padre no es disuelto y las formas 

35	 Weineck, The Tragedy of Fatherhood, p. 180.
36	 “Das Vater-Sohn-Motiv hat die schwerste Niederlage erlitten. Es ist aber durch die 

Familienerziehung und als ererbtes Gefühl tief in der Menschheit verankert und wird 
wahrscheinlich auch diesmal verhindern, daß eine restlos ‘Vaterlose Gesellschaft’ sich 
durchsetzt”. Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 29.

37	 “Die allgemeine Vatereinstellung war schuld, dass die soziales Ordnung sich so lange 
erhalten konnte”. Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 24



51

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

de nuestro aparato psíquico siguen subordinadas a la relación 
padre-hijo, es muy probable, según Federn, que a pesar de la 
desvastación producida por la guerra, el sistema patriarcal vi-
gente va a poder resolver los problemas técnicos, construir una 
nueva una nueva economía y seguir subsistiendo38. Además, a 
causa de la persistencia de las misma racionalidad patriarcal, 
Federn teme que la revolución sea abandonada y en lugar de la 
deseada estructura “fraternal” se erija una nueva figura pater-
na que usurpe la posición vacante del padre39.

El problema que detecta Federn en la social democracia de 
posguerra de la Primera Guerra Mundial es la misma crisis de 
la racionalidad que identifica Rozitchner en la izquierda argen-
tina de la guerra fría: tanto la izquierda, en la visión de Rozit-
chner, como la social democracia, en la visión de Federn, conti-
núan usando las categorías del sistema que pretenden abolir. 
Federn lo sintetiza muy bien: el problema es “la congruencia de 
la familia con el caído estado patriarcal y su incongruencia con 
una organización fraternal”40. Tanto Federn como Rozitchner 
ponen el acento en los mecanismos psíquicos o esquemas de con-
ciencia que sustentan y mantienen el sistema (capitalista) que 
fragmenta y genera escisiones en nuestra subjetividad.  Ambos, 
creemos, caen en la misma paradoja:  la nueva estructura social 
sólo puede surgir si hay una “modificación subjetiva”, pero la 
“modificación subjetiva” sólo puede tener lugar si hay una nue-
va realidad exterior que moldee nuestro aparato psíquico de un 
modo alternativo. Sin embargo, nos parece que Rozitchner da 
un paso más que Federn en su itinerario hacia una potencial 
modificación de la subjetividad. ¿En qué consiste ese paso? In-
tentaremos contestar este interrogante en la cuarta sección de 
este trabajo.

38	 Jacoby, Russell. Social Amnesia. A Critique of Contemporary Psychology. New 
Brunswick y London: Transaction Publishers, 1997. p. 84.

39	 Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 28
40	 “die Kongruenz der Familie mit dem gestürzten, patriarchalish gesamten Staat und 

ihre Inkongruenz mit einer Bruderschaftorganisation”. Federn, Zur Psychologie der 
Revolution, p. 17.



52

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

4.
Con toda su voluntad de cambio social y de la subjetividad, 

la propuesta de Federn sigue los lineamientos del pensamiento 
patriarcal: a fin de cuentas, su objetivo es una “organización fra-
terna” que reemplazaría la estructura patriarcal vigente en la 
Austria de posguerra. La propuesta de Rozitchner, en cambio, 
medio siglo después, está dirigida a desarmar esa misma es-
tructura patriarcal que Federn pretende conservar si bien mo-
dificada. En palabras de Diego Sztulwark, Rozitchner preten-
de habilitar “una zona sensible diferente”, “de resistencia,” “a 
partir de una restitución plena del plano afectivo-imaginario”41. 
Pero detengámonos en este plano afectivo tal como aparece en 
Materialismo ensoñado.

Para todo sistema de representación parece existir siempre 
un sustrato que subyace bajo lo aparente o consciente: Schopen-
hauer lo llamó “voluntad”; Nietzsche, “voluntad de poder”; 
Freud, el “inconsciente”. Rozitchner entiende que este sustrato 
es la experiencia primera con la madre y así, en su útima obra, 
Materialismo ensoñado, el argentino va más allá del drama 
primario con el padre (Freud). Nos insta allí al reconocimiento 
en nuestro origen “de la existencia de una etapa arcaica en la 
infancia donde ‘la carne,’ materia ensoñada desde el origen de 
la materialidad humana, organiza las primeras experiencias en 
unidad simbiótica con el cuerpo que le dio vida”42. Pero, en la na-
rrativa de Rozitchner, la lengua materna, en tanto fundamento 
de la materialidad histórica, va a ser ahuyentada por el espectro 
del terror patriarcal43. O como dirá más adelante en el mismo 
texto: “La imagen espectral del padre externo debe agigantarse 
para desplazar la imagen aborigen materna –que se confunde 
en el principio con la nuestra propia”44. Dicho de otro modo: el 

41	 Sztulwark, Diego. “Odisea 2001 (O sobre cómo leer de manera no ilusoria el tránsito 
de las resistencias colectivas a la invención política)”. En: http://anarquiacoronada.
blogspot.com/2015/09/odisea-2001.html [Marzo 2016].

42	 Rozitchner, León. Materialismo ensoñado. Ensayos. Buenos Aires: Tinta limón, 2011, 
p. 10.

43	 Rozitchner, Materialismo ensoñado, p. 20.
44	 Rozitchner, Materialismo ensoñado, p. 21.



53

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

advenimiento de la racionalidad patriarcal oculta o toma el lu-
gar de esa lengua primera, la materna, desde la cual se abrió el 
sentido y construye “un orden antagónico vaciado de la materia 
viva”45. Este proceso de borramiento de la carne sintiente halla 
su complemento en la religión cristiana, en la figura de la Vir-
gen María, una madre Virgen que desplaza a la primera: una 
madre nueva que habla el lenguaje del padre46. El lenguaje del 
padre y de la representación desplazan entonces a los afectos y, 
con ellos, toda experiencia directa y visceral. La afectividad es 
desplazada porque ésta tiene sólo su propia expresión pero no 
puede ser representada, quedando definitivamente excluída de 
la racionalidad abstracta del orden paterno47.

En este trabajo intentamos mostrar un posible itinerario de 
la creación de una nueva subjetividad en la obra de Rozitch-
ner: desde el encuentro inicial con la filosofía de Merleau-Ponty 
hacia la articulación holística que pretende de su teoría de la 
subjetividad, pasando por la formación de un poder colectivo en 
la experiencia de la “masa revolucionaria” y en la de la “alianza 
fraterna”. El tramo final de este itinerario, a través del mundo 
de los afectos o de la ensoñación, nos invita a desandar el cami-
no del patriarcado. En nuestra opinión ahí reside la superiori-
dad del modelo de Rozitchner con respecto al de Federn: en el 
intento de superar las “categorías de pensar y de sentir” de la 
impuesta racionalidad paterna. Y es la afectividad (o materia-
lismo ensoñado) la estrategia que Rozitchner va a explorar en 
este último texto para que la materialidad de un individuo se 
enlace con la materialidad de los otros individuos y el individuo 
recobre el poder expropiado por el sistema. Surge entonces la 
pregunta: ¿Pueden los afectos convertirse en una herramienta 
más eficiente que, por ejemplo, el concepto de “masa revolucio-

45	 Rozitchner, Materialismo ensoñado, p. 55.
46	 Rozitchner, Materialismo ensoñado, p. 23. Para un estudio de la formación de la sub-

jetividad precapitalista, ver: Bosteels, Bruno. Marx and Freud in Latin America. Po-
litics, Psychoanalysis, and Religion in Times of Terror. London: Verso, 2012, pp. 142-
157. Cabezas, Oscar Ariel. Postsoberanía. Literatura, política y trabajo. Buenos Aires: 
Ediciones La Cebra, 2013, pp. 174-196.

47	 Rozitchner, Materialismo ensoñado, p. 61.



54

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

naria” o la ontología gestáltica de Merleau-Ponty a la hora de 
teorizar la articulación holística de la nueva subjetividad con el 
poder de los otros? Intentaremos contestar este interrogante en 
la quinta y última sección de este trabajo.

5. 
Como vimos, combinando posiciones fenomenológicas, par-

ticularmente la del sujeto como conciencia encarnada de Mer-
leau-Ponty, con posiciones psicoanalíticas y marxistas, Rozit-
chner nos presenta las raíces materiales de una subjetividad 
encarnada y explora su potencial para un concepto de lo político. 
En este sentido la obra de Rozitchner podría leerse en el con-
texto de la teoría de los afectos, donde, a la manera de Spinoza, 
el poder de acción del cuerpo Rozitchneriano es incrementado o 
disminuido por efecto de los otros cuerpos. Como tramo final de 
nuestro recorrrido por los intentos de Rozitchner de definir una 
nueva subjetividad, material y encarnada, examinaremos bre-
vemente dos textos: Persona y comunidad: ensayo sobre la signi-
ficación ética de la afectividad en Max Scheler, texto que, como 
ya señalamos, fue originalmente la tesis doctoral que Rozitch-
ner escribe en Francia en los años sesenta, y Filosofía y eman-
cipación: Simón Rodríguez: el triunfo de un fracaso ejemplar, 
compuesto en el exilio venezolano en los ochenta. Nos propone-
mos abordar ambos textos desde la perspectiva de los afectos, 
prestando particular atención al incremento o disminución del 
poder de acción de los cuerpos por obra del afecto.

De Persona y comunidad me interesa en particular el análi-
sis que hace Rozitchner de la concepción de Scheler del contagio 
afectivo en tanto modo de relación de los individuos que inte-
gran una masa. Señala Rozitchner que para Scheler el contagio 
afectivo es un fenómeno “estrictamente animal”, involuntario, 
inconsciente, donde, de acuerdo con el filósofo alemán, los indi-
viduos no perseguirían la participación con el otro en un objeti-
vo común o colectivo. Para Scheler, explica Rozitchner, lo único 
que existe entre estos individuos es una “simple coincidencia 



55

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

en un estado”48. Movida sólo por el contagio afectivo, “las inten-
ciones de los individuos” que la componen le son indiferente y, 
como consecuencia, este colectivo podría realizar “cosas de las 
cuales ninguno de esos individuos quiere reconocerse respon-
sable, porque ninguno la ‘quiso’”49. A fin de desacreditar a las 
masas, Scheler, en la tradición de Gustave Le Bon, presenta el 
contagio afectivo “como una pérdida de la individualidad”50. En 
oposición a Scheler, Rozitchner assume, en cambio, la existen-
cia de intenciones colectivas que emergen de la convergencia de 
estas intenciones individuales.  Según el filósofo argentino, las 
intenciones de estos individuos “se ponen de manifiesto” en el 
acto mismo “de encontrarse juntos persiguiendo un objetivo”51. 
Concluye Rozitchner:

Decir que esos individuos no se reconocen responsables 
de una acción que, sin embargo, realizaron en común, 
no quiere decir que nadie la quiso; es caer en el grito 
de ‘Fuenteovejuna, ¡Señor!’ con que respondieron los la-
briegos a la misma pregunta por el responsable de una 
acción que todos quisieron, pero que nadie, por sí solo, 
hubiera querido. Pero aun desde otro punto de vista es 
también cierto: no hay un responsable, porque todos son 
corresponsables, en la medida en que la fuerza de la ac-
ción y los valores entrevistos en el acto colectivo no per-
tenecen a la persona aislada.52 

Consecuente con esto, Rozitchner se opone a la noción de con-
tagio afectivo tal como la entiende Scheler en su intento de deli-
gitimizar la acción de las masas. Por empezar, para Rozitchner 
no somos individuos autosuficientes y, precisamente al recono-
cer la existencia de una intención común o de “intenciones colec-

48	 Rozitchner, León. Persona y comunidad: ensayo sobre la significación ética de la efecti-
vidad en Max Scheler, Buneos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2013, p. 71.

49	 Rozitchner, Persona y comunidad, p. 69.
50	 Rozitchner, Persona y comunidad, p. 75.
51	 Rozitchner, Persona y comunidad, p. 70.
52	 Rozitchner, Persona y comunidad, p. 71.



56

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

tivas” –“intenciones que responden a una situación singular en 
cada individuo, y también a una intencionalidad dirigida hacia 
la creación colectiva de un sentido”– recupera Rozitchner el va-
lor del contagio afectivo53. De este modo, la mención por parte de 
Rozitchner de Fuenteovejuna –caso paradigmático de una masa 
donde las intencionalidades de los miembros que la componen 
apuntan “hacia la creación colectiva de un sentido”– contribuye 
a cuestionar la supuesta autonomía del individuo liberal, susti-
tuyendo las fronteras entre los individuos por un espacio fluído 
de interacción de los cuerpos basada en los afectos. Rozitchner 
pone el acento en esta interacción y en la colectividad emergente 
y, en este proceso, recupera también el valor del contagio afec-
tivo. Consecuentemente, el afecto, aún en la forma de contagio 
(para Scheler la forma más despreciable de la paleta afectiva) 
presenta, en cambio, para Rozitchner un potencial revoluciona-
rio. Y esto es así porque el contagio afectivo permite perseguir 
un objetivo que, en palabras de Rozitchner, “todos quisieron, 
pero que nadie, por sí solo, hubiera querido”54.

Para Rozitchner, el cuerpo ha dejado de ser aquello que se 
opone a la mente para convertirse en el vehículo de dinámicas 
interacciones afectivas. El cuerpo así entendido tiene la posibili-
dad de abrir en sí, desde el afecto, el espacio del mundo del otro, 
derribando las fronteras que lo separan de los otros cuerpos y 
lo definen como autosuficiente. Como en el caso de la relación 
entre la madre y el niño, entendida por Rozitchner como “el ma-
terialismo primero que funda la consciencia”, los cuerpos tienen 
la posibilidad de resonar con los afectos y necesidades de los 
otros55. En este contexto me parece útil el concepto de “sintonía 
(resonancia, apareamiento) afectiva” (affect attunement) acu-
ñado por el psicoanalista Daniel Stern56. Según Stern, existen 
estados afectivos experimentados por el niño los cuales, al estar 

53	 Rozitchner, Persona y comunidad, p. 70.
54	 Rozitchner, Persona y comunidad, p. 71.
55	 Rozitchner, León. El terror y la gracia. Buenos Aires: Norma, 2003, p. 37.
56	 Stern, Daniel. The Interpersonal World of the Infant: A View from Psychoanalysis and 

Developmental Psychology. New York: Basic Books, 1985, p. 138.



57

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

el niño “en sintonía” con la madre, le indican que sus estados 
emocionales internos son formas de la experiencia humana, 
compatibles con otros seres humanos. De manera semejante a 
la “sintonía afectiva” entre la madre y el niño de Stern, Rozit-
chner sugiere la posibilidad de apareamientos afectivos entre 
los cuerpos, los cuales permiten al individuo participar de la 
“materialidad de un cuerpo social colectivo” que lo “incluye en 
los otros”, incrementando así el poder de su propio cuerpo57.

 Un ejemplo de “sintonía afectiva” lo encontramos en el trata-
miento que hace Rozitchner de la figura de Simón Rodríguez en 
su estudio Filosofía y emancipación: Simón Rodríguez: el triun-
fo de un fracaso ejemplar. Rozitchner presenta a este educador, 
escritor, ensayista y filósofo venezolano actuando en “sintonía 
afectiva” con el pueblo venezolano, con sus necesidades. Rodrí-
guez trabaja y piensa “desde la afectividad, es decir desde el 
sentimiento del otro en uno”. “La dimensión del hombre”, nos 
dice Rozitchner, “no es la del ciudadano solamente”; no es su 
“individualidad separada” sino “la materialidad de un cuerpo 
social colectivo que lo incluye en los otros”. Y es esta “inclusión 
material” la que “le da sentido”58. Rozitchner presenta el cuerpo 
de Rodríguez como aquel que posee la capacidad de absorber los 
afectos producidos por el otro y, de este modo, “sentir el sufri-
miento del otro como propio”59; “el afecto fusiona y funde, en el 
sentir, la distancia que los cuerpos separados no alcanzan sino 
por este milagro del afecto: hacer de dos cuerpos uno solo”60. 
Esta nueva subjetividad se opone a la que crea nuestro mundo 
social, el cual “separa los cuerpos y los enfrenta y los explota, 
donde la vida del otro es negada para salvar la propia”61.

Rodríguez no es indiferente al dolor del otro. Por el contra-
rio, siente el dolor del pueblo, siente-con el pueblo. Una y otra 

57	 Rozitchner, León. Filosofía y emancipación: Simón Rodríguez: el triunfo de un fracaso 
ejemplar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012, p.144.

58	 Rozitchner, Filosofía y emancipación, p.144.
59	 Rozitchner, Filosofía y emancipación, p. 67.
60	 Rozitchner, Filosofía y emancipación, p. 62.
61	 Rozitchner, Filosofía y emancipación, p. 67.



58

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

vez insiste Rozitchner en la compasión, el sentir-con el otro, 
como un rasgo saliente de su personalidad. Como en el caso de 
Schopenhauer, uno de los mayores defensores de la compasión, 
Rozitchner quiebra el principio de individuación, posibilitando 
así la apertura, en el cuerpo del individuo, desde el afecto, del 
espacio del mundo del otro. En la visión de Rozitchner, Simón 
Rodríguez logra desplazarse a través de sus propios recuerdos 
personales y de este modo activa la compasión por el sufrimien-
to de este sector de la población. Rozitchner describe así este 
proceso:

El cuerpo es el lugar de la coherencia. Pone en la balan-
za de la propia ecuación sentida –situarse en el lugar del 
que persigue, en los “salones de alto tono” o en el lugar 
de quien es perseguido– y enfrenta dentro de si, para 
evaluarlas desde el afecto, “el peso de las impresiones re-
cibidas”… Pero “estas impresiones recibidas” actualizan 
también la memoria… No olvidó el origen “privado” de su 
vida, esa ausencia que fue su pena, y quiso mantenerla 
presente en su memoria. Transformó la pena individual 
en el lugar sentido desde el cual enfrentar de otro modo 
la vida con los otros. Por eso las mantiene presentes, y 
forma parte de esos mismos humillados en quienes esta 
ausente aquello que le faltó a él: la respuesta al llamado 
de su dolor, que los perseguidores no sienten.62 

Estamos ahora en condiciones de retomar la pregunta con la 
que cerramos la cuarta sección de este trabajo: ¿Pueden los afec-
tos convertirse en una herramienta más eficiente que, por ejem-
plo, el concepto de “masa revolucionaria” de Freud o la ontología 
gestáltica de Merleau-Ponty a la hora de teorizar la articulación 
holística de la nueva subjetividad con el poder de los otros? En 
principio parecería que el concepto de lo afectivo presta el mismo 
servicio que los otros dos recursos mencionados porque el afecto 
es siempre social y compartido y, quizás aún más importante, 

62	 Rozitchner, Filosofía y emancipación, pp. 29-30.



59

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

necesariamente transmitido. Así como el cuerpo libidinal de las 
“masas revolucionarias” de Freud y la ontología gestáltica de 
Merleau-Ponty, el afecto, como aparece en Simón Rodríguez (en 
tanto compasión) o en “El materialismo ensoñado”, claramente 
disuelve el principio de individuación. Consecuentemente, estos 
tres modelos están en condiciones de lograr englobar o crear un 
enlace entre mi materialidad y la materialidad de los otros indi-
viduos; como el cuerpo de Spinoza, el cuerpo de Rozitchner está 
radicalmente abierto a los otros cuerpos. En los tres modelos o 
teorizaciones consigue Rozitchner mostrar que somos necesaria-
mente dependientes de los otros, partes de un todo dinámico e 
interconectado, y que a través del vínculo con los otros podemos 
conseguir la “devolución” de nuestro propio poder expropiado. Si 
aceptamos mi lectura de Rozitchner, tendríamos que confrontar 
entonces los hábitos dominantes, prácticas, creencias e imagi-
narios sociales en los que actualmente participamos así como 
las relaciones afectivas que mantenemos con los otros. En tanto 
continuemos creando fronteras entre los cuerpos, continuare-
mos estructurando las relaciones humanas en modos que sis-
temáticamente promueven exclusiones e instrumentalizaciones 
de colectivos y personas. Rozitchner nos ofrece una perspectiva 
nueva para repensar estas cuestiones.



60

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

Bibliografía

Adorno, Theodor. “Freudian Theory and the Pattern of Fascist Propagan-
da”. En Arato, Andrew y Eike Gephardt (eds.). The Essential Frank-
furt School Reader. New York: Continuum, 1982, pp. 118-137.

Althusser, Louis. La revolución teórica de Marx. Traducción de Martha 
Harnecker. México: Siglo XXI, 1967.

Balibar, Étienne. “Le non-contemporain” En Ecrits pour Althusser. Paris: 
La Découverte, 1991. pp. 91-118.

Bosteels, Bruno. Marx and Freud in Latin America. Politics, Psychoanaly-
sis, and Religion in Times of Terror. London: Verso, 2012.

Brennan, Teresa. The Transmission of Affect. Ithaca: Cornell University 
Press, 2004.  

Bronnen, Arnolt. Vatermord. Berlin: S. Fischer, 1920.

Cabezas, Oscar Ariel. Postsoberanía. Literatura, política y trabajo. Buenos 
Aires: Ediciones La Cebra, 2013. 

Caparrós, Antonio. “Apuntes históricos al Freudomarxismo”. Anuario de 
psicología no 13, 1975, pp. 3-36.

Davidson, Donald. “Rational Animals”. Dialectica no 36, 1982, pp. 317-28.
	 —. “On the Very Idea of a Conceptual Scheme”. En Inquiries into 

Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon Press, 1984. pp. 183-
198.

Elsaesser, Thomas. “Weimar Cinema, Mobile Selves, and Anxious Males: 
Kracauer and Eisner Revisited” En Scheunemann, Dietrich (ed.). 
Expressionist Film: New Perspectives. New York: Camden House, 
2006, pp. 33-71.

Federn, Paul. Zur Psychologie der Revolution: Die vaterlose Gesellschaft. 
Leipzig y Vienna:  Anzengruber Verlag, 1919.

Feyerabend, Paul. Farewell to Reason. London: Verso, 1988.

Freud, Sigmund. Psicología de las masas y análisis del yo. En Freud, Sig-
mund. Obras completas. Tomo XVIII. Traducción de José Luis Et-
cheverry. Buenos Aires: Amorrortu, 1997, pp. 63-136.



61

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La “sociedad sin padre”

Haack, Susan. Deviant Logic, Fuzzy Logic: Beyond the Formalism. Chicago: 
University of Chicago Press, 1996.

Hacking, Ian “Styles of Scientific Reasoning”. En Rajchman, John y Cornel 
West (eds). Post-Analytic Philosophy. New York: Columbia Univer-
sity Press, 1985, pp. 145-65.

Hasenclever, Walter. Der Sohn: Ein Drama in fünf Akten. Stuttgart: Re-
clams Universal-Bibliothek, 1994.

Hollis, Martin. “The Social Destruction of Reality”. En Hollis, Martin y 
Steven Lukes (eds.). Rationality and Relativism. Cambridge: MIT 
Press, 1982, pp. 67-86. 

Jacoby, Russell. Social Amnesia. A Critique of Contemporary Psychology. 
New Brunswick y London: Transaction Publishers, 1997.

Jonsson, Stefan. Crowds and Democracy. The Idea and Image of the Masses 
From Revolution to Fascism. New York: Columbia University Press, 
2013.

Kracauer, Sigfried. De Caligari a Hitler: Historia psicológica del cine ale-
mán. Traducción de Héctor Grossi. Buenos Aires: Paidós, 1985.

Lukàcs, Georg. Histoire et conscience de classe. Essai de dialectique marxis-
te. Traducción de Kostas Axelos y Jacqueline Bois. Paris:  Éditions 
de Minuit, 1960.

Lukes, Steven.  “Relativism in its Place”. En Hollis, Martin y Steven Lukes 
(eds.). Rationality and Relativism. Cambridge: MIT Press, 1982, pp. 
261-305.

Merleau-Ponty, Maurice. Les aventures de la dialectique. Paris: Gallimard, 
1955.

	 —. Las aventuras de la dialéctica. Traducción de León Rozitchner. 
Buenos Aires: Editorial La Pleyade, 1974.

Plotkin, Mariano Ben. Freud in the Pampas. The Emergence and Develo-
pment of a Psychoanalytic Culture in Argentina. Stanford: Stanford 
University Press, 2001.

Rose, Louis. The Freudian Calling: Early Viennese Psychoanalysis and the 
Pursuit of Cultural Science. Detroit: Wayne State University Press, 
1998.



62

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Silvia Dapía

Rozitchner, León. Persona y comunidad: ensayo sobre la significación ética 
de la afectividad en Max Scheler, Buenos Aires: Ediciones Biblioteca 
Nacional, 2013.

	 —. Freud y los límites del individualismo burgués. Buenos Aires: 
Ediciones Biblioteca Nacional, 2013.

	 —. Filosofía y emancipación: Simón Rodríguez: el triunfo de un fra-
caso ejemplar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012.

	 —. Materialismo ensoñado. Ensayos. Buenos Aires: Tinta limón, 
2011.

	 —. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Editorial Losada, 
2003.

	 —. El terror y la gracia. Buenos Aires: Norma, 2003.
	 —. Las desventuras del sujeto político. Ensayos y errores. Buenos Ai-

res: Ediciones El cielo por asalto, 1996.

Stern, Daniel. The Interpersonal World of the Infant: A View from Psy-
choanalysis and Developmental Psychology. New York: Basic Books, 
1985. 

Sztulwark, Diego. “Odisea 2001 (O sobre cómo leer de manera no ilusoria 
el tránsito de las resistencias colectivas a la invención política)”. En: 
http://anarquiacoronada.blogspot.com/2015/09/odisea-2001.html 
[Marzo 2016].

Tauber, Alfred I. Requiem for the Ego. Freud, and the Origins of Postmoder-
nism. Stanford: Stanford University Press, 2013.

Taylor, Charles. “Merleau-Ponty and the Epistemological Picture” En Car-
man, Taylor y Mark B. N. Hansen. The Cambridge Companion to 
Merleau-Ponty. Cambridge: Cambridge University Press, 2004, pp. 
26-49.

Toadvine, Ted. Merleau-Ponty’s Philosophy of Nature. Evanston: Nor-
thwestern University Press, 2009.

Weineck, Silke-Maria. The Tragedy of Fatherhood: King Laius and the Po-
litics of Paternity in the West. New York: Bloomsbury, 2014.

Winch, Peter. “Understanding a Primitive Society”. En Wilson, Bryan R. 
Rationality. Oxford: Blackwell, 1970, pp. 78-111.



63

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

Rozitchner en el intersticio 
generacional. Figuraciones de una
 conversación inverosímil entre el

 2001 y el latinoamericanismo 
estadounidense

Federico Pous
Elon University

Resumen
Este ensayo procura pensar las razones que volvieron relevante la obra 

de León Rozitchner (1924-2011) para las discusiones sobre la izquierda 
latinoamericana en los últimos años. Propongo que Rozitchner ocupa un 
intersticio generacional donde circulan los fantasmas de la experiencia po-
lítica “setentista”. El texto reflexiona sobre la tensión entre la grieta y el 
intersticio que sostiene el sujeto político como “núcleo de verdad histórica”. 
Desde allí, elaboro una conversación inverosímil entre dos experiencias 
políticas disímiles: la setentista y la del 2001; y otra sobre la influencia de 
Rozitchner en el nudo hegemonía-pos-hegemonía propio de las discusiones 
del latinoamericanismo estadounidense.     

Palabras clave: sujeto político, izquierda setentista, 2001, latinoame-
ricanismo estadounidense, hegemonía/poshegemonía

Abstract
This paper asks why the work of León Rozitchner (1924-2011) has 

become relevant to the discussions about the Latin American left in re-
cent years. I propose that Rozitchner occupies a generational interstice 
surrounded by the ghosts of the political experience of the seventies in 
Argentina. The paper reflects upon the tension between the cracks and 
the interstice that sustains the political subject as the “core of historical 
truth.” I elaborate on two implausible conversations: one between the po-
litical experiences of the seventies and the uprising of 2001; and another 
one, about the conceptual knot of hegemony-posthegemony within Latina-
mericanism in the United States. 

Keywords: political subject, the left, 2001, latinamericanism, hege-
mony/posthegemony 

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 63-88
ISSN: 0719-3408



64

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

 Resulta significativo que en los últimos años la figura de 
León Rozitchner haya ganado una inusitada atención. Cabe 
mencionar, entre otros eventos, la reedición de sus textos a car-
go de Ediciones Biblioteca Nacional, la publicación de Acerca 
de la derrota y de los vencidos y Materialismo ensoñado, ambos 
de 2011, la organización de jornadas de reflexión sobre su obra, 
las disputas sobre su cátedra en la carrera de sociología de la 
Universidad de Buenos Aires, y los videos de las conversaciones 
entre León y Diego Sztulwark. A ello habría que agregar la con-
vocatoria de Escrituras Americanas a escribir un número sobre 
el autor argentino.

Al mismo tiempo, se destaca su aparición en las discusio-
nes sobre la izquierda propias del latinoamericanismo estadou-
nidense; y con ello señalo a los que estudiamos Latinoamérica 
desde Estados Unidos desde los estudios culturales y estamos 
interesados en estos debates1. Ello se debe, en parte, a la parti-
cipación de León junto a Horacio González en el congreso “Marx 
and Marxism in Latin America” en la Universidad de Cornell en 
septiembre de 2007; y a nivel personal, en el grupo de lectura 
de su obra en la Universidad de Michigan durante 2010 y 2011, 
que lo había invitado a venir a Ann Arbor cuando lo encontró la 
muerte el 4 de setiembre de 2011. 

A partir de este recuento nos preguntamos: ¿por qué Rozitch-
ner? Es decir, ¿por qué él y no otro? ¿Qué hizo de su modus ope-
randi este reconocimiento tan peculiar en los últimos años de su 
vida? ¿Qué pasó en estos circuitos de producción de conocimiento 
para que de pronto nos veamos interpelados por su obra o su fi-
gura? Tomando en cuenta que su nombre siempre funcionó como 

1	 Me refiero al campo de discusiones sobre la izquierda y el marxismo en América La-
tina dentro de los estudios culturales en el ambiente universitario estadounidense, al 
menos, desde los años noventa hasta el presente. Para una aproximación al latinoa-
mericanismo, ver Williams, Gareth. “La deconstrucción y los estudios subalternos, o 
una llave de tuerca en la línea de montaje latinoamericanista”. Traducción de Fer-
nando Velásquez y Gareth Williams. En Vidal, Hernán (ed.). Treinta años de estudios 
literarios/culturales latinoamericanistas en Estados Unidos: memorias, testimonios, 
reflexiones críticas. Pittsburgh: Instituto Internacional de Literatura Iberoamericana, 
Universidad de Pittsburgh, pp. 221-256.



65

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

una referencia en el campo intelectual argentino (con muy poca 
extensión latinoamericana), lo cierto es que sus escritos no ha-
bían sido leídos con tanta dedicación, o al menos, no del mismo 
modo en que ahora se los convoca a la discusión. Esto se debe, 
en parte, a que la prosa de Rozitchner puede resultar engorrosa, 
desprolija, hasta el punto de volverse repetitiva y a ratos inin-
teligible. Sin embargo, creo que el motivo más profundo de ese 
olvido o rechazo tiene que ver con que sus textos interpelaron (e 
interpelan) las grietas del inconsciente político de la cultura de 
izquierda argentina y latinoamericana. Recuerdo vívidamente 
cuando en Michigan nos preguntamos qué nos animaba a leer 
a Rozitchner, pues nos resultaba anacrónico un pensamiento 
“humanista y subjetivista” en contraste con nuestras lecturas de 
la crítica posestructuralista del marxismo. Más allá de señalar 
esta atracción hacia esa trama inconsciente donde se ponen en 
juego las decisiones y concepciones políticas sobre el imaginario 
y la acción militante de izquierda (léase: la revolución y sus fan-
tasmas), no pudimos dar cuenta de nuestra propia tarea. 

1. El intersticio generacional
Revisitando mis notas de esas reuniones, pienso con Rozit-

chner: “cuando nos preguntamos sobre la izquierda latinoame-
ricana, sentimos que estamos, de algún modo, distanciándonos 
de lo más próximo al cuestionarnos sobre lo más distante”. Esta 
premisa, que invitaba “a mirarnos a los ojos” en el retorno postd-
icatorial, redobla su intensidad cuando se plantea hoy en el es-
pejo del tiempo y desde el intersticio generacional. Esta es la 
interpelación más aguda de Rozitchner, pues parte por asumir 
que “[t]odo lo que se critica a “la izquierda” es crítica hacia uno 
mismo: a lo que tenemos de ella” y no nos deja pensar más allá2. 

Partiendo de esta inyunción, la hipótesis de lectura que pro-
ponemos aquí sostiene que la figura de León Rozitchner funcio-
na en un intersticio generacional que nos permite pensar los 

2	 Rozitchner, León. Acerca de la derrota y de los vencidos. Buenos Aires: Editorial Qua-
drata y Ediciones Biblioteca Nacional, 2011, pp. 37 y 33.



66

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

fundamentos de los imaginarios políticos de izquierda contem-
poráneos en contraste con los fantasmas de los años setenta. 
La clave de lectura de este intersticio no arguye que Rozitchner 
representa a los setenta; sino más bien que su figura habilita 
a pensar las conversaciones, o los restos de las conversaciones 
inter-generacionales para vislumbrar los propios fantasmas, los 
generados por nosotros a partir de nuestras propias prácticas 
intelectuales y políticas. Me refiero específicamente a las prác-
ticas generadas en torno al estallido de diciembre de 2001 en 
Argentina (de aquí en más, 2001); y a la vez, a las discusiones 
sobre el marxismo latinoamericano situadas desde el latinoa-
mericanismo. 

Conceptualmente, la propuesta es pensar la tensión entre 
este intersticio generacional, como un locus de enunciación don-
de convergen estas “conversaciones”, y la noción de grieta que 
cataliza el modo singular en que Rozitchner elaboró el problema 
del sujeto político como “núcleo de verdad histórica”3. En efecto, 
para el filósofo argentino, la cuestión fundamental consiste en 
“[p]lantear[se] el origen de la distancia histórica y social, reto-
mándola desde la distancia que se abre en el germinal deseo in-
satisfecho” en el que se erige todo sujeto4. Al pensar en conjunto 
lo que usualmente el pensamiento político de izquierda tiende 
a poner por separado, Rozitchner busca indagar la grieta subje-
tiva donde el problema histórico se hace carne con uno mismo y 
comienza a producir un discurso con rasgos delirantes. Lo que 
aparece como más propio (la revolución) es lo más ajeno, en tan-
to no reconoce la transacción inconsciente de la que proviene. 
Para el caso que nos ocupa, podemos distinguir en ese discurso 
el clamor de “Perón como salvador” o “la necesidad histórica de 
la lucha armada para apoyar su retorno”. En ese sentido, las 
grietas refieren a esa sustancia inasequible que está siempre 
presente en el cuerpo y el discurso político tocando el fundamen-

3	 Rozitchner, León. Freud y los límites del individualismo burgués. México: Editorial 
Siglo XXI, 1987. p. 16.

4	 Ibid.



67

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

to de quienes somos: el dolor y el amor, el placer y la desazón 
encarnados en la experiencia histórica que reside en el fondo 
inasible de nuestra existencia.

Para nuestra intervención, la pregunta consiste en cómo 
abordar esta grieta, no desde la identidad (setentista, 2001, 
latinoamericanista), sino más bien desde el intersticio gene-
racional. Desde esa perspectiva, Rozitchner nos invita a pen-
sar cuáles son las grietas propias de la subjetividad en las que 
generamos (sin saberlo) una transacción inconsciente: por un 
lado, con el kirchnerismo (en la huella del peronismo); y por el 
otro, con el latinoamericanismo estadounidense, (en la huella 
de un campo de pensamiento cuya trayectoria ya puede recono-
cer distintas generaciones cargadas de experiencias de exilio y 
desexilio, inmigración y destierro, retornos y proyectos políticos 
e intelectuales).

Desde esa perspectiva, las conversaciones son inverosímiles 
en un doble sentido: por un lado, se anclan en las grietas inasi-
bles de la subjetividad, y por el otro, ponen a circular fantasmas 
propios y ajenos que funcionan en la práctica política concreta. 
Discernir entre ellos es la tarea que nos convoca y nos excede 
en la especificidad histórica de cada intersticio generacional. 
Para ello, hay que tener en cuenta que el 2001 funciona como 
un intersticio en las narrativas predominantes de la historia ar-
gentina. Es decir, el acontecimiento no puede depender de una 
tradición “nacional”, ni tampoco tiene una continuación estatal 
que le de un peso significativo: tal vez su propio mantra “Que 
se vayan todos” impide esa reinscripción. Por lo tanto, resulta 
fundamental diferenciar la apertura del 2001 de las transaccio-
nes políticas posteriores generadas a partir del arribo del kirch-
nerismo al poder en 2003. Nos referimos al apoyo estatal dado 
a las políticas de las memorias impulsadas por los organismos 
de derechos humanos, el cual contribuyó a darle centralidad a 
la figura del intelectual comprometido “setentista” dentro del 
campo cultural, que luego habilitó a la figura del propio Rozit-
chner. Sin embargo, esto no es suficiente para entender por qué 
Rozitchner, y no otro, ocupó ese intersticio generacional.



68

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

Paralelamente, las condiciones de producción de conocimien-
to del latinoamericanismo estadounidense parten de una distan-
cia histórica y geográfica con respecto a la realidad política del 
continente con efectos en la formación subjetiva e intelectual de 
sus miembros. Por lo tanto, el intersticio generacional funciona 
allí en un campo relativamente “nuevo” de producción de cono-
cimiento cuyas huellas políticas giran en torno a dos preguntas 
centrales: cómo relacionarse con la producción de conocimiento 
y las tramas políticas de América Latina desde un circuito que 
a primera vista resulta “ajeno”; y cómo dar cuenta de la multi-
plicidad de procedencias y trayectorias propias de este campo 
(tan disímiles entre sí), para pensar en como los circuitos del 
campo (trabajos, conferencias, publicaciones, etc.) contribuyen 
a formar nuestras ideas. 

Dado que este último tema excede ampliamente el objetivo 
de este trabajo, nos referiremos al mismo en una de las dis-
cusiones en torno al concepto de hegemonía como uno de los 
ejes formadores del latinoamericanismo estadounidense. Par-
tiendo de la crítica post-marxista de Ernesto Laclau sobre la 
razón populista como articulación de las demandas populares, 
los debates en torno al concepto de hegemonía (de procedencia 
marxista) han pasado por los estudios subalternos en los años 
noventa, para derivar en una bifurcación en los 2000 entre el 
reconocimiento político de los gobiernos progresistas latinoame-
ricanos (cuyo último eslabón giró en torno al intento de Álvaro 
García Linera de fusionar la comunidad en el estado) y la crítica 
poshegemónica5. Si bien aquí no haremos el trabajo detallado 
de identificar estas discusiones, nos referiremos al mismo como 
el nudo hegemonía-poshegemonía propio del latinoamericanis-
mo estadounidense (al menos desde la década del noventa), y el 

5	 Para una discusión actual sobre García Linera, ver entre otros: Bosteels, Bruno. El 
marxismo en América Latina. La Paz: Vicepresidencia del Estado Plurinacional, 2013. 
Draper, Susana. “Within the Horizon of an Actuality: The State and the Commons 
in the Eternal Return of Communism”. South Atlantic Quarterly no 113. 4, 2014, pp. 
807-820. Moreiras, Alberto. “Democracy in Latin America: Álvaro García Linera, An 
Introduction”. Culture, Theory and Critique. no. 56. 3, 2015, pp. 266-282.



69

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

modo en que puede servirnos para pensar la especificidad histó-
rica del kirchnerismo y su ciclo histórico (2003-2015)6. 

Por lo tanto, la tarea que proponemos aquí consiste en atra-
vesar esta conversación inverosímil con Rozitchner para iden-
tificar y elaborar cuáles son las transacciones políticas incons-
cientes que están en juego en la doble acepción de ese intersticio 
generacional: el engarce 70/2001 y el anclaje latinoamericanista 
en torno al nudo hegemonía-poshegemonía. Nuestra reflexión 
procura avanzar sobre cómo la lectura de Rozitchner nos puede 
ayudar a pensar la elaboración colectiva de un modo de produc-
ción de conocimiento intelectual y político que está en crisis si 
sólo depende del sistema universitario. 

2. La arbitrariedad del bricoleur
En el primer video de las conversaciones con Diego Sztulwark 

titulado “Es necesario ser arbitrario para hacer cualquier cosa”, 
Rozitchner se presenta como un pensador bricoleur. Según Lé-
vi-Strauss, el bricoleur es “la persona que responde a lo que está 
haciendo con lo que tiene o puede disponer”7. En palabras de 
Rozitchner: “uno no tira nada, guarda todo… en una suerte de 
reserva primitiva […] donde uno va a buscar algo de manera de 
ensamblar una cosa con otra para arreglar la que te sigue: eso 
es fundamental”8.

Este modus operandi del pensamiento bricoleur que guarda 
retazos para usarlos cuando los necesita parte de dos premi-

6	 En ese panorama se engarzan, entre las más destacadas: la mirada decolonial que 
critica el fundamento colonial del capital y apoya la formación de bloques contra-he-
gemónicos en América Latina. Por otro lado, la lectura de Bruno Bosteels propone 
historizar la hipótesis comunista para pensar la actualidad del comunismo a partir del 
experimento estatal del gobierno boliviano. En contraposición, el corte deleuziano su-
giere que no ha habido hegemonía, y que por lo tanto, hay que pensar la poshegemonía 
desde la inmanencia de lo político (Beasley-Murray). La mirada deconstruccionista se 
ocupa de trazar las genealogías de lo impolítico (lo impensable que sostiene lo político) 
para repensar su fundamento más allá de la hegemonía (Williams).

7	 Lévi-Strauss, Claude. El pensamiento salvaje. Traducción de Francisco González 
Aramburo. México: Fondo de Cultura Económica, 1964, p. 36.

8	 Rozitchner, León y Diego Sztulwark. Conversaciones con León Rozitchner. “Es nece-
sario ser arbitrario para hacer cualquier cosa. 1- Bricoleur”. En: https://www.youtube.
com/watch?v=2DG97z1O1bA [Marzo 2016].



70

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

sas: una subjetiva y otra racional. Por un lado, según Rozitch-
ner, para pensar hay que procesar la realidad social que lo ha 
estremecido en la propia subjetividad: “si el pueblo no se con-
mueve, la filosofía no piensa” es una de sus frases favoritas. 
Por otro lado, se necesita cierta libertad para poder elegir de 
esa reserva primitiva: una libertad (¿burguesa?) incluso de los 
grupos, movimientos y partidos que llevan a cabo una praxis 
militante.

El sustrato del bricoleur consiste en prestarle atención a la 
arbitrariedad de la libertad por encima de la razón arbitraria de 
su existencia. En el primer video Rozitchner cita una ponencia 
de Derrida sobre cómo salvar el honor de la razón donde el au-
tor francés se siente desgarrado frente a su crisis (de la razón), 
como si el soporte de nuestro pensamiento fuese esa estructura 
lógica, y no esa libertad anterior que la funda, esa instancia 
que le da vida. El bricoleur, argumenta Rozitchner, se opone al 
pensador sistemático que recorre los grandes sistemas filosófi-
cos (aunque se alimente de ellos), porque en el fondo no cree en 
la eficacia de la razón como fundamento del ser. No cree porque 
asume que el pensamiento político tiene una base teológica de 
la cual no se puede desprender; y un sustrato afectivo de la ex-
periencia subjetiva, de la que necesariamente hay que partir 
para poder pensar. Allí reside, en el sustrato de la articulación 
política, “la distancia interna abierta en la organización psíqui-
ca subjetiva como el lugar de un proceso histórico donde lo ex-
terior se interiorizó sin memoria”9. El reconocimiento de dicha 
distancia interior, esa grieta que se abre donde antes había una 
articulación, es el núcleo de verdad histórica que hay que desen-
trañar para ver cómo la historia se prolonga en la subjetividad 
para organizar el sometimiento: la servidumbre voluntaria (de 
la cual, como pensadores de la trama política y cultural latinoa-
mericana, no estamos exentos)10.

9	 Rozitchner, Freud y los límites del individualismo burgués, p. 73.
10	 Aquí Rozitchner difiere radicalmente de Laclau, quien define la articulación de una 

demanda como el punto de partida de todo pensamiento político.



71

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

Desde la perspectiva del intersticio generacional, la figura 
del bricoleur respira un modo de pensar singular, arbitrario, 
problemático, que funciona a contrapelo de las formas estableci-
das de producción de conocimiento “académico” con su aparato 
de citas, etc11. En contraste, el bricoleur produce un ensamblaje 
para desensamblar la articulación que esconde esa grieta sub-
jetiva sin memoria. Esto nos exige pensar cuál es ese trasfondo 
teológico y afectivo anterior al pensamiento. Esta auto-reflexión 
por “la intensidad indeleble que tienen las primeras marcas” 
Rozitchner la terminará ensamblando como “materialismo en-
soñado”. Para Rozitchner la materialidad primera de la existen-
cia humana surge de la madre (mater), entendida a la vez como 
figura arcaica y encarnación histórica y psíquica en la forma-
ción originaria del sujeto. Esa “conjunción vivida con el cuerpo 
de la madre” deja una “estela ensoñada” que reside como “me-
moria viva” en el cuerpo y “será el origen inconsciente de todo 
pensamiento”, a pesar de que las palabras religiosas y el poder 
“racional” paterno intenten borrarla. “Pero el espectro velado 
sigue llevando adentro el fantasma de la madre”12. Por lo tan-
to, la tarea que nos deja Rozitchner consiste en discernir, en la 
densidad del imaginario político de izquierda, la espectralidad 
alucinada del terror y el sostén ensoñado “histórico” e indeleble 
que re-nace en la materialidad de toda experiencia política.

Por lo tanto, en una segunda acepción, leemos a Rozitchner 
porque él mismo trazó un recorrido inverosímil desde la identi-
ficación de las grietas en los setenta hasta el materialismo en-
soñado en la última parte de su vida. Pues en última instancia: 

11	 De hecho Diego Sztulwark cuenta que buscó a León entre 2007 y 2008 para supervisar 
sus grupos de estudios, y León le “contrapropuso compartir los textos inéditos que 
el estaba escribiendo” porque “necesitaba con quien discutirlos”. Esto devino en una 
reunión semanal que fue el antecedente de los videos. Sarlengo, Andrés. “Entrevista a 
Diego Sztulwark, sobre la vida y obra de León Rozitchner” (Contrapuntos) 31 de agosto 
de 2015. En:

	 http://www.ivoox.com/entrevista-a-diego-sztulwark-sobre-vida-y-audios-mp3_
rf_7705442_1.html [Marzo 2016].

12	 Rozitchner, León. Materialismo ensoñado. Ensayos. Buenos Aires: Tinta Limón, 2011, 
pp. 10, 35 y 11.



72

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

¿no resulta hasta cierto punto inverosímil pensar las tramas 
de la izquierda argentina desde un intersticio como el 2001 en 
paralelo con las discusiones del campo latinoamericanista esta-
dounidense?

3. Rozitchner y sus interlocutores: la convocato-
ria postdictatorial

Como escritor de la inmediata postdictadura, las interpela-
ciones de Rozitchner no tuvieron el eco que esperaba. Lejos de 
abogar por la teoría de los dos demonios que igualó el accio-
nar guerrillero con la violencia estatal, Rozitchner afirma en 
“El espejo tan temido” (1986), que la autocrítica de “izquierda” 
funcionó bajo el modelo “heredado” propio del terror: “poner el 
error y la muerte fuera de uno”13. Desde esa perspectiva, sostie-
ne en Perón: la sangre o el tiempo. Lo inconsciente y la política 
(1985), que “el sistema, a través de Perón, edipizó la política y 
la retrajo al familiarismo de las resoluciones individuales en lo 
colectivo”14. Perón, como conductor militar, logró que las clases 
populares introyectaran la figura del líder como guía interior 
frente a su inserción parcial en el sistema político argentino, 
mientras que cedían su poder de transformación en nombre de 
su nueva identidad peronista. Así, el modelo de la guerra ex-
terior entre estados se introyectó como política en la subjetivi-
dad de las clases populares. Esa guerra interna se transformó, 
en palabras de Perón, en “una política […] para neutralizar las 
fuerzas” colectivas, y por lo tanto, para evitar los combates “rea-
les” de la guerra15.

Esta primera “transacción política”, argumenta Rozitchner, 
sirvió de fundamento para que los jóvenes de izquierda “seten-
tista” confiaran en Perón como el líder “salvador” que venía a 
corroborar la revolución que “ellos habían empezado en nombre 

13	 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 30.
14	 Rozitchner, León. Perón: entre la sangre y el tiempo. Lo inconsciente y la política. Bue-

nos Aires: Centro Editor de América Latina, 1985, p. 56.
15	 Rozitchner, Perón: entre la sangre y el tiempo, p. 172.



73

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

del pueblo” como si a través de Perón su verdad se verificase en 
el pueblo. Pero el revés e ironía de esta transacción de “izquier-
da” es que sin saberlo, en nombre de Perón y su pueblo, fue el 
propio Perón (y no tanto el pueblo) quien se insertó en el cora-
zón de los jóvenes setentistas. Inclusive su amigo Paco Urondo 
quien, recuerda León, “después de la liberación de Devoto, es-
tando clandestino, venía una vez por semana a comer a casa, de 
noche […] me preguntó, desafiante: “¿Vos crees que Perón es un 
traidor?”16.

En medio de la densidad afectiva que habilita este texto, 
Rozitchner confiesa en una entrevista que su libro sobre Perón 
no había generado ninguna repercusión: “Fijate que era un libro 
que abarcaba a la izquierda, al peronismo, a los psicoanalistas 
[…pero] nada. Qué se yo: es como si le hubieras hablado al aire”. 
A propósito, el entrevistador Horacio González, sugiere que esta 
falta de repercusión tenía que ver en parte con la “tradición de 
Contorno, que es un poco la literatura y la filosofía argentinas 
pensando el peronismo”. Más adelante apunta que el estilo po-
lemista tipo Merleau-Ponty, no genera necesariamente polémi-
cas. Es decir: hay algo de la tradición anti-peronista y francesa 
de Rozitchner que tiene que ser revisada, porque en última ins-
tancia, León afirma: “todos somos peronistas, [y] en ese sentido: 
estamos marcados por la pedagogía peronista”17.

La paradoja consiste en que el polemista por excelencia se 
había quedado sin interlocutores justo cuando lograba discernir 
la transacción fundamental entre Perón y el en-sueño revolucio-
nario. Estaba solo hablándole a los fantasmas frente al espejo 
de la historia. Es decir: por un lado era entrevistado y reco-
nocido por su obra. Pero por otro sus textos no habían tenido 
ninguna repercusión o incluso no habían sido leídos. Al mismo 
tiempo, sus intervenciones le hablaban a esos amigos setentis-
tas eliminados por el terror dictatorial: porque fue con ellos que 

16	 Trímboli, Javier. La izquierda argentina. Buenos Aires: Manantial, 1998, p. 90.
17	 Rozitchner, León. “De te fabula narratur”. En Rozitchner, León. Las desventuras del 

sujeto político. Ensayos y errores. Buenos Aires: El Cielo por Asalto, 1996, p. 243.



74

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

había discutido estos mismos problemas antes de la dictadura18. 
Pero también le hablaba a los “sobrevivientes” que lo convoca-
ron a esta entrevista pero para “no escucharlo” (recordemos que 
González forma parte de una generación posterior); aunque con 
su amigo Urondo, como vimos, pasaba algo similar. 

Esto nos permite situar las dos raíces del problema. Por un 
lado, el desentrañamiento de la pedagogía peronista lo había 
dejado sin interlocutores. En segundo término, Rozitchner ya 
funcionaba entonces en el intersticio generacional: no sólo en la 
entrevista de 1993, sino también en los setenta, adonde había 
llegado con su formación francesa, su intervención “anti-pero-
nista” y su experiencia cubana19.

Veinte años después, en las disputas sobre la responsabi-
lidad y la violencia alrededor de la carta de Oscar del Barco, 
Rozitchner logra articular su argumento frente al espejo de la 
derrota. Pero ahora opera como un interlocutor funcionando en 
un intersticio generacional distinto. En esa discusión, León pro-
pone elaborar la experiencia “setentista” entre la vitalidad de la 
elección personal de transformación radical de la sociedad (en-
tre ellas, la guerrillera) y la (in)eficacia política de esos mismos 
proyectos colectivos. El corazón de su texto “Primero hay que 
saber vivir” (2006) distingue tajantemente, por un lado, entre la 
violencia del terror (producto de la violencia invisible y cotidia-
na del capitalismo) y la contra-violencia defensiva, y por el otro, 
entre la responsabilidad política de las elecciones vitales: la del 
intelectual y la del guerrillero. Con estas distinciones, León cri-
tica a del Barco por su inyunción “cristiana” al universalizar la 
“culpa” de todos los que “de alguna manera” apoyaron la guerri-
lla, para dejar de lado la materialidad de la experiencia singular 
y la grieta abierta en esa subjetividad política.

18	 Ver el poema a César Fernández Moreno, como respuesta a una carta que éste le había 
enviado antes de morir en garras de los militares durante los años setenta. Fernández 
Moreno, César. “Carta a Lieb”. En Rozitchner, Las desventuras del sujeto político, pp. 
247-249.

19	 Rozitchenr enseñó filosofía en Cuba luego de la Revolución de 1959.



75

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

No es este el sitio para entrar en detalle sobre la multiplici-
dad de variables que entran en estas disputas. Sin embargo, su 
mención nos permite pensar que tal vez Rozitchner se erige como 
figura en los 2000 en contraposición a del Barco en la re-configu-
ración de un marco de discusión “setentista” sobre los setenta. 

En todo caso, entre la interpelación del espejo tan temido de 
la inmediata postdictadura, libro de Perón mediante, y esta po-
lémica sobre la responsabilidad de los 2000, hay un trabajo co-
lectivo de las políticas de la memoria que es fundamental. Y en 
sentido específico, como veremos, se lee (y se escucha) a Rozit-
chner como interlocutor de la postdictadura solamente como re-
sultado de la transformación de ese intersticio generacional en 
el corazón de la memoria histórica. 

4. El intersticio conversacional: la ruptura y el 	
desplazamiento

Pensado desde la pedagogía peronista, Rozitchner llevó a 
cabo un movimiento singular con la publicación de La cosa y la 
cruz (1997): en vez de referirse allí directamente a los fantas-
mas setentistas, se desplazó histórica y conceptualmente para 
referirse a una capa aún más “profunda” del inconsciente po-
lítico. A través de una lectura encarnizada de Confesiones de 
San Agustín, Rozitchner elabora cómo “la tecnología cristiana, 
organizadora de la mente y el alma humana, precede a la tecno-
logía capitalista de los medios de producción y la prepara”. En 
esa grieta donde se fusiona la historia y la subjetividad y late 
inasible el inconsciente político, “el cristianismo aparece pro-
duciendo en masa hombres subjetivamente sometidos […] bajo 
la insignia del amor y la verdad”. Rozitchner procura compren-
der, entre otras cosas, cómo la eficacia política de la pedagogía 
peronista tiene una base cristiana de sacrificio y sometimiento 
anterior: esa servidumbre voluntaria del cristianismo20.

20	 Rozitchner, León. La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo (en torno a las Confe-
siones de San Agustín). Buenos Aires: Losada, 1997, pp. 10 y 16.



76

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

Sobre este desplazamiento se erige un segundo ensamble del 
registro subjetivo de la verdad histórica. Nos referimos a un 
escrito breve, “La ruptura de la cadena del terror” compilado 
en el libro 19 y 20 del Colectivo Situaciones. Rozitchner sostie-
ne que el terror impuesto por el genocidio no sólo se prolongó 
en la postdictadura para dar lugar al neoliberalismo, sino que 
al mismo tiempo generó “la subjetividad –aterrorizada– de la 
sociedad argentina [que] fue diseminada, separada, aniquilada 
por su propia aceptación”. A partir del 19 y 20, en ese “encuen-
tro colectivo de los cuerpos [… donde] eso que nos mantenía 
separados se ha roto (sic)”. Allí se abrió una grieta que habilitó 
un nuevo comienzo: “reconocer que tenemos el poder de incidir 
sobre las fuerzas que sentíamos inexpugnables”21. La apertura 
de este proceso, vivido a través de múltiples proyectos políticos, 
sociales y artísticos, conformaron una experiencia política sin-
gular en contacto con esa materialidad ensoñada desde donde 
se produjo la ruptura subjetiva con el terror. Si bien resulta di-
fícil medir el alcance de ese corte, en cierto sentido la polémica 
con del Barco tuvo lugar en parte como consecuencia del mismo. 

En todo caso, nuestro argumento es que Rozitchner logra ac-
ceder como interlocutor al intersticio generacional en función de 
estos dos movimientos: un desplazamiento hacia lo más lejano 
del inconsciente político; y un acercamiento hacia otra experien-
cia política cualitativamente distinta de la setentista. Rozitch-
ner logra torcer aquello que se interponía entre el espejo y la au-
tocrítica: ahora acercándonos en lo más próximo (la ruptura de 
las cadenas del terror) al cuestionarnos sobre lo más distante (la 
formación cristiana de la servidumbre voluntaria). Desde esta 
perspectiva, nuestra lectura de Rozitchner nos habilita, por un 
lado, a desentrañar la persistencia del peronismo en el kirchne-
rismo; y por el otro, a movernos del nudo hegemonía-poshege-
monía latinoamericanista.

21	 Rozitchner, León. “La ruptura de la cadena del terror”. En Colectivo Situaciones. 19 y 
20. Buenos Aires: De mano en Mano, 2002, pp. 39 y 40.



77

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

5. Conversación inverosímil I. El llanto 
intransferible

Si prestamos atención a la organización de los textos reuni-
dos en Acerca de la derrota y de los vencidos (2011) podemos ver 
que después de “El espejo tan temido” y “Primero hay que saber 
vivir”, hay dos entrevistas (una con Colectivo Situaciones y otra 
anónima). Finalmente, la complicación cierra con un texto pe-
queño, “La iglesia católica y los asesinos” sobre la imposibilidad 
del perdón en relación al genocidio de la dictadura. El prólogo 
de María Pía López y Diego Sztulwark tal vez sea la mejor des-
cripción conceptual del arribo de Rozitchner al intersticio 70-
2001. Las breves líneas de Horacio González que inician el libro, 
cuyo título es: “Escucho a León” están en conexión directa con 
aquella entrevista de 1993.

Mi lectura es que la edición de la compilación Acerca de la 
derrota y de los vencidos refleja el modo en que Rozitchner es 
“entendido” o “recibido” en el intersticio generacional: envuelto 
entre los textos propiamente “setentistas”, hay dos conversacio-
nes que configuran a Rozitchner como interlocutor del 200122. 
En la entrevista anónima “Lo absoluto-relativo” León dice:

Fijate vos que había situaciones, en la Argentina, que 
fueron de una violencia de otra cualidad: el Cordobazo, 
el Rosariazo, el Viborazo. No fue un hecho político de los 
partidos políticos, ni del peronismo, nadie pudo arrogár-
selo como propio. Ahí había un elemento de creatividad 
humana histórica que no se pudo desarrollar. Pasó lo mis-
mo con las asambleas después del 2001: cierta izquierda 
las copó. […pero lo hicieron] sin gestar el lugar de la crea-
tividad histórica cultural que es necesario abrir.23 

22	 Esta estructura editorial puede verse inclusive en Materialismo ensoñado, donde lue-
go del texto central aparece un email que León le envió a Diego Sztulwark acerca del 
concepto de ensoñación. Aquí habría que preguntarse si el recorte utilizado pertenece 
exclusivamente a una conversación entre Colectivo Situaciones o el propio Diego y León. 
Pero si bien esto puede ser cierto, al mismo tiempo, nos puede servir de índice de veri-
ficación del trabajo que tomó tejer los hilos de esa conversación inverosímil, delicada y 
frágil, con el telón de fondo de dos experiencias políticas bien distintas (los 70 y el 2001).

23	 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 95.



78

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

En esta cita los setenta y el 2001 se reconocen como instan-
cias desaprovechadas de “creatividad histórica cultural”. La 
densidad de esta equiparación da lugar a una serie de transac-
ciones políticas inconscientes en el elemento mismo del intersti-
cio editorial y el desborde propio de la conversación. En referen-
cia al movimiento piquetero, Rozitchner recuerda “la imagen de 
un tipo sentado en un pueblo, al costado del camino, llorando. 
Viene la movilera y el pregunta […] si llora porque la policía lo 
acaba de reprimir. ‘No, le contesta, no lloro por eso, lloro por-
que esos hijos de puta que están allí, en el pueblo, nos dejaron 
solos’”24.

En esta imagen, Rozitchner lee la trama post 2001 con los 
lentes de la derrota de los setenta: el quiebre de la fantasía de-
lirante de la izquierda setentista, donde la revolución era in-
minente y “el pueblo” los iba a acompañar. Sin embargo, cabe 
aclarar que en esta imagen se trata de “un pueblo” y no de “el 
pueblo”, aunque ambas acepciones parecen superponerse en su 
análisis. Esto es significativo no por la presunta transformación 
de el pueblo en la multitud sino más bien porque nos invita a 
identificar cuál es la fantasía post 2001 que confía en ese acom-
pañamiento. ¿Qué le hace creer al piquetero que cuando el pi-
quete es reprimido va a haber una pueblada como respuesta? 
¿Cuál es la grieta subjetiva que se abre en este des-ensamblaje 
donde el espectro del terror parece retornar como abstención? 
¿Qué leer en ese llanto intransferible?

Si el problema de la postdictadura era “qué nos pasó con 
Perón”, ahora en los 2000 hay que preguntarse cómo estamos 
atravesados por la pedagogía kirchnerista. Es decir: hay que 
indagar de qué modo el ciclo kirchnerista dejó una huella inde-
leble en el modo de concebir y hacer política (su pedagogía) en 
el pensamiento de izquierda. Pues si bien se erige sobre la traza 
de Perón y el peronismo, también ha dejado su propia marca. 
Porque no hay una temporalidad transferible de la experiencia 

24	 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, pp. 96-97. Rozitchner también re-
cuerda esta anécdota en la conversación con el Colectivo Situaciones (p. 136).



79

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

y, sin embargo, “no podés eludir el tiempo de la preparación” 
propio de cada una de ellas25. Es decir: el tiempo político de or-
ganizar las fuerzas colectivas, pero también, el tiempo subjetivo 
de la elaboración sobre la experiencia histórica. Entonces, para 
desentrañar ese llanto intransferible, dice Rozitchner, “es nece-
sario que, al mismo tiempo, [se] destruya[n] fantasmas y fanta-
sías [ …para] comenzar a sentir que el campo de la política es 
un campo de vida, de protección y no de sacrificio”26. No se puede 
hacer una sin la otra.

En ese sentido, el último gesto de Rozitchner como fantas-
ma setentista en estas dos conversaciones consiste en atravesar 
el intersticio generacional para disolverse a sí mismo como tal, 
como fantasma. Pero esto sólo es posible, como vimos, por el 
previo desplazamiento doble en el inconsciente político: hacia lo 
más lejano de la estructura judeo-cristiana de la subjetividad y 
hacia la ruptura más cercana del 2001.

En ese punto Rozitchner cae en su propia trampa al destacar 
el momento en que Néstor Kirchner decidió bajar el cuadro de 
los ex dictadores Videla y Bignone del Colegio Militar en 2004. 
Este “acto simbólico primero”, nos dice, “no suscit[ó] el empuje 
popular necesario para sostener sus medidas de gobierno”27. El 
propio Kirchner (decimos nosotros) no conectó su simbolismo 
con la ruptura de las cadenas del terror: hizo de la articulación 
política el acto primero, y se olvidó de la grieta abierta que la 
precedía. No lo hizo por el propio modus operandi de la trans-
versalidad peronista que lo llevó al poder. 

El énfasis de Rozitchner en este gesto simbólico lo lleva a 
defender críticamente al kirchnerismo; pero no le permite visua-
lizar como éste puso a circular efectivamente esos mismos fan-
tasmas setentistas heredados de la pedagogía peronista para 
mantener la estructura de la servidumbre voluntaria. Es decir: 
el kirchnerismo cosechó en nombre de la militancia juvenil, la 

25	 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 97.
26	 Ibid.
27	 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 122.



80

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

fidelidad necesaria para sostener su proyecto neo-desarrollista 
sin desmantelar el modo de relacionarse con el poder político. 
Movilizó las fuerzas que combatían aquello que creíamos inex-
pugnable, pero para mantenerlo tal cual era: para redoblar el 
vínculo fundamental de sumisión con las fuerzas colectivas po-
pulares. Entonces: ¿se escuchó Rozitchner a sí mismo? Justa-
mente es esa transacción política la que tenemos que analizar 
hoy para entender la validez de la conversación 70-2001 en este 
reflujo del neoliberalismo con bigote. 

En definitiva, para los que nos reconocemos en el evento polí-
tico 2001: ¿hemos procesado qué nos ha sucedido frente al kirch-
nerismo?¿Cómo nos formaron las tramas de lectura de oposicio-
nes desde el campo-gobierno hasta el ballotage de 2015? ¿cómo 
vive en nosotros el convulsionado año 2010 con el bicentenario, 
la muerte de Ferreyra y de Kirchner, la plaza de “Fuerza Cris-
tina” y la toma del indoamericano?  ¿No estamos, en definitiva, 
“re-inventando” modos de despegarnos de esa trama peronista 
que todo lo impregna? En última instancia: ¿Qué deberíamos 
hacer con ese llanto piquetero?

6. Conversación inverosímil II: inconsciente 
político y latinoamericanismo estadounidense 

Aun cuando los textos de Rozitchner no hayan tenido el 
mismo impacto en el latinoamericanismo estadounidense, su 
injerencia puede ayudarnos a pensar el sustrato ensoñado que 
subyace y rodea al estancamiento del nudo hegemonía-poshege-
monía. Leído desde el intersticio generacional, podemos distin-
guir dos entradas de León que muestran, hasta cierto punto, el 
intento de desanudar el meollo de estas discusiones.

Bruno Bosteels se pregunta en Marx and Freud in Latin 
America (2012) si es posible pensar una política radical sin re-
currir a modelos militantes religiosos, “de San Pablo a Badiou 
y de Žižek y San Francisco de Asís a Negri y Hardt”28. De he-

28	 Bosteels, Bruno. Marx and Freud in Latina America: Politics, Psychoanalysis, and 
Religion in Times of Terror. New York: Verso, 2012, p. 129.



81

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

cho para Rozitchner, “la transformación paulista […] convierte 
a una rebelión colectiva [la del pueblo judío contra el imperio 
romano] en una solución religiosa, individual y subjetiva que lo 
transforma en el esquema mayor del sometimiento”. A partir de 
allí, “[t]odo materialista está condenado doblemente a muerte 
en el cristianismo: si se somete, morirá como hombre-niño; si se 
rebela, morirá como hombre-Cristo”29. En ese sentido, la cultura 
occidental está atravesada por la pedagogía cristiana.

 Para Bosteels, Rozitchner “expande la sobre determinación 
histórica del sujeto” para pensar esta paradoja: no sólo una mi-
litancia sin santos (“que sería la parte de lo real que debe ser 
eliminada”, sino también “volver el poder del sujeto contra la 
dominación de la subjetividad constituida”, y a su vez, abrir 
aquello “que permanece no conceptualizado” en tiempos de te-
rror30. Bosteels describe los tres nudos principales del proyecto 
de Rozitchner como resultado de pensar el sujeto “a la larga”; 
pero sin darle continuidad en una elaboración propia que nos 
permita destrabar el estancamiento hegemonía-poshegemonía.

Por su parte, Oscar Ariel Cabezas destaca en Postsoberanía. 
Literatura, política y trabajo (2013) que “la hegemonía neo-im-
perial del capitalismo contemporáneo no deja absolutamente 
nada afuera [… y] el espacio postsoberano es el espacio del ca-
pital como único soberano que gobierna la relación entre la vida 
y la muerte”. Cabezas lee a Rozitchner como “deconstrucción de 
la tradición judeo-cristiana” para concluir que la característica 
de lo absoluto-absoluto (Dios-capital) deviene en “la imposibi-
lidad de un lenguaje contra-soberano” que no sea a la vez “un 
lenguaje onto-teológico […] dialéctico […] que articula la unidad 
(el absoluto-absoluto) de los contrarios”31.

Si bien esta lectura es válida, la imposibilidad de ese lengua-
je contra-soberano que señala Cabezas, no descarta para Rozit-
chner un lenguaje otro (o un lenguaje del cuerpo) anclado en el 

29	 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 51.
30	 Bosteels, Marx and Freud in Latina America, pp. 155-157.
31	 Cabezas, Oscar Ariel. Postsoberanía. Literatura, política y trabajo. Buenos Aires: Edi-

ciones La Cebra, 2013, pp. 168 y 205.



82

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

materialismo ensoñado. Igualmente, para el filosofo argentino, 
el engarce del sujeto con las raíces propias resulta fundamental. 
En su caso, el análisis de la cuestión judía le permite distinguir 
en ella rasgos “revolucionarios” o de irreverencia política que 
habría que desprender del nudo judeo-cristiano32.

En todo caso, ambas inclusiones del trabajo de Rozitchner se 
inscriben en una discusión cuyas coordenadas están predeter-
minadas de antemano: la postsoberanía se erige como aquello 
impensado por la poshegemonía; mientras que los límites se-
ñalados por Bosteels contrastan con su colaboración con el ex-
perimento estatal y partidista boliviano en nombre del horizon-
te comunista (léase, hegemonía). El síntoma de estas lecturas, 
pensadas desde dentro del latinoamericanismo estadounidense, 
parecen reflejar el estancamiento de las discusiones en torno 
a este nudo hegemonía-poshegemonía que no logra generar un 
debate político conceptual situado.

Desde el intersticio generacional propio del latinoamericanis-
mo estadounidense, comprendido como la búsqueda de figuras 
que puedan discernir los fantasmas de distintas generaciones 
que han reflexionado sobre la distancia histórica y geográfica 
de pensar América Latina desde Estados Unidos, nos pregun-
tamos: ¿por dónde comenzar a destrabar ese estancamiento del 
cual formamos parte, tal como Rozitchner hizo sistema, que-
riéndolo o no, con la pedagogía peronista? ¿Acaso deberíamos 
buscar en las raíces conceptuales: volver a repensar el sustrato 
gramsciano o leninista de la hegemonía? ¿O recorrer la cons-
tante lucha entre el doble poder y la alianza de clases? Tal vez 
deberíamos alejarnos para pensar lo más cercano; aunque jus-
tamente la paradoja del latinoamericanismo estadounidense 
parece indicar que cuanto más se acerca a América Latina más 
se visibiliza la lejanía desde la que está hablando. 

Aun así, ninguno de estos caminos se cancelan entre sí. En 

32	 Rozitchner, León y Diego Sztulwark. Conversaciones con León Rozitchner. “Es nece-
sario ser arbitrario para hacer cualquier cosa. 4. Se puede seguir siendo judío”. En: 
https://www.youtube.com/watch?v=cAzm6xd3e2U [Marzo 2016].



83

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

especial cuando están guiados, como dice Susana Draper, por 
“el compromiso en la formulación de preguntas e indagaciones 
filosóficas de las formas cotidianas de reproducción de la vida”33. 
Y es desde ahí, creo, que deberíamos leer a Rozitchner: como 
una posible figura de ese intersticio generacional cuya pregunta 
por el estancamiento de las discusiones incluye la reflexión so-
bre la reproducción de la vida cotidiana, la propia y la heredada, 
la ajena y la distante, la militante y la intelectual, donde la dis-
tancia histórica se hace carne en nuestra práctica cotidiana. En 
ese sentido ¿podríamos acaso partir de la ensoñación como den-
sidad material e histórica primera de las experiencias políticas, 
para pensar la distancia entre la ruptura política y nuestros mo-
dos de producción de conocimiento? Desde esa perspectiva ¿cuá-
les serían los términos e interlocutores de la discusión? ¿Vale 
la pena plantearla desde el inconsciente político, donde reside 
el fundamento de la servidumbre voluntaria, pero también, la 
fuente inextricable de la creatividad histórica cultural? ¿Cómo 
desprenderse, si no, de esos nudos setentistas tantas veces mas-
ticados, desechados y reincorporados, pero que aun anudan y 
retienen el formato de la imaginación política contemporánea?

7. Colofón: dos interpretaciones desde las grietas
Quisimos entender por qué Rozitchner es leído hoy en día 

(como convocatoria de los fantasmas de los setenta), y en su re-
verso, preguntarnos por qué tenemos que leerlo (como puesta en 
juego del intersticio generacional), ahora podemos vislumbrar 
cómo nos habilita a indagar sobre nuestro modus operandi de 
producción de conocimiento. Por un lado, pensar a Rozitchner 
(sin Rozitchner) nos permite elaborar las transacciones incons-
cientes que nos anudan a la pedagogía kirchnerista. Por otro 
lado, pensar el estancamiento de las discusiones del latinoame-
ricanismo estadounidense en relación al problema subjetivo de 

33	 Draper, “Within the Horizon of an Actuality”, p. 809. También ver: Williams, Gareth. 
“Social Disjointedness and State Form in Álvaro García Linera”. Culture, Theory and 
Critique, no 56.3, 2015, pp. 297-312.



84

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

la experiencia histórica, nos habilita a desplazarnos del nudo 
hegemonía-poshegemonía hacia el terreno de las grietas y la 
ensoñación.

En el primer caso, deberíamos reconocer en nombre del aná-
lisis de “la pedagogía peronista” de Rozitchner (la edipización de 
la política) que la muerte de Kirchner terminó por reabrir, ese 
espacio en el corazón de las clases populares antes abierto por 
Perón (y antes por el cristianismo). Pero a diferencia de la tran-
sacción inconsciente del militar que se ubicó a sí mismo en ese 
espacio postsoberano, como conductor por fuera de las masas 
y del peronismo mismo. Néstor, por el contrario, utilizando un 
esquema similar, puso el cuerpo en la política: puso su corazón 
que al final terminó delatándolo. Fue Cristina quien, como re-
sultado de la muerte de su esposo, y como respuesta al desborde 
popular provocado por su muerte, ocupó ese sitio postsobera-
no por encima de todos los demás. Como “conductora”, Cristina 
vino a ejercer ese mismo rol político en el corazón del pueblo de 
un modo que sólo Perón había logrado antes. ¿Cristina es a Pe-
rón lo que Néstor a Evita? Ahí se realizó la transacción política 
de la “izquierda kirchnerista”, ahora en nombre de la memoria 
histórica: ¿cómo negarse a esa transacción, esta vez, sin el sacri-
ficio de la otrora “lucha revolucionaria”, que propone un modelo 
de fidelidad militante que santifica a su líder sin transformar 
las relaciones de sumisión en las que se inserta?

En el segundo caso, el efecto de la experiencia de los gobier-
nos progresistas en el estancamiento de las discusiones del lati-
noamericanismo estadounidense debería ser parte fundamental 
de nuestra indagación (que desde ya, excede el propósito de este 
trabajo). Pero si tomamos el caso de la pedagogía kirchnerista, 
podríamos sostener que el latinoamericanismo estadounidense 
llevó a cabo una transacción inconsciente con la conceptualiza-
ciones de hegemonía y razón popular de Laclau, sea para cri-
ticarla y deconstruirla o para abrazarla y avanzar sobre ella. 
En ambos casos, Laclau mediante, el latinoamericanismo esta-
dounidense se nutrió de esa pedagogía peronista diferida para 
desembolsar su propio argumento: sea para justificar el apoyo 



85

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

a los proyectos estatales, o en su reverso, para criticarlos desde 
el subalternismo, la poshegemonía o el deconstruccionismo. O 
parafraseando a Gareth Williams: el modo repetitivo de volver a 
engancharse críticamente con la teoría de Laclau expresa el in-
consciente peronista del latinoamericanismo estadounidense34.

Esto nos lleva a repensar la paradoja del latinoamericanis-
mo: que por su extensión y su distanciamiento con la experien-
cia histórica, no puede reconocerse en una ruptura política que 
lo haga temblar como un todo (como es el caso del 2001). ¿O 
sí? ¿No hay acaso colegas y amigos que, residiendo en Esta-
dos Unidos, se reconocen en el zapatismo o el 15M español, o 
inclusive en el movimiento Occupy Wall Street o Black Lives 
Matter, para nombrar algunos?  Es decir: si lo pensamos desde 
las rupturas históricas radicales: ¿cómo esa distancia histórica 
y geográfica vuelve a remover la huella anterior (aunque aquí 
sólo hemos identificado la peronista)? ¿Cuál es el trasfondo de 
nuestra ensoñación al cual podemos apelar para destrabar este 
nudo que sin embargo no deja de interpelarnos? 

No tenemos una respuesta. Sin embargo, la propuesta sub-
yacente que leemos en el intersticio generacional (siguiendo el 
modus operandi de Rozitchner) nos exige pensar la grieta que se 
abre entre el desplazamiento y la ruptura. Leer a Rozitchner es 
re-escribir a Rozitchner más allá de él mismo. Una conversación 
inverosímil que yuxtapone los fantasmas setentistas en los in-
tersticios del 70-2001 y del latinoamericanismo estadounidense 
para repensar las prácticas de producción de conocimiento que 
nos atraviesan. 

Nuestra intuición es que tendríamos que acercarnos a la 
ensoñación material de la experiencia política, tanto al llanto 
piquetero como a la ruptura de las cadenas del terror; a esa den-
sidad intransferible cuya verdad se inscribe en la carne del su-

34	 Agradezco a Gareth Willimas por esta idea que surgió en un intercambio por correo 
electrónico que mantuvimos en noviembre de 2013 en la cual también participó Mar-
celino Viera.



86

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

jeto, y que habla sin lenguaje, para distinguir, a pesar del dolor, 
la llama de vida que no ha sido apagada. Desde allí desplazar la 
centralidad de la hegemonía como la lógica predominante que 
organiza las otras formas de reproducción del poder: horizonta-
les, autónomas, inconscientes, militantes, etc. Al mismo tiempo, 
abrir estas discusiones (lo cual implica una transformación de 
las mismas) a otros circuitos de producción de conocimiento dis-
tintos a los “universitarios”: como el intento de establecer “con-
versaciones” con otros circuitos artísticos, militantes, etc. Tal 
como los videos con Diego Sztulwark o la propuesta de la inves-
tigación militante35. Por último, para los que escribimos desde 
Estados Unidos, preguntarse por las transacciones inconscien-
tes que entran en juego frente a esos desplazamientos subjeti-
vos que cargamos en el cuerpo, junto con la historia política de 
esas rupturas que nos han marcado personal y colectivamente. 
Es justamente eso lo que aquí hemos intentado vislumbrar con 
Rozitchner y el entramado de estas conversaciones inverosími-
les. 

35	 Ver: Colectivo Situaciones. “Sobre el investigador militante”. En: http://eipcp.net/
transversal/0406/colectivosituaciones/es [Abril 2016].



87

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Rozitchner en el intersticio generacional

Bibliografía

Bosteels, Bruno. Marx and Freud in Latina America: Politics, Psychoanalysis, 
and Religion in Times of Terror. New York: Verso, 2012.

	 —. El marxismo en América Latina. La Paz: Vicepresidencia del 
Estado Plurinacional, Presidencia de la Asamblea Legislativa 
Plurinacional, 2013.

Cabezas, Oscar Ariel. Postsoberanía. Literatura, política y trabajo. Buenos 
Aires: La Cebra, 2013. 

Colectivo Situaciones. “Sobre el investigador militante”. En: http://eipcp.
net/transversal/0406/colectivosituaciones/es [Abril 2016]

Draper, Susana. “Within the Horizon of an Actuality: The State and the 
Commons in the Eternal Return of Communism”. South Atlantic 
Quarterly no 113. 4, 2014, pp. 807-820.

Lévi-Strauss, Claude. El pensamiento salvaje. Traducción de Francisco 
González Aramburo. México: Fondo de Cultura Económica, 1964.

Moreiras, Alberto. “Democracy in Latin America: Álvaro García Linera, An 
Introduction”. Culture, Theory and Critique. no. 56. 3, 2015, pp. 266 
–282.

Rozitchner, León. Freud y los límites del individualismo burgués. México: 
Editorial Siglo XXI, 1987.

	 —. Perón: entre la sangre y el tiempo. Lo inconsciente y la política. 
Buenos Aires: Centro Editor de América Latina, 1985. 

	 —. Las desventuras del sujeto político. Ensayos y errores. Buenos 
Aires: El Cielo por Asalto, 1996.

	 —. La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo (en torno a las 
Confesiones de San Agustín). Buenos Aires: Losada, 1997.

	 —. “La ruptura de la cadena del terror” En Colectivo Situaciones. 19 
y 20. Buenos Aires: De mano en Mano, 2002, pp. 39-41.

	 —. Acerca de la derrota y de los vencidos. Buenos Aires: Editorial 
Quadrata y Ediciones Biblioteca Nacional, 2011.

	 —. Materialismo ensoñado. Ensayos. Buenos Aires: Tinta Limón, 
2011.

Rozitchner, León y Diego Sztulwark. Conversaciones con León Rozitchner. 
“Es necesario ser arbitrario para hacer cualquier cosa. 1. Bricoleur”. 



88

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Federico Pous

En: https://www.youtube.com/watch?v=2DG97z1O1bA [Marzo 2016].
	 —. Conversaciones con León Rozitchner. “Es necesario ser arbitrario 

para hacer cualquier cosa. 4. Se puede seguir siendo judío”. En: 
https://www.youtube.com/watch?v=cAzm6xd3e2U [Marzo 2016].

Sarlengo, Andrés. “Entrevista a Diego Sztulwark, sobre la vida y obra de 
León Rozitchner” (Contrapuntos) 31 de agosto de 2015. En:

	 http://www.ivoox.com/entrevista-a-diego-sztulwark-sobre-vida-y-
audios-mp3_rf_7705442_1.html [Marzo 2016].

Trímboli, Javier. La izquierda argentina. Buenos Aires: Manantial, 1998.

Williams, Gareth. “Social Disjointedness and State Form in Álvaro García 
Linera”. Culture, Theory and Critique, no 56.3, 2015, pp. 297-312.

	 —. “La deconstrucción y los estudios subalternos, o una llave de 
tuerca en la línea de montaje latinoamericanista”. Traducción de 
Fernando Velásquez y Gareth Williams. En Vidal, Hernán (ed.). 
Treinta años de estudios literarios/culturales latinoamericanistas 
en Estados Unidos: memorias, testimonios, reflexiones críticas. 
Pittsburgh: Instituto Internacional de Literatura Iberoamericana, 
Universidad de Pittsburgh, pp. 221-256.



89

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

Del padre simbólico a la carne 
putrefacta de lo político. 

Puntuaciones sobre el complejo 
de Edipo

Marcelino Viera
Michigan Technological University 

Resumen: 
Este artículo problematiza la función paterna del Edipo desde dos pers-

pectivas: la reinterpretación y empleo que León Rozitchner le brinda en 
su teorización (resultando en dos Edipos, el cristiano y el judío); y, vía la 
discusión de Sigmund Freud con Otto Rank sobre la función arcaica del 
objeto materno, en la que se reafirma la noción freudiana de un Edipo 
“demolido” y “enterrado”. El caso clínico de Anna O. sostiene el argumento 
de que la melancolía (destrucción del objeto) es un modo de relación obje-
tal en el que el padre-ley retorna al individuo afectando desde sus restos 
putrefactos. La transformación del actuante en el espacio común pasaría 
por el sepultamiento del objeto-sujeto político y su consecuente apertura a 
un futuro retorno desde sus ruinas. 

Palabras clave: Edipo, melancolía, sujeto político, relación de objeto, padre. 

Abstract:
This article problematizes the paternal function of Oedipus from two 

different perspectives: 1) León Rozitchner’s interpretation of the Chris-
tian and Jewish Oedipus and 2) the debate on the archaic function of the 
maternal object in the correspondence between Sigmund Freud and Otto 
Rank, specially in relation to the Freudian notion of untergang (demoli-
tion, dissolution). In the clinical case of Anna O. Freud argues that melan-
choly (the destruction of the object) is an object relation in which the fa-
ther-law returns to the individual from his own rests. The transformation 
of the individual in relation to the collective would presume the untergang 
of the political object-subject and its subsequent openness to a future re-
turn from his own ruins.  

Keywords: Oedipus, melancholy, political subject, object relations, father.

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 89-117

ISSN: 0719-3408



90

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

La luz del día perdía su claridad dando paso a las sombras 
de la noche. En la penumbra de su cuarto, Anna O. esperaba a 
su médico, Josef Breuer, para exponerle sus alucinaciones en un 
“martirizar, martirizar” –decía Anna O. y asombraba a Breuer1. 
Es esta mujer, Anna O., la que pone al psicoanálisis en los rieles 
de la “talking cure”. Será una mujer judía (pero no madre real) 
la que interpele al terapeuta. 

Pareciera ser que este “origen” se alinea perfectamente con 
la teoría de los Edipos de León Rozitchner: una mujer judía 
fundadora/madre del psicoanálisis a quien la historia rebautizó 
como Anna O. Al igual que la virgen María, Anna O. no daba 
señales de una pasión carnal (dice Breuer: “[e]l elemento sexual 
estaba asombrosamente no desarrollado”)2, e incluso, cuando su 
amor por Breuer fue rechazado, los sentimientos ahora encar-
nados la llevaron a fingir (como buena histérica) un embarazo 
psicológico donde “Josef” sería el padre de la imaginaria criatu-
ra. A diferencia del “Josef” bíblico (que decide aceptar un hijo de 
origen abstracto), Breuer no solo dejó de tratarla, sino que viajó 
a Milán con su esposa procurando cerrar todo contacto con ella. 
Ernest Jones ilustra a un Breuer asustado que no entendía los 
efectos de la “transferencia”3. 

1	 Entre 1880 y1882 Josef Breuer atendió a Bertha Pappenheim, el caso de histeria más 
famoso del mundo Psy.

2	 Breuer, Josef y Sigmund Freud. “Estudios sobre la histeria” En Freud, Sigmund. 
Obras completas, Vol. II. Traducción de José Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amorror-
tu Editores, 2008, p. 47.

3	 El artículo que escribirían Breuer y Freud en 1895 también informa que los síntomas 
de Anna O. tenían su origen en la represión de los impulsos amorosos en el momento 
de estar su padre postrado en el lecho de muerte. El síntoma desbordante, que se 
activa como consecuencia de la “transferencia” bajo la luz ensoñadora del anochecer, 
es efecto del verbo divino que toma al cuerpo de Anna O. para parir “el hijo del padre 
celestial”. La diferencia más importante con el mito cristiano es la ausencia del hijo de 
origen imaginario transformado en “real”. El “hijo” aquí se mantiene como alucinado y 
nunca aborda el lugar del real venidero a la tierra como sucede en el Nuevo Testamen-
to. Aunque, se creería que la “negación” de Josef a ser “padre” sin ángeles abstractos 
que lo excusaran de las relaciones “carnales” es, justamente, lo que truncó la venida 
del “hijo” real. Tal vez sea el origen judío de Breuer lo que lo salvó de una alucinación 
colectiva; sin embargo pareciera ser que Freud no tuvo problemas en asumir el lugar 
del “marrano” y convertirse en el “padre” del psicoanálisis. Como se podrá asociar más 
adelante en Rozitchner, en el mito cristiano la relación “carnal” de madre-padre-hijo 
tiene como resultado la pura abstracción como alienación total del “sentido material” 



91

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

La riqueza teórica de León Rozitchner no puede ser reducida 
a unas pocas líneas. Es por eso, y a sabiendas de incurrir en 
injusticia, que nuestra modesta contribución a su pensamiento 
consiste en cuestionar las implicancias teóricas de su re-inter-
pretación del complejo de Edipo. A través de la lectura del caso 
de Anna O.4, este artículo revisa el complejo de Edipo freudia-
no con la intención de resaltar el mecanismo por el cual la ley 
paterna deviene pasaje hacia la producción de “abstracciones” 
afectantes (y afectadas) de la vida cotidiana y su “núcleo his-
tórico”. Tal finalidad exige aproximarnos al complejo de Edipo 
desde su sepultamiento, aniquilamiento, destrucción y muerte 
en el paso a un corte melancólico de la relación objetal. Pero al 
igual que Nietzsche se preguntaba por las réplicas del terremo-
to producido con la muerte de Dios (“¿No seguimos oyendo el 
ruido de los sepultureros que han enterrado a Dios?”)5, Freud 
nos invita a indagar sobre la sepultura del complejo de Edipo a 
través de la diferencia anatómica (en la niña) como “melancolía” 
por/para el objeto-padre-ley perdido que retorna transformado 
y transformante.

En la introducción a Freud y los límites del individualismo 
burgués Rozitchner articula una posible validez del psicoanáli-
sis para el pensamiento político. Si bien las necesidades que lo 
llevaron a encontrar en el psicoanálisis un nicho para el pensa-
miento de la militancia son hoy en día de diferente naturaleza 
a las que podríamos justificar en estas páginas, la pregunta que 
lo refiere a su propio deseo nos enseña la dirección del nuestro: 
acercarnos a una noción de subjetividad política en tiempos de 
una lógica neoliberal. No obstante, el objetivo de este artículo es 

	 del cuerpo. Desde la filosofía de Rozitchner, se entendería que lo “simbólico” ocuparía, 
alienaría, el cuerpo marcado por el sentido de la carne materna.

4	 Es importante notar que para este artículo no se tomará a Anna O. como un caso his-
térico estructural. La histeria, aquello que define la forma de ser en el mundo desde 
el ojo clínico, en este texto sirve al objetivo de visualizar la relación del padre-ley-ilu-
sión-alucinación con el cuerpo-alma padeciente. Desde este punto de vista, la estructu-
ra que determina la categoría de la relación no es relevante al propósito de señalar la 
“relación” objetal en el complejo de Edipo. 

5	 Nietzsche, Friedrich. La gaya ciencia. Buenos Aires: Gradifco, 2007, 119.



92

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

dialogar con el aparato teórico de Rozitchner para señalar que 
el carácter ficcional-verdadero de todo encuentro en la vida co-
tidiana produce efectos afectantes de los cuerpos. De ahí que no 
se hará énfasis en la actualidad política del Cono sur, aunque 
no por eso no dejaremos de tenerla en el horizonte de y desde 
nuestras especulaciones teóricas. Interpretar el ojo psicoanalí-
tico que mira la “izquierda” no es un ejercicio gratuito, de más, 
o burgués (peyorativamente hablando), sino que busca develar 
la “verdad” del alcance de lo político en nuestros días. Repensar 
con Rozitchner la economía sexual que encierra el complejo de 
Edipo no significa el cálculo de los cuerpos en una política con-
creta y asible, sino entender la erótica de desprendimiento como 
exceso transformador de la ideología de nuestro presente.

El esfuerzo intelectual de Rozitchner está dirigido a comba-
tir el laberinto de la ideología que aleja a los hombres de su 
verdad subjetiva. Para él, la salida está en reconocer la fuerza 
colectiva interior en cada individuo como fuerza que derrumba 
muros. Desde nuestra perspectiva, ese interior se exterioriza a 
modo de síntoma, funcional o no, en las relaciones con el entor-
no. El laberinto ideológico no solo precede y exige al individuo 
su servidumbre, sino que se auto valida en cada instante de 
cada encuentro con el entorno. Pero a su vez, esa misma ideolo-
gía se topa con el límite que le impone la diferencia anatómica 
de los sexos, esa diferencia de la carne irrumpe en el laberinto 
demandando ser atendida. Si bien la función del padre en el 
complejo de Edipo separa, divide e irrumpe en la relación pri-
mordial con la madre (instancia de formación de la consciencia 
y de lo primordial reprimido), también oficia de apertura, agu-
jero u orificio de pasaje por donde la radical diferencia se hace 
presente.

El caso de Anna O. enseña que la asociación libre en el “tal-
king cure” está acompañada de la “transferencia” de los afectos 
de un cuerpo a otro cuerpo. Una actualización del afecto que va 
más allá de los límites de la palabra que condicionan el encuen-
tro y donde lo contenido desborda al continente. El “desborde”, 
de todas formas, no significa la desaparición del continente sino 



93

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

su dificultad para constituirse como la única vía de acceso a su 
verdad. Si bien la experiencia psicoanalítica reafirma la rela-
ción del cuerpo con lo simbólico, este tiene carácter negativo 
(sintomático) cuando no está al servicio del cauce afectivo. Esto 
no significa que la “causa” del síntoma sea entre “cuerpo” y “len-
guaje”, como se puede inferir a partir de la teoría de la “abre-
acción”6 de Breuer, sino que hay otra naturaleza de la relación 
cuerpo y lenguaje (mente) donde las “ilusiones” son extensiones 
del cuerpo y no un abandono de sí. La tesis consecuente con un 
complejo de Edipo sepultado, y que aquí brevemente expone-
mos, sostiene que la “ilusión” no solo emerge de las relaciones 
corporales sino que también transforma su propia condición 
de “ilusión” al afectar los cuerpos que la impulsan. Desde este 
punto de vista, la “ilusión” se desidentifica, tanto de la relación 
corporal como de sí misma, al entrar en contacto con otras rela-
ciones que se disparan al infinito de los encuentros. De ahí que 
su retorno a las relaciones primarias sea desde un afuera del 
sentido y con su propio peso material.

Dicho de otra forma, al develarse la transferencia Anna O. 
advierte que lo simbólico tiene “cuerpo”. Anna O. ilustra la im-
posibilidad de distinguir entre el contenido y el continente pero 
las “palabras alucinadas” no la alejan de “su verdad” pulsional, 
sino que son la exposición hacia fuera de un interior apasiona-
do que retorna a embriagar, poseer y gozar el cuerpo de Anna 
O. Hay “algo” de esa “palabra” que no puede ser desterrado al 
universo abstracto del abandono de sí ya que el simple hecho 
de que el “conflicto” exista demuestra que la presencia de esa 
“idea” algo material y corporal tiene en el sostener de la energía 
sexual. De lo contrario, la “idea” no podría usurpar, o absorber, 
la energía de empuje del cuerpo si no contara con una “fuente” 

6	 Breuer y Freud, en sus primeros trabajos sobre la histeria, visualizan la abreacción 
como la necesaria descarga del afecto asociado a un evento traumático. A modo de 
válvula de escape, la descarga de energía aliviaría la presión del síntoma. Para más 
información sobre el concepto, acudir a “El mecanismo psíquico de los fenómenos his-
téricos” de 1893.



94

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

de la pulsión7. El caso de Anna O. revela ese “algo” operando en 
las relaciones sociales que sostiene el devenir en lo político de 
la comunidad. 

En una primera instancia, el siguiente apartado, procura es-
tablecer las coordenadas filosóficas de Rozitchner con el objetivo 
de hacernos caminos en la intervención teórica que se propone. 
Posteriormente, a través de la discusión epistolar de Freud con 
Otto Rank, este artículo se posiciona críticamente sobre la lec-
tura de Rozitchner sobre el complejo de Edipo. En esta sección 
se identifican por un lado la necesidad teórica de Rozitchner 
para trastocar el complejo de Edipo, y por el otro los “peligros” 
que señala Freud sobre una psicología temprana. Finalmente, 
la noción de “duelo” abrirá paso hacia una noción de melancolía. 
En la demolición del complejo de Edipo donde el padre opera con 
su entierro, no solo el objeto arcaico de la madre es destruido, 
sino que el padre cae también en su acto. No obstante, el giro 
que proponemos, hace de la diferencia anatómica de los sexos 
el espacio por donde el padre retorna transformado en restos 
materiales intoxicantes y embriagantes. A modo de conclusión, 
el breve y último apartado especula sobre los corolarios políticos 
en el campo perceptivo de la vida cotidiana. 

1. El cuerpo de Rozitchner: la historia de una 
filosofía

En una serie de entrevistas disponibles en Internet desde 
la Biblioteca Nacional Mariano Moreno, Diego Sztulwark intro-
duce temas filosóficos que para el espectador distraído podrían 
pasar por conversaciones arbitrarias sin mayor contenido crí-
tico. Sin embargo, aquellos familiarizados con el pensamiento 
de Rozitchner, no pueden dejar de ver su filosofía en cada mo-
vimiento, en cada comentario que se convierte en una suerte de 
“performance” filosófico, o a la inversa, una filosofía performati-

7	 En su trabajo de 1915, “Las pulsiones y sus destinos”, Freud propone cuatro elementos 
necesarios para la pulsión: el empuje (energía), fuente (la excitación corporal), objeto 
(externo-interno) y fin (satisfacción, agotamiento, finitud de sí misma).



95

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

va. León contando su vida privada y personal mientras que a la 
vez injerta una mirada espesa de filosofía: el contenido de su ser 
traspasa los límites de la formalidad de su pensamiento. Esto 
no es novedad, pues Rozitchner muestra una coherencia que 
resiste al tiempo. Hace más de 40 años, el que fuera su amigo 
por aquellos días, lo describía con formidable sensibilidad. Dice 
Oscar Masotta en el “Prólogo a la primera edición” de Moral 
burguesa y revolución,

Encontraremos un filósofo a la obra en cada hombre con-
creto, nos dice Rozitchner, y atisbaremos en los prisio-
neros de Playa Girón la miseria de la filosofía que los 
refleja. Si la filosofía es la filosofía sin clases sociales, 
sin mal y sin revoluciones nadie será menos filósofo que 
Rozitchner; pero si la filosofía no es más que un intento 
de mantener palpitante la exigencia humana de raciona-
lidad y de universalidad al contacto vivo con el más y las 
tragedias de la historia, podremos llamar filósofo, contra 
su propio gusto, a Rozitchner.8 

Para Rozitchner la producción intelectual no puede ser des-
vinculada de las historias personales. Su filosofía opera en dos 
direcciones mientras que a la vez se sostienen la una a la otra. 
En concreto: la política siempre tiene un referente histórico de 
su accionar, pero esa historia no puede estar separada de las 
condiciones concretas, materiales, maternas, que le dan su ori-
gen, como lo es, por ejemplo, la historia personal de cada agente 
político… y de ahí su materialismo, al que podríamos llamar 
“carnal”. Es por eso que al identificar su historia personal de 
judío, está, a la misma vez, dando cuenta de una Historia colec-
tiva. La relación material, materna, es un terreno donde lo co-
mún, lo compartido, tiene carácter de perceptible “genérico”. A 
diferencia de una Historia que muestra sus caras y el pensador 
debe reconocerse en ella (tal como Lacan declaraba haciendo 

8	 Masotta, Oscar. “Prólogo a la primera edición” En Rozitchner, León. Moral burguesa y 
revolución, Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012, p. 22.



96

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

referencia a Hegel: “Mejor pues renuncie quien no pueda unir 
a su horizonte la subjetividad de su época”)9, para Rozitchner 
la Historia tiene una coordenada local que se abre al universo 
genérico de la humanidad. Así es que cuando Oscar del Barco 
publica su carta abierta/“mea culpa” Rozitchner lo acusa de lle-
gar tarde, de no entender que el pensamiento político no puede 
ser desanudado de su origen, de su “madre”, “materia”, “mater” 
que lo impulsa. La política de la izquierda de los años setenta en 
Argentina estaba tomada por el discurso “paterno” (cristiano) 
ya que la reflexión por el “ser” estaba exenta de su praxis. El 
“No matarás”, con el que del Barco articula su autocrítica, se-
gún Rozitchner está atrapada en la lógica de lo que él entiende 
como Edipo cristiano al imponerse como un mandato universal 
abstracto. Este “No matarás” es de por sí de derechas (de moral 
burguesa) al no dar lugar a un espacio exterior al que la política 
de izquierdas pueda recurrir. Dicho de otra forma: están aque-
llos que “matan” y aquellos que no matan, pero ambos están en 
relación al imperativo que lo prohíbe. Frente a este problema 
dialéctico, Rozitchner acuña una necesidad teórica para la polí-
tica: “existe otra palabra más densa y compleja, ligada a lo sen-
sible del cuerpo de la madre al que se encuentra unida, que se 
ha hecho carne porque primero hizo la nuestra, la que proclama 
sin furia y sin ruido el cálido ‘vivirás’ de lo materno”10. Ese “vi-
virás” del encuentro sensible de los cuerpos buscaría re-encon-
trarse con la materia (madre) que lo originó. La pregunta por 
lo político es una invitación a reencontrarse con la sensibilidad 
individual, con esa sensualidad de la madre que los individuos 
comparten. 

Evidentemente Rozitchner no se refiere a un “individuo” li-
beral, pues su pensamiento rearticula una noción de “individuo” 
arraigado en el mito de lo grupal. Rozitchner desmonta a Freud 

9	 Lacan, Jacques. “Función y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanálisis” En La-
can, Jacques. Escritos 1. Traducción de Tomás Segovia. Buenos Aires: Siglo Veintiuno, 
2007, p. 308.

10	 Rozitchner, León. Acerca de la derrota y de los vencidos. Buenos Aires: Quadrata y 
Ediciones Biblioteca Nacional, 2011, p. 63.



97

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

y lo ubica en los rieles de una “individualidad” des-individuali-
zada de las nociones burguesas y cristianas. La aparente con-
tradicción no es tal si se contextualiza en torno a la noción de 
“materia” a la que Rozitchner hace referencia. 

La recurrencia a la madre y al mito de Edipo, como alegoría 
de una relación social arcaica (y actual en tanto que mito) de la 
cual el individuo y la comunidad son parte, tiene su puntapié 
en la noción de “percepción” que dista de la tradicional kan-
tiana. En su exposición, Rozitchner sigue los pasos de Freud 
para luego introducir sigilosamente los aportes teóricos de la 
fenomenología. Los personajes del Edipo son re-narrados donde 
la madre judía aparece como lo más sensible de la relación de-
rivada de lo “carnal”, mientras que el padre, representante de 
la Ley del Estado en el mito griego, ahora en el judío es porta-
dor de una ley limitada por su sensibilidad material (angustia 
de castración) pero ajeno a esa relación carnal del niño con la 
madre. A través de su caracterización de un complejo cristiano, 
Rozitchner puntualiza en la virgen María el rechazo (que expele 
la “carne”) del “sentido” para subsumirse a la abstracción de un 
“padre-ley” “descarnado” y sin límites. En este arquetipo edípi-
co, para Rozitchner se apoya el Capital y su expansión infinita. 
La vida, consecuentemente, comienza a tener “sentido” en un 
cuerpo abstracto y metafísico. 

En este punto de este breve recorrido es clave entender lo 
ya criticado por Maurice Merleau-Ponty sobre la cartesiana di-
visión del “cuerpo” y “mente” donde el “pensar” deviene la “ra-
zón” de la experiencia del existir. Rozitchner da por sentados los 
hallazgos de la fenomenología al entender que la “percepción” 
ya es de por sí una forma subjetiva del ser arrojado al mundo. 
Dirá Merleau-Ponty: “el hombre no es un espíritu y un cuerpo, 
sino un espíritu con un cuerpo, y solo accede a la verdad de las 
cosas porque su cuerpo está como plantado en ellas”11. Por lo 
que a la experiencia sensible se le presupone un sentido donde 

11	 Merleau-Ponty, Maurice. El mundo de la percepción. Traducción de Víctor Goldstein. 
Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2002, p. 24.



98

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

el “cuerpo”, en tanto que “carne”, traspasa los límites formales 
del encuentro humano. 

La experiencia del encuentro implica una sensibilidad, “no 
como contenidos sensoriales, sino como cierto tipo de simbiosis, 
cierta manera que tiene el exterior de invadirnos, y el recuer-
do no hace aquí más que derivar la armadura de la percepción 
de la que él ha nacido”12. La distancia entre sujeto y objeto se 
desvanece adquiriendo estatuto de “cosa” dado que es la expe-
riencia lo que opera previamente a las categorías kantianas que 
“definirían” a “esa” experiencia en un proceso psicológico. Agre-
ga Merleau-Ponty,

[p]or eso decimos que en la percepción la cosa se nos da 
“en persona” o “en carne y hueso”. […] Así la cosa es el 
correlato de mi cuerpo y, más generalmente, de mi exis-
tencia, de la que mi cuerpo no es más que la estructura 
envarada; se constituye en la presa de mi cuerpo en ella, 
no es primero una significación para el entendimiento, 
sino una estructura accesible a la inspección del cuerpo, 
y si queremos describir lo real tal como se nos aparece en 
la experiencia perceptiva, lo hallamos cargado de predi-
cados antropológicos.13 

La dimensión de la madre es el de la “cosa” ya que “es la ple-
nitud absoluta que mi existencia indivisa proyecta delante de sí 
misma. La unidad de la cosa, más allá de todas sus propiedades 
envaradas, no es un sustrato, un X vacío, un sujeto de inhe-
rencia, sino este único acento que se encuentra en cada una, 
esta única manera de existir, de la que ellas son una expresión 
segunda”14.

Como se puede observar, lejos de una noción de “individuo” 
liberal, el individuo del que habla Rozitchner es el del “único 
acento que se encuentra en cada un[o], esta única manera de 

12	 Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Traducción de Jem Caba-
nes. Barcelona: Planeta-Agostini, 1993, p. 331.

13	 Merleau-Ponty, Fenomenología de la percepción, pp. 333-334.
14	 Merleau-Ponty, Fenomenología de la percepción, pp. 332-333.



99

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

existir”. El correlato de esta apreciación nos lleva a que el indi-
viduo comparte con otros individuos-cosas la experiencia arcai-
ca del amor materno. De ahí que al tener en cuenta la noción 
de “cosa”, ese “individuo” que está con otros no puede ser conte-
nido por la “formalidad” (de los procesos racionales abstractos) 
transcendiendo entonces la individualidad para ser parte del 
“mundo natural”: 

El mundo natural es el horizonte de todos los horizon-
tes, el estilo de todos los estilos, que asegura a mis ex-
periencias una unidad dada y no querida por debajo de 
todas las rupturas de mi vida personal e histórica, y cuyo 
correlato es en mí la existencia dada, general y preper-
sonal, de mis funciones sensoriales en las que hemos en-
contrado la definición de cuerpo.15 

Rozitchner hace más precisa esta conexión con la teoría po-
lítica en su prólogo a “Sobre la cuestión Judía” de Karl Marx. 
Aquí clama por un tipo de materialismo histórico que no deje 
de lado la sensualidad del encuentro corporal, dado que el ma-
terialismo histórico esgrimido por la tradición marxista, con su-
puesta base científica, procura el análisis aséptico, por lo tanto 
abstracto, que remite al imperialismo de la lógica cristiana (y 
por ende capitalista). En este ensayo Rozitchner lee en Marx a 
un “ser genérico” no como “esencia” en la Historia de las Ideas 
(la cual llevaría a las religiones), sino como existencia carnal (y 
nos animaríamos a agregar, sustancial) determinante de las re-
laciones sociales básicas. El prólogo a “Sobre la cuestión judía” 
es una lectura fenomenológica de, para hacer referencia al ilu-
minador ensayo de Vidal Peña García sobre el materialismo de 
Spinoza16, una “materia ontológico-general”. Es por eso que más 
allá de la nominación dictante de “sentido”, la relación humana 
respondería a los restos de esa relación “carnal” arcaica de for-

15	 Merleau-Ponty, Fenomenología de la percepción, p. 343.
16	 Peña García, Vidal. El materialismo de Spinoza. Ensayo sobre la ontología spinozista. 

Madrid: Ediciones de la Revista de Occidente, 1974.



100

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

ma sintomática revelándose, desde sus profundidades carnales, 
como verdad histórica del sujeto y en oposición a las construc-
ciones abstractas del cristianismo.

Desde una perspectiva general la filosofía de Rozitchner tie-
ne un claro tono humanista: devolverle al individuo su poder 
colectivo. Dice Rozitchner: “La recuperación de este poder [co-
lectivo] expropiado es fundamental para transformar cualquier 
proceso histórico en su verdadero nivel. Esta recuperación im-
plica retornar a la fuente misma del poder social, donde el des-
cubrimiento de lo verdaderamente colectivo incluye necesaria-
mente la transformación personal”17. La instancia arcaica del 
colectivo social es para esta filosofía el destino revolucionario 
de los esfuerzos políticos de la izquierda en tiempos de domi-
nio capitalista. El Edipo judío, sin embargo, es el instrumen-
to teórico por el cual se devolvería al individuo su vínculo con 
el poder colectivo. Pero si la matriz relacional del complejo de 
Edipo judío ya estaba instalada en las sociedades arcaicas, ¿por 
qué abandonarlo por la matriz cristiana? Al responder esta pre-
gunta Rozitchner no solo da cuenta del porqué de la política 
moderna, sino que también construye esa relación “arcaica” a 
la que habría que retornar. Este retorno a la “madre-materia”, 
de todos modos, no significa volver por el camino del “padre” 
(simbólico), sino de devolverle a la madre-materia su “poder” 
inmanente. 

En resumen, el trastoque del complejo de Edipo freudiano 
sirve a dos especulaciones a la misma vez: por un lado crea la 
instancia del poder colectivo, material y sensible al regazo ma-
terno a través del Edipo judío; mientras que por el otro da cuen-
ta de la alienación, expropiación y debilidad colectiva a través 
de la ley paterna encarnada en el complejo de Edipo cristiano. 
Dicho de otra forma, la distinción de un complejo de Edipo cris-
tiano y otro judío está enmarcada por esta relación sensible del 
cuerpo materno con el hijo. La discusión que proponemos en 
este artículo se ubica entre las categorías de lo sensible según 

17	 Rozitchner, León. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Losada, 2003. p. 140.



101

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

Rozitchner y la lectura de la respuesta de Freud a Otto Rank 
sobre el complejo de Edipo.

La reinterpretación del complejo de Edipo es nodal a los pos-
tulados políticos y filosóficos de Rozitchner. Este remarca la ten-
sión del complejo de Edipo donde el hijo se enfrentaría con su 
padre a “duelo”. Empleando un lenguaje que podría llevar al 
lector por los falsos rieles de una dialéctica hegeliana, este dice:

el drama del enfrentamiento del niño con las normas 
aparece bajo la forma de un duelo, es decir de un en-
frentamiento por dominar la voluntad del adversario, y 
por lo tanto de una lucha a muerte. Vamos a ver que 
esta lucha a muerte que está presente en el núcleo de 
la subjetividad de cada uno de nosotros –y de la que no 
tenemos memoria– determinará nuestra inclusión den-
tro de la sociedad y las relaciones humanas. Pongo el 
énfasis, como lo hace Freud, en el duelo edípico, porque 
es el que nos va a mostrar el lugar psíquico desde el cual 
esta consolidación de la escisión entre espíritu y cuerpo 
queda tajantemente establecida.18 

La escisión hace paso al espíritu independizado del cuerpo 
transformándose, tal independencia, en la matriz por donde se 
deslizarán las instituciones sociales represivas. Para Rozitch-
ner, la dinámica arcaica que sostiene la falsa idea de indepen-
dencia, tendría a la “fuerza” del cuerpo madre-hijo revelándose 
contra sí misma resultando en que el propio cuerpo queda al 
servicio del amo padre. Dicho de otra manera. En el enfrenta-
miento entre la unidad madre-hijo con el padre-ley, el hijo (ima-
ginariamente) le da muerte al padre. No obstante, debido al 
amor reinante en el niño, la “culpa” redirige parte de la fuerza 
que había sido empleada contra su padre pero ahora contra la 
unidad madre-hijo. El hijo es finalmente derrotado pero no des-
de el cuerpo del padre, sino desde su representante: la ley. Esta 
es el resto del padre muerto que al interiorizarse se auto pro-

18	 Rozitchner, Freud y el problema del poder, p. 37.



102

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

híbe realizar su deseo. La madre es desterrada del imaginario 
de poder para ser reocupado por la figura del padre con la apo-
yatura simbólica de la ley. Las instituciones sociales emplean 
esta energía (fuerza) del cuerpo-madre-hijo-contra-sí-misma a 
su propio favor construyéndose como racionalidad (cristiana) 
que se auto justifica. El afecto del alma “rebelde” del niño (como 
lo llama Rozitchner) es “reprimido” y suprimido por un afecto 
idea contrario y más fuerte: el del padre-Ley. La esclavitud no 
esconde, como en la dialéctica del amo y el esclavo de Hegel, un 
reservarse para sí a través de la acción diferida del cuerpo (en el 
trabajo); sino que es un debilitamiento de las fuerzas del cuerpo 
y su potencia de obrar.

La teorización de Rozitchner exige asumir como premisa esta 
interpretación del Edipo freudiano para entenderse el porqué 
del Edipo cristiano usurparía el poder colectivo materno en su 
relación objetal arcaica. Sin embargo, y como se verá en el si-
guiente apartado, Freud tiene sus objeciones a los procesos psi-
cológicos pre-edípicos. Anna O. nos revela que el “cuadro” sin-
tomático, su lenguaje, su hijo alucinado, su parálisis corporal, 
su “asco”, etc., no deja de rozar, friccionar y producir efectos 
(y afectos). El lenguaje delirante es un “lenguaje natural” que 
tiene espesura a lo largo y ancho de sus modos de expresión. 
En las alucinaciones de Anna O. algo “hay” que hace de soporte 
material de la relación con su propia realidad y la circundante. 
Antes de ingresar en la propuesta de este capítulo, señalare-
mos las tensiones teóricas que nos llevan a releer a Anna O. 
y encontrar a un “padre” no solo portador de la (amenaza de) 
castración, sino también creador de relaciones sociales desde su 
velatorio y entierro. 

2. La madre que la parió
Si bien Anna O. nombró al método psicoanalítico “talking 

cure” también puso a Freud en los rieles de la teorización sobre 
la “transferencia”. Este concepto es particularmente importan-
te porque le brinda “cuerpo” al psicoanálisis. Si el psicoanálisis 
fuera tan solo un “chimney sweeping”, (sinónimo de “talking 



103

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

cure” para Anna O.) un monólogo frente al espejo, o una con-
fesión a un cura, sería suficiente para resolver el sufrimiento 
sintomático como una “abreacción”. Pero el psicoanálisis no es 
solo un “chimney sweeping”. Mientras que por el otro lado, si se 
reduce el psicoanálisis a una relación transferencial (a una ac-
tualización del afecto que daría lugar a un “segundo” nacimien-
to, fin de análisis) este se vería reducido a un grosero “trauma 
de nacimiento”. Las críticas de Freud a la teoría del nacimiento 
del trauma de Otto Rank no son fáciles de obviar, ya que, como 
también la tesis de Rozitchner nos exige, la relación arcaica de 
la madre con el hijo borra al padre como principio sublimatorio 
y transformador de la naturaleza19. Le escribirá Freud a Rank 
en 1924 con tono paternal: 

Tengo mucho que confesar, por ejemplo, mi incapacidad 
para entender cómo la fórmula mágica de remontarse a 
la libido de la madre está al servicio de producir compen-
sación de los efectos ausentes de otros actos de análisis. 
[…] ¿siempre puedes determinar si la libido ha procedi-
do de la madre a otro objeto, o si la madre simplemente 
resulta ser el primer objeto?20  

La pregunta de Freud sobre el objeto esconde la distancia en-
tre la “cosa” (en el sentido que señalábamos en Merleau-Ponty) 
y el “objeto” (ya mediado por el cálculo de la razón), aunque, la 
respuesta la da unas líneas más abajo señalándole a Rank un 
proceso psicológico “demasiado temprano”. Esto no significa que 
Freud niegue una relación arcaica, sino que esa relación no tie-

19	 En Rozitchner el padre está presente como “amenaza” (terror) y púgil del niño, pero no 
como vehículo directo a la sublimación.

20	 “There I have much to confess, e.g. my inability to understand how the magic formula 
of tracing the libido back to the mother is to produce the redeeming effect absent in 
other acts of analysis. […] can you always determine whether the libido has proceeded 
from the mother to another object, or whether the mother simply happened to be the 
first object?” Sigmund Freud a Otto Rank, 27 de Agosto, 1924. En: Lieberman, James y 
Robert Kramer (Ed). Traducción de Gregory C. Ritcher. The Letters of Sigmund Freud 
& Otto Rank. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2012, p. 215.



104

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

ne asignada una distinción (psicológica de objeto) de la pulsión. 
Rank reprocha a Freud negligencia al no tener en cuenta a la 
“madre” como objeto primordial: “[l]a formación real del Yo tie-
ne lugar bajo la influencia de la madre en la fase pre-edípica”21. 
Si bien Rozitchner no tendría problemas en acordar con Rank 
que hay una experiencia con la Cosa-madre temprana, acorda-
ría también, pero ahora con Freud, en que el “objeto” (cálculo de 
la razón) no está dado como a priori en el vínculo con la madre. 
Es por eso que Rozitchner acude y reinterpreta el complejo de 
Edipo, al igual que lo hace Freud, para remarcar la distancia 
entre la Cosa y “objeto” y evitar así caer en un psicologismo 
kantiano. Sin embargo, el ensayo de Freud en respuesta a la 
teoría del trauma de nacimiento, “El sepultamiento del comple-
jo de Edipo” (1924), nos permite discrepar de la propuesta de un 
Edipo judío porque la idea, la ficción, es medular en la configu-
ración del Edipo. Según comenta Ferenczi, el “sepultamiento” 
es un señalamiento teórico dirigido a Otto Rank sobre la impo-
sibilidad de un retorno a la dependencia libidinal madre-hijo, y 
a lo que nosotros le agregamos, que es también consecuencia de 
un origen “demolido”22. 

Para Freud es importante remarcar la presencia del “padre” 
(que acusa haber sido dejado de lado por Rank) más allá de la 
“amenaza de castración”. El “trauma” del nacimiento (inicio de 
la separación simbiótica con la madre), según Freud, es indis-
criminado de sus relaciones libidinales. El nacer es tan absoluto 
como el no-nacer por lo que no resta nada en él que lo consti-
tuya como, por decirlo con el sentido que le hemos brindado, 

21	 “[t]he real formation of the ego takes place under the influence of the mother in the 
pre-Oedipal phase”. Rank, Otto. “Foundations of a Genetic Psychology” en Rank, Otto. 
A Psychology of Difference: The American Lectures. Introducción, selección y edición de 
Robert Kramer. Princeton: Princeton University Press, 1996, pp. 99-105; pp. 101-102. 
Citado en: Lieberman y Kramer, The Letters of Sigmund Freud & Otto Rank, p. 262.

22	 Si trasladamos este señalamiento hacia Rozitchner, se entendería que no hay retorno 
a la “dependencia” libidinal individuo-colectivo ya que ese “origen” arcaico de lo grupal 
está “demolido”. Como se planteará más adelante en este artículo, lo que retorna no es 
el individuo a una instancia arcaica, sino que es esa instancia arcaica la que retorna 
transformada al individuo.  



105

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

una experiencia de la “cosa”23. De forma similar Merleau-Ponty 
refiere a este dilema: “Si estoy siempre y en todas partes, no 
estoy jamás ni en ninguna parte”24. Para Freud en el complejo 
de Edipo se imponen dos tiempos lógicos: por un lado aquél que 
hace a la experiencia de los cuerpos y sus deseos; mientras que 
por el otro se juega la “ecuación simbólica”. Estos tiempos no 
significan una relación cronológica donde primero se da uno y 
después el otro, sino que “obtiene su efecto con posterioridad 
[nachträglich]”25. Más precisamente son tiempos de des-tiem-
pos, de desencuentros, infortunios, desilusiones y “experiencias 
penosas”26 en los que el complejo de Edipo “se iría al fundamen-
to [al entierro] a raíz de su fracaso, como resultado de su impo-
sibilidad interna”27. Este “entierro” tiene un sentido concreto: el 
Edipo es la experiencia arcaica que determina la percepción, y 
no, como se entiende en Rank, una relación pre-edípica objetal 
“emocional” con la madre. Para que haya madre, ha de haber un 
padre e hijo, de haber un padre es porque hay una madre e hijo 
y si hay un hijo es porque también hay un padre y madre. Esto, 
de todas maneras, no implica que las “presencias” de los cuerpos 
no estén ya mediadas por la experiencia que los presupone (una 
madre es una hija, un padre es un hijo, y un hijo es un padre). 

Lo que para Merleau-Ponty se constituye en el “mundo 
natural”, sentido y correlato de la existencia, en Freud es la 
experiencia de un cuerpo ya castrado, por ejemplo una mujer 
ya castrada es la que experimenta un cuerpo ya castrado. Las 

23	 Esta misma lógica es la que emplea Rozitchner contra del Barco en su crítica del “No 
matarás”.

24	 Merleau-Ponty, Fenomenología de la percepción, p. 345.
25	 Freud, Sigmund. “El sepultamiento del complejo de Edipo” En Freud, Sigmund. Obras 

completas, Vol. XIX. Traducción de José Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu 
Editores, 2008, p. 183.

26	 Freud, “El sepultamiento del complejo de Edipo”, p. 181.
27	 Ibid. La “imposibilidad interna” que es “sepultada” se distancia de lo “externo” de los 

tiempos pos-edípicos (instancias de la psicología y de la intervención simbólica: dife-
renciación de un Yo, no-Yo) contradiciendo la premisa máxima de Rozitchner de un ex-
terno(social)-interno que se vuelve arcaico. La salida a esta “sepultura,” o cerrojo que 
le pone Freud a una relación arcaica, sería posible si entendemos la “idea” (“los ruidos 
de los sepultureros” de Dios) como extensión del cuerpo en tanto que materialidad y no 
“modos” de la materia.



106

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

“experiencias penosas” brotan del des-tiempo, del desfase de la 
ecuación simbólica en un mundo que no puede ser capturado 
en su totalidad. No estamos hablando de un “principio de rea-
lidad” que, como Rozitchner revela en Freud y los límites del 
individualismo burgués, ya media con su cálculo, sino de una 
“castración” al nivel de la percepción. 

Freud percibe los efectos de esta “ilusión” no como una falsa 
representación de la realidad sino como el darse a conocer de la 
“experiencia” misma. En otras palabras, como “deseo”. Freud 
es tajante con aquellos que no perciben el alcance de la expe-
riencia de la “ilusión”, del deseo. Rank acusa al psicoanálisis 
de Freud de “especulativo” y pasivo al no actuar directamente 
sobre los lazos libidinales de la madre con el hijo. Esa misma 
observación sobre la clínica es llevada al plano de lo político del 
psicoanálisis por lo que le escribe a Freud: “no olvidemos que 
el movimiento psicoanalítico como tal es una ficción. [Pero] la 
gente que establece un movimiento no es ficción, y francamente, 
estoy cansado de la gente que ahora está ocupada con establecer 
un movimiento psicoanalítico”28. En una rápida epístola donde 
primero repasa los fallos estéticos, y por ende metodológicos de 
su teoría, Freud le responde: “Un demonio maligno te ha dejado 
decir: ‘El movimiento psicoanalítico es solamente una ‘ficción’’, 
y al hacerlo ha puesto las palabras del enemigo en tu boca. Una 
cosa abstracta puede ser también real, y por lo tanto no es fic-
ción”29. Un “demonio”, una ficción religiosa, define el orden pos-
terior político del psicoanálisis bajo la lógica “enemigo-amigo”30. 

28	 “[l]et’s not forget that the psa. [psychoanalytic] movement as such is a fiction. The 
people who establish a movement are no fiction, and frankly, I am fed up with the peo-
ple who are now occupied with establishing a psa. movement” (traducción mía). Otto 
Rank a Sigmund Freud, 9 de Agosto de 1924. En Lieberman and Kramer. The Letters 
of Sigmund Freud & Otto Rank, p. 211.

29	 “An evil demon lets you say: ‘The psychoanalytic movement is only a ‘fiction,’ and in 
so doing puts words of the enemy in your mouth. An abstract thing can also be real, 
and therefore is no ‘fiction.” Sigmund Freud a Otto Rank, 27 de Agosto de 1924. En 
Lieberman y Kramer, The Letters of Sigmund Freud & Otto Rank, p. 216.

30	 No se trata de entender la política (del psicoanálisis) bajo la lógica soberana de Carl 
Schmitt, sino de enfatizar el carácter ficcional (demonio) que lleva a la política cristia-
na sostenida en la decisión del soberano.



107

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

Unas pocas líneas atrás le había apuntado a Rank que su

presentación [de El nacimiento del trauma] lleva una 
gran carga de responsabilidad por las reservas críticas 
que despertó en [Freud] hacia [su] descubrimiento des-
pués de la fascinante primera impresión. Lo correcto 
hubiese sido mostrar cómo la innovación se funda en 
hechos a los que él no se opone, esto es, la teoría de la 
libido, el complejo de Edipo, y el rol de padre.31 

La “forma” de la presentación no es irrelevante, pues Freud 
está apuntando a que “esa” “forma” hace también al “conteni-
do”, mientras que al mismo tiempo la “forma-contenido” es la 
“historia” conceptual espesa del “mundo natural” (ahora cultu-
ral) del psicoanálisis. Una espesura, que no es la correcta, se 
interpone en el procedimiento teórico que llevaría a dar cuenta 
del rol del padre en el complejo de Edipo.  

Rozitchner aprende la lección freudiana y no deja de lado el 
complejo de Edipo. Sin embargo trastoca su forma-contenido al 
acentuar la madre-cuerpo y un padre-terror-muerte. Las conse-
cuencias teóricas de tal dislocamiento (castración) al complejo 
de Edipo nos llevan a reducir la experiencia corporal en tanto 
que pasiones alegres o tristes. En el Edipo de Rozitchner, el hijo 
busca reencontrarse con “cuerpos” que lo reenvíen a la experien-
cia alegre del regazo de la madre, mientras que por otro lado 
las falsas experiencias mediadas por cuerpos apalabrados del 
padre responden a encuentros tristes, inhibidores de la potencia 
obradora y transformadora inmanente en el niño. 

Como se ha dicho, Rozitchner mantiene el complejo de Edipo 
pero trastoca sus roles. Esto le permite abordar la queja freu-
diano de una relación objetal arcaica a través de la configura-

31	 “Your presentation [of  The Trauma of Birth] bears a large burden of responsibility for 
the critical reserve that arose in me toward your discovery after the first fascinating 
impression. The correct thing would have been to show how the innovation is founded 
on available facts you do not oppose, that is, on the libido theory, the Oedipus complex, 
and the role of the father”. Sigmund Freud a Otto Rank, 27 de Agosto de 1924. En 
Lieberman y Kramer, The Letters of Sigmund Freud & Otto Rank, p. 214.



108

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

ción de un padre concreto y limitado en su poder de terror. ¿Por 
qué? Por un lado no cae en la esencia de un origen (como el de 
Rank), mientras que por el otro restituye la lucha por la ma-
dre-materia. Este segundo aspecto del Edipo (judío) está carac-
terizado por el “duelo” (batalla a muerte) de afectos donde los 
contrincantes se enfrentan por la conquista de la madre32. Sin 
embargo, ese “duelo” es también el camino de retorno a la ma-
dre. Esto implica que la matriz relacional del complejo de Edipo, 
para Rozitchner, es pasible hacerla consciente en las relacio-
nes humanas. A través de la historización personal, individual 
(des-individualizado del burgués), el actor político se reencuen-
tra con sus fuerzas maternas-colectivas expropiadas. Contraria-
mente, en su crítica a Rank, Freud envía el complejo de Edipo 
a ser sepultado, enterrado y destruido en las profundidades del 
inconsciente. El complejo de Edipo no es “matriz” de relaciones 
humanas pasibles de ser activadas, sino que es un pasaje por 
donde las relaciones humanas suceden. De ahí que no haya “re-
torno” a la madre y su consecuente poder colectivo, pero eso no 
quita que “algo” retorne de la tumba como resto ahora transfor-
mado que, desidentificado consigo mismo, afecte las relaciones 
humanas en lo social.

Como se planteará en el próximo apartado, “duelo” no solo 
significa lucha a muerte, sino que es también el mecanismo por 
el cual el Yo restituye el objeto perdido. Sabido es, de todas for-
mas, que la naturaleza es perfecta y nada falta en ella. Si ha de 
faltar algo que demande su restitución, esto sería en el plano de 
lo simbólico (lugar de las equivalencias). La melancolía, enten-
dida en un principio como el “duelo” patológico, nos ofrece un 
camino por donde las ideas, alucinaciones, ficciones y palabras 
son excretadas y paridas a modo de exceso transformador de 
la materia. La crítica de Freud a Rank, al poner en relieve la 
tensión entre objeto arcaico y pos-edípico, identifica un proceso 

32	 El duelo en Rozitchner oficia a modo de lucha sin vencedor ni vencido... todavía. Más 
allá de la abrumadora presencia del capital (en los rieles del cristianismo), para él se 
hace necesario sostener la tensión del duelo como vía a un posible reencuentro con las 
fuerzas revolucionarias que transformen la realidad del diario vivir.



109

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

psicológico temprano problemático para el psicoanálisis. Freud 
responde con un “sepultamiento” del complejo de Edipo ya que 
desde ahí, desde su sepulcro, los procesos psicológicos tienen 
semejanzas con sus procesos conscientes. Desde el sepulcro, el 
Edipo estaría vaciado de sentido, pero no por eso de acción y 
reacción. 

3. De la identificación al padre muerto a la parte 
sádica que arrastra en su caída

La “lucha” (duelo) a muerte del niño con el padre es la entra-
da al mundo de la cultura: con el endorso de la fuerza de la ma-
dre, el niño estaría en condiciones de dar muerte (imaginaria, 
como también lo es el endorso de la madre) al padre. Paradojal-
mente, y debido a la “culpa”, el niño renuncia a su pasado junto 
a la madre para entregarse al padre muerte. Dice este: 

La culpa judía […] es el resultado de un combate, la 
respuesta mortífera ante la amenaza de castración del 
padre para evitar el incesto del hijo con la madre. Culpa 
es lo que siente el hijo por haberlo asesinado (imagina-
riamente) para quedarse con ella, dice Freud, pero de lo 
cual resulta paradójicamente que, vencedor arrepentido, 
tuvo que abandonar y darle vida al padre muerto en el 
mismo lugar donde ella antes reinaba.33  

¿Por qué el niño no toma a la madre para sí? ¿Por qué, si se-
guimos el mito marxiano de la expropiación violenta de los me-
dios de subsistencia, el niño más débil, menos inteligente pero 
vencedor al contar con el endorso de la fraternidad, no ejerce su 
dominio sobre la tierra? La respuesta de Rozitchner elevaría a 
la “culpa” como el afecto que experimenta el cuerpo (en tanto 
que referido al alma), reprime a la madre arcaica y se entrega a 
la ley del padre muerto. 

Esta lógica en el caso concreto de Anna O. nos llevaría a in-

33	 Rozitchner, León. La Cosa y la Cruz. Cristianismo y Capitalismo (En torno a las Con-
fesiones de San Agustín). Buenos Aires: Losada, 2007, p. 273.



110

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

terpretar su padecer con el siguiente sentido: La muerte del 
padre traspasa las envestiduras libidinales a su opuesto (sín-
tomas) en forma de “culpa” por el deseo de quererlo muerto por 
no haberle dado el hijo que ella deseaba para satisfacer su nar-
cisismo. La “culpa” activaría un desesperado intento de resti-
tución del padre más allá del principio de realidad: el delirio. 
La “culpa” es la “fórmula mágica” que interrumpe la libido de 
re-encontrarse con su goce onanista-madre (en Anna sería un 
goce onanista “padre” porque es él quien le daría un pene-hijo). 
La “culpa” es la “paradoja” que resta al lugar de vencedor y pasa 
a consumir la fuerza interior del endorso fraterno-materno y a 
la misma vez, como un apéndice superfluo pero ahora infectado, 
el padre cristiano interpone su infinito celestial con un “apretón 
de manos”. Esta dinámica en la dimensión de la Cosa, de la ma-
dre, deja a la angustia de castración (al “terror” del padre) como 
la punta del iceberg de la que la retórica cristiana se agarraría 
para retener, reprimir y privar al niño de reclamar por los pla-
ceres maternos.

El corto ensayo de Freud sobre el “sepultamiento” (o “demo-
lición” como lo llama en El yo y el ello) del Edipo revela que la 
teoría de la libido no puede reducirse a las pasiones “alegre” o 
“triste” de los cuerpos. La “servidumbre” del Yo no es solo un 
síntoma más bajo la “descorporización” (o desterritorización) 
del cuerpo. El padre, como nos muestra Anna O., no está como 
garante imaginario, abstracto y celestial de una promesa de fu-
turo ni de angustia de castración en lo terrenal, finito y concre-
to de su fuerza corporal; sino que es el resto putrefacto de un 
cuerpo en descomposición que envicia el aire, turba la mirada, 
embriaga los oídos, extasía el cuerpo, e inhibe la boca que tra-
ga. La muerte del padre no deja atrás la ley a la que el hijo se 
identifica con la esperanza de no retaliación futura, sino que el 
Yo se identifica por un lado a la nada que queda, y por el otro al 
duelo destructivo que devino en nada. Si bien el volcarse hacia 
el padre de lo simbólico sigue operando como promesa, este in-
tento fallido, errado y errante de “resarcimiento” que se abre a 
la verbalización y su consecuente cadena de sentido, ese padre 



111

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

también reafirma la presencia carnal de un cuerpo en putrefac-
ción. La carne del padre invade los sentidos contaminándolos de 
una nueva lógica de sentido. La “relación” de la que se sostienen 
ambos cuerpos tiene lugar en el sin-lugar de la diferencia anató-
mica de los cuerpos sexuados. Freud, al hablar del Edipo, hace 
hincapié en esta diferencia anatómica ya que la “niñita acepta 
la castración como un hecho consumado”34. Más allá de las con-
troversias que generan los análisis freudianos sobre la mujer, 
nos interesa insistir en el desplazamiento de la libido objetal 
hacia otro objeto dado que para Freud el cuerpo es con órganos 
sexuales35.

La renuncia al pene no se soportará sin un intento de 
resarcimiento. La muchacha se desliza –a lo largo de 
una ecuación simbólica, diríamos–del pene al hijo, su 
complejo de Edipo culmina en el deseo, alimentado por 
mucho tiempo, de recibir como regalo un hijo del padre, 
parirle un hijo.36 

En el caso de que Anna O. fuese un hombre que se ha trans-
formado en mujer, se supondría que el desplazamiento del “pene 
al hijo” disloca la libido corporal “culminando” (o “sepultando”) 
con el deseo (la experiencia de una ilusión) de placer onanista. 
La “ecuación simbólica”, entonces, es el sostén por donde la mu-
chacha (ex–hombre) “se desliza” hacia el deseo de un hijo que, 
dado su aplazamiento, deviene abstracto y del futuro (y agrega-
ríamos con Rozitchner, cristiano), tanto como el “pene” de ese 
pasado que no tuvo.

Por un lado, es cierto que la mujer aplazaría ese “hijo/pene” 
de los placeres concretos de la carne, pero por el otro, eso no 
significa que la sexualidad femenina se remita a la virginidad 
como sensualidad abstracta (cristiana). Contrariamente, la di-

34	 Freud, “El sepultamiento del complejo de Edipo”, p. 186.
35	 Al decir que el cuerpo es con órganos sexuales nos referimos a que hay algo de la per-

cepción que ya está atravesada por el sentido.
36	 Freud, “El sepultamiento del complejo de Edipo”, p. 186.



112

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

ferencia anatómica de los cuerpos nos exige entender el Edipo 
ya no como el “hijo” (con pene y su consecuente “angustia de cas-
tración”, duelo-lucha y posterior culpa), sino con su “diferencia”. 
¿Cómo esta “diferencia” anatómica, corte y pasaje al correlato 
psicológico (pos-edípico), nos ayuda a entender las ideas-aluci-
naciones de Anna O. en tanto que “verdad” revelada? 

Anna O. nos expone otro tipo de goce sexual que no pasa por 
el orden sensual masculino, sino que es consecuencia del aban-
dono (“renuncia”) del pene que nunca tuvo. Este es un goce que 
se da al borde del lecho de muerte del padre en un “martirizar, 
martirizar”. La cercanía de la muerte y su posterior presencia 
desata las alucinaciones de palabras extranjeras que afectan al 
cuerpo-carne de Anna O. La muerte del padre no se lleva consi-
go la “ilusión” de un hijo y la promesa de un goce onanista en el 
que las alucinaciones intentarían restituirlo (con su promesa), 
sino que, a partir de ese momento, es más presente e insistente 
en su condición de goce. La transferencia reactiva al “pene-hijo” 
acarreando las alucinaciones que, más allá del empobrecimien-
to del Yo, son su goce actual del cuerpo. El “sepultamiento” del 
Edipo remite a la diferencia anatómica como “castración” consu-
mada (violencia del padre), es decir, como una herida por donde 
los órganos sensoriales se encuentran con los objetos amados. 
Las implicancias indirectas, desde la interpretación de un Edi-
po cristiano, señalan a una reafirmación de la violencia paterna 
(“castración”) como “deseo” de ofrecerse al otro pasivamente a 
modo de carne-conducto (del sentido del mundo). Sin embargo, 
la castración no es una “falta” o un “error”, sino un dislocamien-
to del placer corporal. La Cosa que es percibida intensificando 
el placer (la boca con el pecho materno), por su misma condi-
ción de estar en el mundo (y ser el núcleo del tiempo mismo), es 
abandonada en su “localidad” como consecuencia de su propia 
condición “intersensorial” (un chupete que no abraza con el ca-
lor materno, pero que se ofrece con su “chupeticidad” para ser 
“chupado”). No obstante, la estela, o la erótica, del pecho ma-
terno no desaparece, sino que como un espíritu guardián de la 
“pechocidad” reclama su entera pertenencia al mundo natural. 



113

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

El pecho alucinado contiene todo el poder de la experiencia del 
pecho en tanto que llama y susurra al oído los goces de la car-
ne. Ni la ficción, ni la alucinación, dejan de poseer la “energía” 
libidinal de la Cosa, ya que por más que sean diferentes y la 
primera no tenga la “espesura de duración” de la percepción37, 
los cuerpos están “embriagados” por la ilusión. 

La “demolición” del padre, al igual que el Dios muerto de 
Nietzsche, no deja de “retornar” con moléculas putrefactas que 
penetran las fosas nasales, retuercen los ojos de Anna, se ex-
tienden sobre la cama paralizando su brazo e inhibiendo su len-
gua. El “duelo” a muerte no es una batalla campal donde uno 
se impone sobre el otro y por ende un cuerpo (espectral) declara 
su soberanía sobre el otro; sino que el “duelo”, al igual que en la 
melancolía, “se comporta como una herida abierta, [que] atrae 
hacia sí desde todas partes energías de investidura […] y vacía 
al yo hasta el empobrecimiento total”38. En el escenario del com-
plejo de Edipo, donde una vez sepultado y la envestidura del 
objeto es reemplazada por la identificación de la fase oral, el Su-
peryo deviene su heredero. Dicho de otra forma, el Superyo no 
es la figura del padre que encarna la ley en la sociedad, sino que 

la investidura de amor del melancólico [que Freud en El 
yo y el ello lo extenderá al carácter general de las perso-
nas] en relación con su objeto ha experimentado un des-
tino doble; en una parte ha regresado a la identificación, 
pero, en otra parte, bajo la influencia del conflicto de am-
bivalencia, fue trasladada hacia atrás, hacia la etapa del 
sadismo más próxima a ese conflicto.39 

La ambivalencia de objeto a la que se refiere Freud (y que se 
podría entender en Rozitchner como parte del duelo-batalla) no 
está definida aún, y por eso su condición de “ambivalente”, dado 

37	 Merleau-Ponty, Fenomenología de la percepción, p. 352
38	 Freud, Sigmund. “Duelo y melancolía” En Freud, Sigmund. Obras completas, Vol. XIV. 

Traducción de José Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu Editores, 2008, p. 250.
39	 Freud, “Duelo y melancolía”, p. 249.



114

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

que no tiene posición sobre el objeto que la determine hacia la 
libertad de obrar y crear (el sadismo puede ser hacia y desde la 
madre, por ejemplo). La pérdida del objeto en la melancolía es 
un “hecho consumado” y sepultado donde no hay “restitución” 
del padre vía transacción simbólica (intento de “resarcimiento”, 
identificación con la ley), sino una identificación con la “nada” 
de lo que “hay” que se vuelve al Yo vía narcisismo primario (goce 
onanista). Esa “nada” que es se desprende del cuerpo muerto y 
llama a Anna O. a gozar de los encuentros furtivos, violentos y 
autodestructivos que proporciona la media luz del anochecer en 
un “ensueño”40. Es por esto que el sepultamiento del Edipo no da 
lugar a un nuevo sujeto militante de una política de izquierdas, 
como tampoco lo hace con una de derechas; sino que al sepul-
tarlo, como en la melancolía, invita a gozar de la embriaguez, 
intoxicación y contaminación que acarrean las alucinaciones 
e ideas del cuerpo político en descomposición. Contaminación 
destructiva, o “peste” (como llamó Freud al psicoanálisis), acom-
pañada de la ambivalencia sádica y sin dirección de un Yo-indi-
viduo finito.

4. El cuerpo putrefacto de lo político
Frente a las elecciones presidenciales del 2015 en Argentina 

la pregunta eterna por el saber del pueblo, por su “servidumbre 
voluntaria”, por su “automartirio gozoso”, se vuelve a imponer. 
Suponer que el pueblo “no sabe lo que hace” es del mismo or-
den de aquel Cristo en la Cruz que pedía perdón a su padre 
en nombre de los hombres. Más allá de que nos cueste asumir 
que la llamada clase media Argentina “algo” sabe de su propio 
goce pequeño burgués, en tiempos neoliberales la pregunta por 
el “sujeto” puede ser asociada al “duelo” por el objeto perdido 
de la política. La especulación teórica aquí presentada propone 
otro destino: tal vez estos tiempos sean más de una identifica-

40	 En “Duelo y melancolía” Freud observa que el “atardecer” alivia la excitación de las 
investiduras atraídas por la “herida” del Yo (p. 250).



115

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

ción narcisista como en la melancolía donde el dolor ambivalen-
te de un arrebato sádico contra el Yo nos lleve, al igual que a 
Anna O., por el goce atado a los restos putrefactos del objeto (de 
lo político) sepultado. Tal vez, al igual que los sepultureros del 
Dios de Nietzsche, escuchemos el ruido de las palas y su cuer-
po putrefacto nos invite a comer de él para intoxicarnos, em-
briagarnos y enfermarnos de irracionalidad política. Los riesgos 
de tal “irracionalidad” están ya determinados por el horizonte 
histórico de las experiencias corporales: una madre que goza 
a su hijo al identificarse con el objeto de amor que nunca tuvo 
pero que siempre ha perdido; la Historia que goza a su pueblo al 
identificarse con una libertad que nunca tuvo pero que siempre 
ha perdido.



116

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Marcelino Viera

Bibliografía

Breuer, Josef y Sigmund Freud. “Estudios sobre la histeria” En Freud, 
Sigmund. Obras completas, Vol. II. Traducción de José Luis 
Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu Editores, 2008, pp. 23-313.

Freud, Sigmund. “Duelo y melancolía” En Freud, Sigmund. Obras 
completas, Vol. XIV. Traducción de José Luis Etcheverry. Buenos 
Aires: Amorrortu Editores, 2008, pp. 241-255.

	 —. “El sepultamiento del complejo de Edipo” En Freud, Sigmund. 
Obras completas, Vol. XIX. Traducción de José Luis Etcheverry. 
Buenos Aires: Amorrortu Editores, 2008, p. 181-187.

Lacan, Jacques. “Función y campo de la palabra y del lenguaje en 
psicoanálisis” En Lacan, Jacques. Escritos 1. Traducción de Tomás 
Segovia. Buenos Aires: Siglo Veintiuno, 2007.

Lieberman, James y Robert Kramer (Ed). Traducción de Gregory C. 
Ritcher. The Letters of Sigmund Freud & Otto Rank. Baltimore: 
Johns Hopkins University Press, 2012.

Masotta, Oscar. “Prólogo a la primera edición” En Rozitchner, León. Moral 
burguesa y revolución, Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 
2012, pp. 21-22.

Merleau-Ponty, Maurice. El mundo de la percepción. Traducción de Víctor 
Goldstein. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2002.

	 —. Fenomenología de la percepción. Traducción de Jem Cabanes. 
Barecelona: Planeta-Agostini, 1993

Nietzsche, Friedrich. La gaya ciencia. Buenos Aires: Gradifco, 2007.

Peña García, Vidal. El materialismo de Spinoza. Ensayo sobre la ontología 
spinozista. Madrid: Ediciones de la Revista de Occidente, 1974.

Rank, Otto. A Psychology of Difference: The American Lectures. 
Introducción, selección y edición de Robert Kramer. Princeton: 
Princeton University Press, 1996.

Rozitchner, León. Acerca de la derrota y de los vencidos. Buenos Aires: 
Quadrata y Ediciones Biblioteca Nacional, 2011.

	 —. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Losada, 2003.



117

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Del padre simbólico a la carne putrefacta de lo político

	 —. Freud y los límites del individualismo burgués. México: Siglo 
Veintiuno Editores, 1972.

	 —. La Cosa y la Cruz. Cristianismo y Capitalismo (En torno a las 
Confesiones de San Agustín). Buenos Aires: Losada, 2007.



118

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 118-148

ISSN: 0719-3408

Sobre la presencia de 
Merleau-Ponty en los escritos 

tempranos de León Rozitchner

Pedro Guillermo Yagüe
Universidad de Buenos Aires

Resumen: 
Merleau-Ponty fue uno de los filósofos más influyentes en la extensa 

obra de León Rozitchner. Su influencia, que se remonta a la época de estu-
diante en La Sorbonne, abrió problemáticas y otorgó conceptos que se en-
cuentran desde el principio hasta el final de la obra del filósofo argentino. 
En el siguiente trabajo nos proponemos indagar la presencia de la filosofía 
merleau-pontiana en los escritos tempranos de León Rozitchner. Nuestro 
análisis irá desde su primera publicación en la revista Contorno en 1955 
hasta 1963, año en el que se desarrolló su conocida polémica con el profe-
sor Conrado Eggers Lan.

Palabras clave: Merleau-Ponty, Rozitchner, cuerpo, mundo, afectividad.

Abstract: 
Merleau-Ponty has proven to be of the most important influences for 

León Rozitchner, beginning with the latter’s study at La Sorbonne. In this 
paper I propose to investigate the presence of Merleau-Pontian philoso-
phy in the early writings of León Rozitchner. My analysis will begin with 
Rozitchner’s first publication in the journal Contorno in 1955, until 1963, 
the year in which he developed his famous polemic with Professor Conrado 
Eggers Lan.

Keywords: Merleau-Ponty, Rozitchner, body, world, affectivity.



119

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

1. Introducción
En 1948, a sus veinticuatro años, León Rozitchner decidió 

abandonar sus estudios en Medicina y Filosofía en Buenos Ai-
res y partir hacia Francia para ingresar a la carrera de Filoso-
fía en La Sorbonne. Los motivos de su decisión fueron diversos 
aunque se fundaron principalmente en el agobio que la situa-
ción peronista le estaba produciendo: enseñanza religiosa en las 
escuelas públicas, marchas militares y, sobre todo, la vivencia 
de una asfixiante política de represión sexual1. Por eso París: 
Rozitchner buscó en la capital francesa un tipo de liberación 
filosófica y vital que no estaba pudiendo encontrar en Buenos 
Aires. Y fue allí donde el espesor de su interrogación filosófica 
comenzó a forjarse. En Paris asistió a los cursos de los princi-
pales profesores del momento: Piaget, Bachelard, Jean Wahl, 
Hippolyte, Ricoeur y Merleau-Ponty. De todos ellos fue este últi-
mo quien dejó la marca más fuerte en lo que, algunos años más 
tarde, comenzaría a constituirse como el pensamiento filosófico 
de León Rozitchner.

A mediados de los años cincuenta, luego de haberse gradua-
do como licenciado, Rozitchner emprendió su regreso a Buenos 
Aires. Al llegar retomó contacto con David Viñas quien entonces 
se encontraba dirigiendo junto a su hermano Ismael la revis-
ta Contorno. Ese reencuentro le abrió a Rozitchner un camino 
que le permitiría escribir sus primeros artículos en la revista 
y formar parte del comité de dirección de la misma. Fue en los 
textos de Contorno donde el filósofo argentino comenzó a des-
plegar algunos de los conceptos y problemas importados de su 
experiencia en Francia. 

En los años 1956 y 1957 se publicaron en la Argentina dos 
libros de Merleau-Ponty: Humanismo y terror y Las aventuras 

1	 En una entrevista de agosto de 1991 para la revista Sex Humor León Rozitchner con-
taba que “También me fui, además, para conocer mujeres. Para vivir una relación con 
las mujeres, que aquí era muy difícil de vivir. Fui para encontrar una liberación a nivel 
también de la relación de pareja. No era solamente la sexualidad, implicaba la libertad 
del cuerpo, de sentir y de vivir. París era el lugar de la sensualidad, del erotismo, con 
una larga historia en todo esto”. Rozitchner, León. “Reportaje a un filósofo”. Sex hu-
mor, no 167, agosto 1991.



120

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

de la dialéctica. Ambas traducciones fueron realizadas por un 
joven León Rozitchner, quien ya se encontraba atrapado por 
aquellos problemas teóricos abiertos en la convergencia de fe-
nomenología y marxismo. Tanto a través de las traducciones de 
sus obras como de la incorporación de sus problemas teórico-po-
líticos en el campo intelectual argentino, el teórico de Chivilcoy 
se consolidó como uno de los principales introductores del pen-
samiento de Merleau-Ponty en Latinoamérica.

En mayo de 1962 la editorial de la Universidad de Buenos 
Aires publicó Persona y comunidad: ensayo sobre la significación 
ética de la afectividad en Max Scheler, tesis doctoral de León 
Rozitchner presentada en noviembre de 1960 bajo la dirección de 
Jean Wahl en La Sorbonne. La tesis, redactada principalmente 
en la ciudad de Buenos Aires, desarrolló a lo largo de sus páginas 
una lúcida crítica de los fundamentos de la afectividad en la teo-
ría filosófica de Max Scheler. Rozitchner llevó a cabo esta crítica 
desde una perspectiva materialista, retomando el cruce de feno-
menología y marxismo abierto, entre otros, por Merleau-Ponty. 
Un año después de la publicación de su libro Rozitchner entabló 
una disputa pública con el profesor Conrado Eggers Lan, a lo lar-
go de la cual puso en cuestión la afectividad idealista y cristiana 
subyacente en el posicionamiento político y filosófico del profesor 
argentino. La tesis doctoral sobre Scheler y el debate con Eggers 
Lan aparecen como el reverso y el anverso de una misma pro-
blemática teórica: la cuestión sobre el fundamento material e 
histórico de la constitución afectiva de los hombres.

En el presente trabajo nos proponemos rastrear la presencia 
del pensamiento de Merleau-Ponty en estos primeros escritos 
de León Rozitchner. Durante este breve período que se extien-
de entre los años 1955 (primera publicación de Rozitchner en 
Contorno) y 1963 (debate público con el profesor Eggers Lan) 
el filósofo argentino desarrolla, a la luz del pensamiento mer-
leau-pontiano, muchos de los problemas teóricos que no dejarán 
de estar presentes en su obra. El filósofo francés se presentó 
desde aquellos años como una influencia determinante desde la 
que la reflexión filosófica de León Rozitchner sentaría sus bases.



121

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

2. Los años Contorno
En noviembre de 1953 se produjo la aparición de Contorno. 

El primero de los pocos números que sacaría la revista se publi-
có bajo la dirección de Ismael Viñas, los tres siguientes fueron 
dirigidos por él y su hermano David, y recién en el número 5-6 
se constituiría un comité de dirección más amplio, del que for-
maría parte León Rozitchner. Más allá de los subgrupos exis-
tentes entre los colaboradores de la revista, los hermanos Viñas 
marcaron de principio a fin lo que podríamos llamar “la línea 
editorial” de Contorno. Con el paso de los años la revista fue ad-
quiriendo una mística que radicó principalmente en el hecho de 
haber producido, tanto en el campo de la intelectualidad como 
en el de la crítica literaria argentina, una significativa renova-
ción. 

Como bien señala Marcela Croce la revista encontró dos mo-
delos a partir de los que constituirse2. El primero, Les Temps 
Modernes, fundada en 1945 por Jean-Paul Sartre, Simone de 
Beauvoir y Maurice Merleau-Ponty, que supo inaugurar en la 
Francia de postguerra un modelo de revista en el que la crítica 
literaria, la intervención política y filosófica se entrelazaron al 
punto de no poder diferenciarse. Este tipo de entrelazamiento 
sirvió de espejo para los jóvenes intelectuales de Contorno. El 
otro modelo, a diferencia de Les Temps Modernes, no operó des-
de la identificación, sino desde la oposición: la revista argentina 
Sur, dirigida desde 1931 por Victoria Ocampo. La ruptura con 
la tradición “aristocrática”3 de dicha revista surgió como impul-
so fundamental para la creación de este nuevo espacio en la 
intelectualidad argentina. Les Temps Modernes como espejo en 
el que reflejarse y Sur como modelo al que oponerse fueron los 
elementos constitutivos que dieron lugar a la formación de la 
revista.

2	 Croce, Marcela. Contorno. Izquierda y proyecto cultural. Buenos Aires: Ediciones Coli-
hue, 1996.

3	 Cabe señalar la heterogeneidad presente en los colaboradores con la revista Sur. In-
cluso algunos contornistas, como Sebreli, participaron de ella. David Viñas también 
publicó en 1953 para Sur una reseña de un libro de poemas de Solero.



122

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

Fue a través de la influencia de los intelectuales franceses 
que Contorno incorporó el entrecruzamiento de fenomenología 
y marxismo como matriz hermenéutica para analizar tanto la 
realidad política como la literaria. Si bien es cierto que no to-
dos los miembros de la mítica revista argentina recuperaron 
esta línea teórico-política, sí puede afirmarse que sus catego-
rías ocuparon en los distintos números un lugar dominante. En 
su introducción a la edición facsimilar de Contorno editada por 
la Biblioteca Nacional, Ismael Viñas recuerda que casi todos 
los artículos escritos sobre la revista sostienen que ellos fue-
ron sartreanos4. Sin embargo, bien señala, esa es una de las 
tantas afirmaciones que pertenecen más a la leyenda que a la 
realidad5. En relación con Rozitchner Ismael Viñas señala: “[de] 
León Rozitchner sé que protestó cuando lo llamaron sartrea-
no, pues él era discípulo de Merleau-Ponty”6. Esta afirmación 
contradice la de Croce, quien había señalado en su libro sobre 
la revista que los contornistas eligieron a Sartre por sobre Mer-
leau-Ponty a la hora de posicionarse filosófica y políticamente7. 
El equívoco de esta afirmación se verifica particularmente en el 
caso de León Rozitchner quien, no sólo se reconocía discípulo de 
Merleau-Ponty, sino que utilizó sus categorías en cada uno de 
sus artículos.

El número 5/6 de Contorno, dedicado a la novela argentina, 
se publicó durante septiembre de 1955, mismo mes en el que 
Perón fue derrocado por la autodenominada Revolución Liber-
tadora. La cercanía al acontecimiento imposibilitó su referencia 
en la revista. Referencia que recién aparecería en el siguiente 

4	 Ver, por ejemplo, Sarlo, Beatriz. “Los dos ojos de Contorno”. Punto de vista, Año IV, no 
13, noviembre 1981, pp. 3- 8.

5	 Los únicos que podríamos llamar verdaderamente sartreanos furon Sebrelli, Correas 
y Masotta, que si bien fueron conocidos por sus colaboraciones en la revista, ninguno 
de ellos participó del Comité de Dirección de Contorno. 

6	 Viñas, Ismael. “Una historia de Contorno” En Contorno: edición facsimilar. Buenos 
Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2007, p. V.

7	 “La función del intelectual no coincide con la del político para Merleau-Ponty, y ello 
introduce a la vocería como un problema que justamente lleva a que los miembros de 
Contorno elijan a Sartre frente a Merleu-Ponty”. Croce, Contorno. Izquierda y proyecto 
cultural, p. 24.



123

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

número. En el 5/6 se publicó la primera editorial de Contorno 
que, por su título, parecía un presagio de aquel hecho histórico 
al que los artículos no llegaron a referirse: “Terrorismo y com-
plicidad”. Este número, como señalamos, inauguró la participa-
ción de León Rozitchner como colaborador y miembro del comité 
director de la revista. 

En su artículo “Comunicación y servidumbre: Mallea”, el filó-
sofo argentino desarrolló una lúcida reflexión sobre qué quiere 
decir escribir y pensar en tanto expresión del ser histórico y 
personal. Croce afirma que en este texto puede advertirse la 
aplicación del “método de Sartre” confundiendo una vez más 
su presencia con la de Merleau-Ponty, verdadera influencia so-
bre el pensamiento de León Rozitchner en este artículo. Es, de 
hecho, el concepto merleau-pontiano de “comunicación” el que, 
luego de una extensa introducción filosófica, estructura la lectu-
ra que Rozitchner hace de la obra de Mallea8. 

Ya desde el principio de su texto Rozitchner apela a la noción 
merleau-pontiana de expresión para pensar el sentido presente 
en el acto de escribir. Esta categoría en relación con la escritu-
ra es pensada por el joven filósofo argentino como aquello que 
vislumbra “la situación fundamental a partir de la cual se hace 
emerger del silencio la palabra (…) escribir es una manera más 
de manifestar su situación histórica y a través de ella su con-
dición metafísica”9. Dicha afirmación recuerda algunos pasajes 
de Fenomenología de la percepción, en los que Merleau-Ponty 
sostiene la necesidad de que “la palabra y el vocablo dejen de 

8	 Podría encontrarse como antecedente a esta estrategia de lectura un artículo publica-
do por León Rozitchner en el año 1954 para el octavo número de la revista Centro. En 
dicho texto el joven filósofo realiza una crítica a la obra “El Juez” de Héctor A. Murena. 
En ella Rozitchner realiza un análisis crítico de la obra de Murena, a quien conociera 
durante los años cuarenta en la Facultad de Filosofía y Letras (UBA), y con quien 
revitalizaría la revista del centro de estudiantes Verbum. A lo largo de su artículo 
Rozitchner afirma en diversas ocasiones que la obra “El Juez” no enciende ninguna 
luz sobre el problema social e histórico de la incomunicabilidad. El joven filósofo consi-
derará problemática la incapacidad de Murena para plasmar en su propia producción 
artística el drama que nuestra época plantea.

9	 Rozitchner, León. “Comunicación y servidumbre: Mallea”. En Contorno: edición facsi-
milar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2007, p. 88.



124

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

ser una manera de designar el objeto o el pensamiento, para 
pasar a ser la presencia de este pensamiento en el mundo sen-
sible, y no su vestido, sino su emblema o cuerpo”10. La palabra 
aparece entonces como una operación de expresión que abre un 
nuevo campo, una nueva dimensión de la experiencia. El acto 
de escribir se presenta entonces como resultado materializado 
de las adquisiciones culturales e históricas del cuerpo vivido. La 
palabra expresa un sentido: el de las vivencias condensadas en 
el propio cuerpo. Y es este sentido, justamente, el que posibilita 
la comunicación.

El acto de escribir aparece entonces como la posibilidad de 
traspasar el umbral de las preocupaciones cotidianas para así 
abrir una trama diferente: aquella que permite indagar lo que 
el paso del tiempo fue sedimentando en el propio cuerpo del que 
escribe. Una apertura al mundo y a los otros que el escritor lo-
gra a través de la palabra. Es a partir de estos lineamientos 
merleau-pontianos que León Rozitchner encuentra un criterio 
de análisis de la obra de Mallea. El escritor será juzgado por la 
apertura que su palabra exprese sobre lo vivido, por su capaci-
dad para recuperar la experiencia vivida y volcarla en el mundo 
que toda obra literaria inventa. La obra del escritor aparecerá 
como la verificación de su capacidad de suscitar en el propio 
cuerpo lo que la historia ha sedimentado en él.

Es a partir de este criterio que León Rozitchner ahonda en la 
noción merleau-pontiana de comunicación. El cuerpo aparece, 
según el filósofo francés, como nuestro medio de comunicación 
con el mundo y los otros. El cuerpo es el “horizonte latente de 
nuestra experiencia, sin cesar presente, también él, antes de 
todo pensamiento determinante”11. Por eso es que la escritura 
se presenta como una puesta en juego del cuerpo, como una ca-
pacidad del mismo de abrirse mediante el acto de comunicación 
a los demás. Es por eso también que León Rozitchner, reelabo-
rando el concepto de Merleau-Ponty, sostiene que

10	 Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Barcelona: Proyectos Edito-
riales, 1985, p. 199.

11	 Merleau-Ponty, Fenomenología, p. 110. 



125

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

La comunicación implica al menos la fractura instantá-
nea de lo concreto para surgir a una comprensión más 
profunda del mundo. (…) Que el mundo de la comunica-
ción aparece en la fractura de lo concreto significa que 
está adherido a él; que el mundo cotidiano lo contiene; 
(…) que se abre en nosotros a partir de la vivencia pro-
funda de nuestra soberanía que se revela como posible 
en la oposición cotidiana al obstáculo, y que solamente a 
través de él, y por supresión instantánea en el acto de la 
comunicación, vivimos.12  

León Rozitchner advierte en la escritura un tipo de comu-
nicación singular. El acto de escribir implica, según el filósofo 
argentino, una honestidad fundamental: la realización imagi-
naria de los valores que se producen en la realidad vivida. Por 
eso es que Rozitchner compara el acto de comunicación de la 
escritura con el amor en tanto suprema cercanía que nos enlaza 
a otro ser. Comunicar implica una relación doble: es un ir y un 
volver de los otros. El escritor da vida a sus palabras, cuando 
logra abrir el espacio que la historia sedimentó en su cuerpo, y 
logra por ese medio expresar su sentir, es decir, desarrollar esa 
“comunicación vital con el mundo que nos lo hace presente como 
lugar familiar de nuestra vida”13. 

El escritor tiene, según este texto del joven León Rozitchner, 
dos caminos: hacer de la escritura una expresión de sus viven-
cias o un ocultamiento de las mismas. No hay literatura que no 
sea o expresión u ocultamiento. Y esa es la perspectiva desde la 
que el filósofo argentino desarrollará su crítica. Mallea, según 
Rozitchner, inventa en su literatura subterfugios imaginarios 
dentro de los cuales encubrir el terror que lo distanció de la 
realidad vivida. Por eso es que su palabra, lejos de contar con la 
potencia de la expresividad, es muda: “es la perseverancia en la 
falta de comunicación, como el desconocimiento de la situación 
esclava es la vocación al no reconocimiento”14.

12	 Rozitchner, “Comunicación y servidumbre”, p. 89.
13	 Merleau-Ponty, Fenomenología, p. 73.
14	 Rozitchner, “Comunicación y servidumbre”, p. 89



126

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

Mallea oculta la frialdad de sus palabras detrás de la belleza 
de su prosa. Por eso es que puede escribir una novela entera 
sin un solo diálogo, para así evitar el voceo: esa realidad vivida 
pero tachada por la alta literatura argentina de mediados de 
siglo XX. Al no animarse a indagar lo más profundo del mundo 
y de los otros que aparece siempre como huella imborrable en el 
propio cuerpo, Mallea no inicia esa aventura que toda escritura 
puede ser. Los sentimientos que Mallea evoca en su literatura 
son reales, sí, pero no verdaderos. León Rozitchner diferencia 
a los sentimientos verdaderos de los falsos no por su realidad, 
sino por la relación que mantienen con el cuerpo que los evoca. 
El dolor individual de Mallea es real pero falso, en la medida en 
que no expresa el drama histórico que su vida con los otros pro-
dujo. Por eso es su literatura una comunicación insincera, un 
gran ocultamiento de aquella aventura que el escritor no tuvo 
el coraje de realizar.

El número 5/6 de Contorno inauguró un tipo de reflexión 
sobre la coyuntura que seguiría presente hasta el final de la 
revista. Esto no implicó solamente un uso de los conocimien-
tos teóricos para pensar los problemas sobre la coyuntura, sino 
sobre todo para pensarlos bajo ella15, es decir, para sumergirse 
en los problemas a los que la misma coyuntura somete. Esta 
perspectiva –introducida en la historia de la teoría política por 
Maquiavelo– se aleja de la mera comparación intelectual, para 
lograr un análisis directo del enfrentamiento histórico de las 
fuerzas. De eso se encargaron éste y los siguientes números de 
Contorno: de pensar las fuerzas actuantes en la sociedad argen-
tina y la contingencia de su desarrollo.

La aparición del número 7/8 de julio de 1956 acentuó este 
movimiento de reflexión sobre y bajo la coyuntura política. La 
editorial presente en este número (titulada “Peronismo… ¿y lo 
otro?”) afirmó el posicionamiento que la anterior, por falta de 
tiempo, no había llegado a explicitar: un novedoso posiciona-

15	 Tomamos la distinción entre el pensamiento sobre y bajo la coyuntura de: Althusser, 
Louis. Maquiavelo y nosotros. Madrid: Ediciones Akal, 2004.



127

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

miento de estos jóvenes intelectuales en el campo político: ni 
peronistas, ni antiperonistas. Mientras la gran mayoría de los 
intelectuales había apoyado al golpe cívico-militar que había 
derrocado al gobierno de Perón, el grupo de Contorno tomó una 
posición diferente, basada en la ambigüedad como valor políti-
co-filosófico. Puede advertirse una clara influencia del pensa-
miento de León Rozitchner en esta editorial de 1956. No sólo 
por el lenguaje utilizado, sino también por el tipo de problema 
teórico-político que la editorial plantea. En julio de 1956 Edi-
ciones Leviatán publicó Humanismo y terror, traducido, como 
ya señalamos, por el teórico de Chivilcoy. La famosa fórmula 
de los contornistas pareciera encontrar su antecedente en este 
libro de Merleau-Ponty, en el que el filósofo francés afirma que 
“[no] se puede ser anticomunista, no se puede ser comunista”16. 
Esta ambigüedad merleau-pontiana será cardinal en relación 
con el pensamiento político del grupo Contorno. No se buscó un 
posicionamiento a partir de esquemas preestablecidos, sino un 
análisis de las relaciones de fuerzas existentes en la sociedad 
argentina.

Por esta convicción hemos matado en nosotros las gran-
des fórmulas que ocultaron desde siempre el transcurso 
de la realidad ante los ojos del proletariado. (…) Y por 
eso, sin pretender la posesión de claves que reemplacen 
ni de verdades necesaria e inminentemente comparti-
bles, nos hemos propuesto enfrentar el riesgo de decir: 
esto del peronismo, sí; esto del peronismo, no.17 

Un mes antes de la publicación del número 7/8 de Contor-
no León Rozitchner escribió un artículo para la revista Imago 
mundi titulado “Merleau-Ponty: la ambigüedad como revelación 
de la crisis”. Cabe señalar que este artículo es el único escrito 

16	 Merleau-Ponty, Maurice. Humanismo y terror. Buenos Aires: Ediciones Leviatán, 
1956, p. 15.

17	 Contorno: edición facsimilar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2007, p. 
124.



128

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

de Rozitchner sobre el filósofo francés. En su texto sobre Mer-
leau-Ponty el teórico argentino anticipa la importancia de la 
noción de ambigüedad que luego plasmaría junto a sus compa-
ñeros de Contorno en la editorial de 1956. Filosofar, dice Rozit-
chner en este artículo, es “tomar conciencia de esa ambigüedad 
fundamental que los hombres a veces se limitan a sufrir, pero 
retomada aquí con la decisión de superarla”18. El camino para la 
evocación de esta ambigüedad es la eliminación de los falsos an-
tagonismos que a menudo estructuran la vida política. Es una 
búsqueda por revivir en el propio cuerpo la historia del mundo 
y de los otros en su carácter desordenado y angustiante. “En lo 
sedimentado vivimos la carencia como posible, y en lo posible 
vivimos lo sedimentario como carencia”19, dice León Rozitchner 
en este texto. Al igual que en el artículo sobre Mallea, el filóso-
fo argentino recupera la afirmación merleau-pontiana de que 
el cuerpo vivido es el principal medio de creación, tanto en la 
literatura como en la política. Por eso la necesidad de revivir 
en uno mismo el drama del mundo: “nuestra existencia como 
reflejo del desequilibrio del mundo. Participar de la crisis será 
entonces hacerse crisis”20. Este hacerse crisis en la ambigüedad 
del mundo sería la marca distintiva del grupo Contorno. Marca 
distintiva en la que el pensamiento de Merleau-Ponty vía León 
Rozitchner ocupó un lugar determinante. 

Luego de la editorial del número 7/8 encontramos el texto 
“Experiencia proletaria y experiencia burguesa”, artículo de 
León Rozitchner que mantiene una evidente afinidad con los de-
sarrollos de “Peronismo… ¿y lo otro?”. En dicho texto el filósofo 
argentino se propone comprender el sentido de la experiencia 
proletaria durante los largos años peronistas. Su propósito en 
este artículo es interpretar la experiencia proletaria por fuera 
del sentido que hasta entonces la intelectualidad argentina, ya 
sea a favor o en contra, le había otorgado. De esta manera, el 

18	 Rozitchner, León. “Merleau-Ponty: la ambigüedad como revelación de la crisis”. Imago 
Mundi, no 11-12, marzo-junio 1956, p. 199.

19	 Rozitchner, “Merleau-Ponty: la ambigüedad como revelación de la crisis”, p. 201.
20	 Rozitchner, “Merleau-Ponty: la ambigüedad como revelación de la crisis”, p. 206.



129

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

teórico de Chivilcoy recupera una vez más la perspectiva mer-
leau-pontiana sosteniendo que para comprender el fenómeno 
del peronismo de masas hay que lograr ver el mundo como ellas 
mismas lo ven. Para saber lo que quiere decir la adhesión de 
las masas al movimiento peronista no cuenta el filósofo con otro 
medio que despertar en sí mismo las experiencias expresivas 
que enlazaron al sujeto proletario con el mundo y los otros, expe-
riencias que la reflexión teórica muchas veces hace desaparecer. 
En el último capítulo de Fenomenología de la percepción Mer-
leau-Ponty se refiere justamente al ser obrero, no como el resul-
tado de fuerzas impersonales que actúan sobre el individuo, sino 
como la consecuencia de un conjunto de vivencias constitutivas.

“existo obrero” o “existo burgués” primero, y es este 
modo de comunicación con el mundo y la sociedad lo que 
motiva, a la vez, mis proyectos revolucionarios o conser-
vadores y mis juicios explícitos: “soy un obrero” o “soy un 
burgués”, sin que puedan deducirse los primeros de los 
segundos, ni éstos de aquéllos. No es la economía o la so-
ciedad como sistema de fuerzas impersonales los que me 
califican como proletario, es la sociedad o la economía 
tal como las llevo yo en mí, tal como las vivo; tampoco es 
una operación intelectual sin motivo, es mi manera de 
ser-del- mundo en este cuadro institucional.21 

El ser proletario aparece entonces como un modo de comuni-
cación con el mundo y con la sociedad. Esta perspectiva fenome-
nológica y a la vez marxiana es retomada por León Rozitchner 
en su artículo, al afirmar que el sentido de la adhesión que las 
masas peronistas encontraron en su líder debe ser pensado en 
función de las luchas y vivencias históricas a partir de las que 
el proletariado se constituyó como tal. La clase obrera, señala el 
filósofo argentino, eludió el drama que toda conquista a través 
de la lucha implica, y aceptó con regocijo el poder que, como un 
espejismo del suyo, Perón les otorgaba. 

21	 Merleau-Ponty, Fenomenología, p. 451.



130

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

En abril de 1959 se publica el último número de Contorno. 
Luego de un breve análisis del frondizismo, la revista se inau-
gura una vez más con un artículo de León Rozitchner: “Un paso 
adelante, dos atrás”. El filósofo argentino vuelve a retomar en 
este texto la noción de comunicación, ahora en clave política: 
qué se dice cuando se calla en política. El silencio del frondi-
zismo sobre aquello de lo que debería haber hablado terminó 
teniendo por consecuencia el desengaño y la traición; pero sobre 
todo la ineficacia y la abstracción de un cuerpo que no lograba 
encarnar la realidad política en palabra, en idea.

Algunos pasajes de “Un paso adelante, dos atrás” podrían 
leerse como una suerte de anticipo de la tesis doctoral sobre 
Max Scheler que León Rozitchner presentaría al año siguien-
te en La Sorbonne. Luego de un extenso comienzo de análisis 
coyuntural, el filósofo argentino introduce la importancia de 
la noción de “personalidad”, en tanto categoría que se refiere 
al análisis de la subjetividad. La revalorización de lo personal 
aparece en este artículo como una necesidad política que el libe-
ralismo abstracto de la izquierda argentina omite. Según afir-
ma el filósofo argentino en este artículo, la revolución debe ser 
encarnada en el propio cuerpo, en la propia personalidad, para 
no transformarse en un consuelo imaginario. Es la asunción de 
los conflictos personales, del drama que se abre dentro de cada 
quien, lo que otorga eficacia a la actividad política. Retoman-
do el entrelazamiento merleau-pontiano entre sujeto y mundo 
León Rozitchner afirma que “los conflictos personales se inte-
gran en los desequilibrios reales del país, y solicitan también 
una actividad general”22. La asunción de la persona permite vi-
vificar políticamente el sentido de la propia experiencia, y así 
abrir la significación de ese drama interno hacia el mundo y 
hacia los otros.

Esta perspectiva, si bien presente en su artículo sobre Ma-
llea, es llevada ahora hasta el máximo de sus consecuencias. 

22	 Rozitchner, León. “Un paso adelante, dos atrás” En Contorno: edición facsimilar. Bue-
nos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2007, p. 193.



131

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

En el fondo de este vacío que separa los dramas personales de 
los comunitarios se esconde una afectividad singular, histórica-
mente constituida: la del mundo religioso expresado en todos los 
planos de la sociedad argentina por el dominio cultural ejercido 
por la Iglesia Católica.

La indiferencia de Frondizi, que tanto nos indigna, seña-
la para nosotros la obligación de elegir coherentemente 
por la izquierda, pero entonces debemos hacerlo en todos 
los planos. Si la elegimos sólo en el plano de la izquierda 
liberal, por lo tanto solamente formal, debemos entonces 
admitir también la existencia, con todos sus privilegios, 
del dominio cultural católico. Pues la realidad que le da 
vida es inmodificable. Quiere decir: no podemos aspirar 
a su supresión sólo en el plano cultural, pues la realidad 
sobre la cual se asienta la Iglesia Católica es la misma 
sobre la cual se asienta la realidad liberal: ambas son 
expresiones contrapuestas, el anverso y el reverso de un 
mismo predominio en las estructuras económicas y polí-
ticas que se basan sobre la alienación fundamental del 
hombre.23 

Las categorías que se ponen en juego en la intimidad más 
profunda, sostiene León Rozitchner, guardan una silenciosa 
complicidad con los valores de la economía y la sociedad burgue-
sa. No es una concepción subjetivista de la conciencia de clase, 
pero tampoco una objetivista. No se trata de optar por un plano, 
el personal o el social, sino de fundir ambos en un movimiento 
en el que lo interior y lo exterior se presenten como las dos caras 
de un mismo conflicto. Este problema teórico-político será desa-
rrollado por León Rozitchner en dos frentes a principios de los 
años sesenta: en su tesis doctoral sobre la ética de la afectividad 
en el pensamiento de Max Scheler24 y en su debate público con 

23	 Rozitchner, “Un paso adelante, dos atrás”, p. 196.
24	 Cabe señalar que junto a Persona y comunidad Rozitchner presenta en 1960 una tesis 

secundaria: “Sur le jeune Marx” (publicada en francés en Recherches Internationales à 
la lumière du marxisme. Revue Bimestralle y en castellano bajo el título “La negación 
de la conciencia pura en la filosofía de Marx” en la revista de la Universidad de La Ha



132

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

Conrado Eggers Lan en torno a las consecuencias subjetivas de 
la alianza entre marxismo y cristianismo.

3. La disputa con Scheler 
Hacia 1960 –año en el que Rozitchner presenta en La Sor-

bonne su tesis doctoral– la filosofía de Max Scheler ocupaba 
un lugar significativo en la Universidad de Buenos Aires. El 
filósofo alemán había logrado volcar en su aparato teórico la 
convergencia más acabada del catolicismo oficial con la filosofía 
moderna. Como afirmara en la introducción de Persona y Co-
munidad, Rozitchner entendió desde su juventud a la filosofía 
como un desafío entre dos coherencias: la propia y la ajena. La 
producción filosófica no puede no surgir de ese enfrentamiento, 
de esa batalla en la que el lector intenta ver qué de lo leído no 
resuena en su cuerpo para así poder exteriorizar ideas que veri-
fiquen su propia coherencia. La filosofía de Scheler, claro está, 
no entraba en consonancia con los precoces pero intensos pen-

	 bana en no 157 julio-agosto 1962). En las páginas que constituyen este trabajo el filó-
sofo argentino se propone mostrar cómo las obras marxianas de juventud conformaron 
la base problemática sobre la que luego se asentarían sus desarrollos posteriores, como 
por ejemplo los desplegados en Das Kapital. Si bien en este texto puede advertirse 
cierta influencia del pensamiento de Merleau-Ponty (sobre todo en lo que se refiere a la 
importancia de las determinaciones del cuerpo vivido), la principal presencia filosófica 
a partir de la que Rozitchner analiza los textos marxianos es la del pensamiento de Ed-
mund Husserl. A lo largo de este trabajo el filósofo argentino realiza una recuperación 
de la noción de conciencia en Marx: no hay en su obra una negación de la conciencia, 
afirma, sino de la conciencia independiente de la materialidad corpórea y social de 
la que forma parte. La conciencia aislada no será, entonces, el lugar en el que la ver-
dad radique, ya que la verdad “debe encontrarse, por el contrario, en la dialéctica de 
las significaciones vividas a partir de la relación concreta con el mundo” [Rozitchner, 
León. Marx y la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 104]. 
Vuelve aquí a aparecer la relación existente entre el cuerpo individual, el mundo y los 
otros, como una movimiento constitutivo de la existencia de la totalidad concreta de la 
que le hombre forma parte. “El hombre se extiende así hacia los otros como una pro-
longación material de su propia existencia concreta, empírica” [Rozitchner, Marx y la 
infancia, p. 108]. Lo social se encuentra presente en la relación que el cuerpo establece 
con el mundo. Esta problemática conducirá a Rozitchner a pensar el problema de la 
alienación a partir de la relación que el hombre establece con el mundo y con los otros: 
“el objeto es la expresión de cómo yo considero la existencia de los otros” [Rozitchner, 
Marx y la infancia, p. 110]. La relación con los objetos expresa, por lo tanto, la pobreza 
de la relación del hombre con la naturaleza y la sociedad. Así se entiende, explica el 
teórico de Chivilcoy, que en la teoría de Marx la posibilidad de superar la alienación 
esté directamente ligada con la práctica histórica.



133

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

samientos del filósofo argentino. León Rozitchner se propuso, a 
partir de una lectura minuciosa de la ética scheleriana, poner 
de manifiesto las implicancias ideológicas de su filosofía y los 
límites que la misma presentaba para cualquier acción trans-
formadora. “El desafío fue poder comprender la consistencia del 
núcleo material de su ética, de una materialidad sólo afectiva, 
que es la única materialidad en la cual puede asentarse el idea-
lismo fenomenológico”25. 

Por detrás de cada filosofía, señala León Rozitchner, exis-
te una “determinada manera de concebir las relaciones huma-
nas”26. Scheler, como buen cristiano, funda su filosofía en la 
existencia de una totalidad abstracta apoyada en una materia-
lidad afectiva existente. Por eso es que Rozitchner no duda en 
llamar ideológica a su filosofía, pues encuentra su fundamento 
en la negación de las vivencias históricas de los hombres. “Lo 
ontológico”, señala Rozitchner, “puede verificarse como saber 
porque antes se verificó como historia”27. Es justamente esta do-
ble verificación la que la filosofía de Scheler niega.

Hay, sin embargo, una relativa admiración de León Rozit-
chner hacia Max Scheler. Podríamos decir también, un apren-
dizaje que el filósofo argentino saca de este enfrentamiento. En 
primer lugar, porque el análisis de Scheler involucra una di-
mensión pasional de la vida de los hombres; dimensión teórica 
que se encontrara presente en el pensamiento de Rozitchner 
hasta el final de su obra. En segundo lugar, porque “Scheler 
era un combatiente”28, nos dice, y para poder dialogar con él 
había entonces que combatir. El combate que Rozitchner des-
pliega contra su filosofía cuenta con un norte muy preciso: la 
necesidad de pasar de una teoría especulativa de los afectos a 
una filosofía material que pueda dar cuenta de la singularidad 

25	 Rozitchner, León. Ensoñaciones. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 
53.

26	 Rozitchner, León. Persona y comunidad. Ensayo sobre la significación ética de la afec-
tividad en Max Scheler. Buenos Aires: Editorial Universitaria de Buenos Aires, 1962, 
p. 47.

27	 Rozitchner, Persona, p. 50.
28	 Rozitchner, Persona, p. 10.



134

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

histórica de la constitución afectiva de los hombres. Por eso es 
que, frente a la coherencia cristiana presente en la filosofía de 
Max Scheler, León Rozitchner construye la propia a partir de 
dos supuestos: 1) la verificación de la persona humana se pro-
duce en la totalidad social y no en la divina, 2) la no escisión de 
espíritu y cuerpo.

Para Scheler hay un excedente espiritual con respecto al 
cuerpo. No sólo hay escisión, sino jerarquía. La persona, afir-
ma el filósofo alemán, debe primero perderse para encontrarse 
luego, mediante el acto de amor, con Dios. Por eso es que el 
conocimiento de lo verdadero depende en última instancia de la 
participación de este ordo amoris, mediante el que se revela lo 
absoluto de la persona en la repercusión sentida por la partici-
pación de este mundo imaginario-afectivo. De esta manera, la 
persona transforma su relación objetiva con el mundo: la rela-
ción establecida con él depende del tipo de participación de esa 
“esencia originaria” cristiana. Hay entonces una vida afectiva 
imaginaria, abstracta, que reemplaza a la vida material, a la 
experiencia del cuerpo vivido. Es la cristiana una “afectividad 
derivada”29, que organiza la vida de cada hombre dándole así 
un sentido muy específico a los otros y al mundo. La negación 
scheleriana del mundo humano conlleva una perspectiva indi-
vidualista de la vida comunitaria que el cristianismo tiene como 
fondo, en la medida en que cada hombre, por así decirlo, se en-
cuentra solo con Dios. 

Así el orden de la intimidad y el orden de la comunidad 
aparecen no de hecho sino esencialmente disociados, sin 
que exista ninguna dialéctica de creación recíproca entre 
el uno y el otro. Al no existir este pasaje, no existe tam-
poco ninguna relación privilegiada entre lo social y lo 
individual como para que, en última instancia, el uno y 
el otro pueda converger –como posibilidad– en una mis-
ma realidad que no engendre la oposición sino que la 
resuelva.30 

29	 Rozitchner, Persona, p. 54.
30	 Rozitchner, Persona, pp. 179-180.



135

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

El cristianismo de Scheler niega, según Rozitchner, la vita-
lidad y la potencia del cuerpo humano. Esto se debe a que el 
mundo de la historia concreta no tiene lugar en su filosofía. El 
filósofo argentino retoma la indagación scheleriana en torno a 
la dimensión pasional de la vida de los hombres pero propone 
hacerlo desde una perspectiva diametralmente opuesta: “desde 
una perspectiva histórica, esa que engloba las luchas humanas 
y las significaciones interhumanas que suscitan”31. Para ello, 
León Rozitchner contrapone a la metafísica scheleriana un cuer-
po histórico material, siempre en relación con los otros. Pero no 
cualquier cuerpo. No el cuerpo de la física, por ejemplo, sino el 
cuerpo desarrollado como concepto en la Fenomenología de la 
percepción. Ya desde el comienzo de su libro, Merleau-Ponty re-
cupera la noción de Leib32 elaborada por Husserl, para así dife-
renciar este cuerpo vivido del mero cuerpo objetivo (Körper). El 
cuerpo ya no es, entonces, una cosa entre las cosas, un conjunto 
de procesos físicos y químicos, sino algo más: la experiencia de 
una presencia con el mundo y con los otros. 

Esta concepción del cuerpo tendrá diferentes consecuencias 
que le permitirán a Rozitchner desarrollar su crítica a la filoso-
fía de Scheler. Es la concepción relacional de la experiencia del 
cuerpo vivido lo que permite al filósofo argentino pensar la for-
ma en la que el propio cuerpo puede alojar el sentir de los otros. 
Esta comunicación silenciosa y constante de los cuerpos es la 
que habilita pensar a la vida afectiva común de los hombres 
como una comunicación entre ellos y el mundo. Cada cuerpo 
anima desde su interioridad la presencia del otro en él; cada 
cuerpo lleva en sí la huella de los otros y del mundo y está en su 
capacidad de reanimar esas marcas, el tipo de relación que vaya 
a establecer con ellos. La ética scheleriana se presenta como 
una gran tachadura33, como una relación meramente imagina-

31	 Rozitchner, Persona, p. 58.
32	 Cabe señalar, a modo de nota de color, que el nombre original y correcto del filósofo 

argentino es “Moisés Leib Rozitchner”.
33	 Merleau Ponty hace hincapié en distintos pasajes sobre la importancia del concepto de 

“tachar”. La idea de “tachadura” es retomada del pensamiento de Husserl. Lo tachado 



136

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

ria con el mundo social concreto. El cuerpo vivido, mediador con 
los otros y las cosas, aparece como algo negado en la filosofía de 
Scheler.

Rozitchner sostiene que los valores colectivos se producen, 
no en un mundo espiritual, sino en situaciones materiales com-
partidas. Hay una participación real de la afectividad propia en 
la ajena, ya que las formas afectivas se transforman en función 
de la variación histórica de los individuos que constituyen el 
mundo dentro del que se producen. El amor, el odio, el pudor y 
el resentimiento son siempre efectos de este complejo entrama-
do social en el que los cuerpos establecen un constante y silen-
cioso comercio con los otros y el mundo.

La conciencia de las relaciones afectivas que los individuos 
entablan entre sí es también una conciencia de las relaciones 
materiales de las que ellos participan. La afectividad es aque-
llo que “verifica esta coherencia interior de mi ser con los otros 
seres”34. La persona es entonces la expresión de los conflictos 
que se producen en la vida social. La ética cristiana de Sche-
ler escinde esta totalidad afectiva y presenta a los individuos 
atomizados, aislados, incapaces de reencontrar a los otros en lo 
más profundo de sí mismos.

Como señalábamos, el cuerpo ocupa el punto cardinal de la 
indagación filosófica emprendida por Merleau-Ponty. Y es esta 
concepción la que abre el escenario desde el que León Roztich-
ner emprenderá su combate contra Scheler. El cuerpo existe en 
su comunicación con los otros y el mundo. “La persona está en 
el mundo y el mundo está en ella”35, afirma el filósofo argenti-
no. No hay cuerpo posible sin dicha comunicación. El cuerpo 
es, por lo tanto, la manifestación constante de la experiencia 
expresiva del mundo. Es apertura y relación con los otros. La 
intersubjetividad presente en la filosofía de Merleau-Ponty no 
es ya, como en el idealismo, un diálogo entre conciencias sino 

	 se contrapone a lo borrado: es lo que permanece todavía ahí, negado, por debajo de la 
tachadura.

34	 Rozitchner, Persona, p. 103.
35	 Rozitchner, Persona, p. 120.



137

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

un anudamiento de los cuerpos36. Hay una interpenetración que 
todo cuerpo produce en el mundo y en los otros. Un entrelaza-
miento constitutivo de la vida común.

Esta problemática abierta desde el seno del pensamiento 
merleau-pontiano conduce a León Rozitchner al problema de la 
totalidad. El filósofo argentino concibe a la totalidad como un 
tipo de recuperación significativa que la persona realiza cuando 
pretende comprender las relaciones que lo ligan a los otros y al 
mundo. Esta categoría guarda una estrecha relación con la de 
amor, en la medida en que el amor “en su anhelo apasionado de 
totalidad, pone afectivamente a prueba la totalidad de lo huma-
no”37.

En Las aventuras de la dialéctica, texto de Merleau-Ponty 
traducido por el teórico de Chivilcoy en junio de 1957, puede 
leerse el siguiente pasaje relacionado con la noción de totalidad, 
que permite advertir una vez más la presencia del pensamiento 
del filósofo francés en la tesis doctoral de León Rozitchner.

la totalidad histórica actúa sobre nosotros y nosotros 
ocupamos un determinado sitio en ella, estamos en cier-
to puesto, y le respondemos. Pero también la vivimos, 
hablamos de ella, nuestra experiencia desborda por to-
das partes nuestro puesto fijo. Estamos en ella, pero a su 
vez ella está totalmente en nosotros. Estas dos relacio-
nes se encuentran unidas concretamente en cada vida.38 

Habría entonces dos totalidades: la materialista histórica, y 
la imaginaria abstracta, en la que Dios reemplaza a la comuni-
dad como totalidad. De esta manera, el filósofo diferencia tam-
bién dos tipos de amor: el amor cristiano y el amor que en su 
debate con Eggers Lan llamará marxista. El amor cristiano no 

36	 Para un análisis de las implicancias políticas de la noción de cuerpo en Merleau-Pon-
ty ver: Eiff, Leonardo Daniel. Merleau-Ponty, filósofo de lo político. Los Polvorines 
y Córdoba: Universidad Nacional de General Sarmiento y Universidad Nacional de 
Córdoba, 2014.

37	 Rozitchner, Persona, p. 121.
38	 Merleau-Ponty, Maurice. Las aventuras de la dialéctica. Buenos Aires: Ediciones Le-

viatán, 1957, p. 52.



138

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

es un amor humano ya que, reflejando la distorsión del hombre 
en el mundo burgués, dirige su afectividad hacia una abstrac-
ción trascendente independiente de la materialidad de la vida 
común de los hombres. Por eso es que, afirma Rozitchner, “en 
Scheler la afectividad no es sino la adecuación a una concepción 
del mundo interiorizada como absoluta”39. El amor materialista, 
por el contrario, remite a las motivaciones concretas a las que se 
enfrentan los hombres en su vida social.

El amor aparece en la teoría de Scheler como un acto origi-
nariamente espiritual, separado de las leyes de la constitución 
corpórea. Es decir que los fenómenos amorosos, no son deriva-
dos de los fenómenos vitales, sino que se explican en el marco de 
una comunidad espiritual. La afectividad abstracta de Scheler 
ama a la esencia del hombre y no a los hombres de carne y hue-
so. El amor espiritual, ese que existe en la imaginación abstrac-
ta, es indiferente hacia los acontecimientos del mundo concreto. 
Es por eso que la persona no se presenta como el resultado de un 
proceso histórico, sino como un mero hecho metafísico que, como 
desarrollará Rozitchner en su debate con Eggers Lan, funciona 
coherentemente con el orden social burgués.

A principios de los años sesenta la filosofía de Max Scheler se 
encontraba fuertemente difundida en la Universidad de Buenos 
Aires. Ese fue uno de los motivos, contaría Rozitchner años más 
tarde, por los que decidió librar en su tesis doctoral un comba-
te contra su filosofía. Luego de que en el año 1960 el filósofo 
argentino presentara su tesis en la Sorbonne, fue contratado 
para trabajar durante 1961 y 1962 como profesor en la carrera 
de Filosofía en la Universidad de la Habana. En el año 1963 se 
encontraría ya de vuelta en Buenos Aires. La universidad de 
la capital argentina continuaba siendo un espacio en el que la 
filosofía cristiana de Scheler ocupaba un lugar significativo y la 
voz de Rozitchner volvería a hacer su aparición en los debates 
intelectuales.

39	 Rozitchner, Persona, p. 125.



139

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

4. El amor materialista
En diciembre de 1963 la revista Pasado y Presente publicó un 

artículo de León Rozitchner titulado “Marxismo o cristianismo”. 
El texto iniciaba una discusión con el por entonces profesor de 
Historia de Filosofía Antigua Conrado Eggers Lan a partir de 
un artículo suyo40 en el que el reconocido académico explicaba 
los motivos de su pasaje al marxismo. Eggers Lan afirmaba en 
este texto que cristianismo y marxismo tendrían una comple-
mentariedad que permitiría superar el fuerte odio presente en 
la tradición marxista. El amor cristiano, según él, venía a otor-
garle al marxismo esa cuota de amor al prójimo de la que carece.

A lo largo de su texto, León Rozitchner vuelve a emprender 
su crítica contra la filosofía de Scheler (subyacente en el pensa-
miento de Eggers Lan), explicitando aún más el trasfondo mar-
xiano desde el que la había realizado en su tesis doctoral. La 
materialidad de las relaciones humanas, es decir, la relación 
concreta que une a los hombres entre sí, aparece para Rozitch-
ner como el camino a partir del cual “descubrir hasta qué punto 
las categorías de la intimidad, de la persona, están constituidas 
por las categorías económicas e históricas”41. Eggers Lan acen-
túa en su posicionamiento teórico-político la transformación 
subjetiva, pero separándola del entramado social e histórico en 
el que esta subjetividad se produce. Su enfoque idealista le per-
mite prescindir de la materialidad y de los procesos económicos 
a la hora de pensar la constitución de la persona.

León Rozitchner afirma en su texto que el método fenome-
nológico de Eggers Lan despoja al marxismo de su significación 
totalizante. Esto se produce ya que el cristianismo filosófico no 
concibe a la constitución de la persona en relación con los otros 
y el mundo histórico en el que la afectividad se produce. El cris-
tianismo postula una totalidad abstracta, imaginaria e inalte-

40	 “Cristianismo y marxismo” fue publicado en octubre de 1962 por la revista universita-
ria Correo de Cefyl.

41	 León, Rozitchner. “Marxismo o cristianismo. Polémica con Eggers Lan”. En Rozitch-
ner, León. Escritos políticos. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 506.



140

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

rable. Cada hombre, sin embargo, existe según Rozitchner en 
el proceso histórico que le abre lugar a la comprensión de su 
situación; existe por y en el comercio con el mundo y los otros. 
Notamos aquí, una vez más, la fuerte presencia del pensamien-
to de Merleau-Ponty. León Rozitchner no rechaza el método fe-
nomenológico como tal, sino la perspectiva idealista y cristiana 
desde la que Max Scheler lo lleva a cabo. Es en Merleau-Ponty 
que Rozitchner encuentra la puerta de entrada para la apertura 
de la problemática por la constitución afectiva de los hombres 
desde una perspectiva materialista e histórica.

Como señalamos al comienzo del trabajo, el sentir es para 
Merleau-Ponty una comunicación vital con el mundo y con los 
otros que nos enlaza a él como el lugar de la propia vida. “Un día 
y de una vez por todas, algo se puso en marcha que, ni siquiera 
durante el sueño, puede ya dejar de ver o no ver, de sentir o 
no sentir, de sufrir o ser feliz, de pensar o descansar, en una 
palabra de “explicarse” con el mundo”42. El cuerpo vivido forma 
con los otros y con el mundo un sistema, y es por eso que la 
afectividad de cada persona no puede pensarse, dice Rozitchner 
siguiendo a Merleau-Ponty, sin entender la historia material 
dentro de la que se produce.

La polémica que Rozitchner libra en torno a la afectividad 
se focaliza en una pasión particular, en una pasión que Eggers 
Lan señala como aquello que el cristianismo viene a brindarle 
al marxismo: el amor. Recuperando los lineamientos scheleria-
nos el profesor argentino afirma que el amor cristiano viene a 
agregar esa cuota de humanidad que al marxismo le falta. Se-
gún Conrado Eggers Lan, el marxismo se encuentra plagado de 
odios, que no contribuyen a la construcción de la sociedad que 
pretende. Ahora bien, ¿cuál es el amor que el cristianismo viene 
a brindar? Un amor que se produce a través de la mediación di-
vina como totalidad humana espiritual. Uno en el que los otros 
y el mundo aparecen como símbolos inalterables, que no se in-
volucran en la constitución de la persona. El amor cristiano es 

42	 Merleau-Ponty, Fenomenología, p. 415.



141

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

fundamentalmente un amor sin cuerpo. Y justamente por eso es 
que Rozitchner recupera la noción merleau-pontiana de cuerpo 
y la pone a funcionar en la complejidad de esta discusión.

Su crítica es fundamentalmente una crítica política. Desde el 
punto de vista de Rozitchner, esta forma de amor universal ha-
cia “todos los hombres, basado quizás en la percepción fenome-
nológica del otro, se rebela contra la lucha de clases marxista”43. 
El odio, según el filósofo argentino, no es una pasión a evitar, 
sino la verificación de una situación concreta en el mundo. El 
amor concreto se relaciona con una totalidad histórica en la que 
cada actividad sensible y material de los hombres produce su 
efecto. Son los otros hombres los que confieren un sentido his-
tórico a la afectividad, ya que la afectividad de cada cuerpo se 
encuentra entrelazada con el mundo y es en su comercio silen-
cioso que se desarrolla. 

Este alejamiento de la historia concreta, material, re-
querirá entonces en el cristianismo un simulacro que 
lo encubra y justifique por lo más alto, una estructura 
afectiva que manteniendo la máxima lejanía provoque 
la creencia de la máxima cercanía: eso será su noción de 
amor cristiano.44 

Esta forma afectiva, señala Rozitchner, encubre en su di-
mensión imaginaria la ausencia real del mundo humano en su 
materialidad sensible. Y dado que el hombre nunca está solo 
puede afirmarse que en última instancia el problema gira en 
torno a la concepción del “otro”. En la filosofía de León Rozitch-
ner el otro es siempre una cualidad sensible humana. El amor o 
el odio que sintamos por él serán índices de la forma en la que 
su presencia en el mundo nos afecta. Es la presencia del otro, 
actualizada en la materialidad sensible del cuerpo vivido, lo que 
da lugar a las pasiones de amor y de odio. Es por eso que dicha 
afectividad es siempre histórica. “El mundo humano material y 

43	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 518.
44	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, pp. 518-519.



142

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

sensible”, sostiene León Rozitchner, “constituye el fondo de toda 
relación de amor”45.

El otro del cristianismo, por el contrario, es un otro sin ros-
tro, carne ni sangre. Es un ser abstracto con el que nos reencon-
tramos en un mundo imaginario. Por eso sólo suscita amor: por-
que no hay lugar para el odio en esta verificación imaginaria de 
la materialidad sensible. Y es aquí donde Rozitchner marca el 
límite del cristianismo para la transformación social: este odio 
tachado por el cristianismo es el verdadero motor de la revolu-
ción46. Es el par afectivo amor-odio el que da lugar a la transfor-
mación social: “mi odio no es sino la medida de la inhumanidad 
que otros hombres han hecho surgir en mí mismo. Si no exis-
tiera este odio concreto el otro ser sufriente no sería, para mí, 
seriamente, otro ser humano, sino una imagen abstracta”47. No 
hay amor, entonces, por fuera de la lucha de clases.

mi amor singular significa, en tanto amor sensible –y 
precisamente por serlo– mi relación con la totalidad de 
los hombres, porque mi propio acceso a la humanidad 
de aquel otro a quien amo requiere mi propia transfor-
mación sensible que los otros hombres me alcanzan en 
sus obras y sus relaciones. Mi amor se confunde con la 
praxis, por lo tanto con lo histórico-económico.48 

45	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 520.
46	 La idea del odio como factor pasional de la transformación social nos conduce inevita-

blemente al pensamiento de Walter Benjamin. En sus tesis sobre el concepto de histo-
ria el filósofo alemán sostiene que “[la socialdemocracia] se complació en asignarle a 
la clase trabajadora el papel de redentora de las generaciones futuras. Y así le cercenó 
el nervio de su mejor fuerza. La clase desaprendió en esta escuela tanto el odio como 
la voluntad de sacrificio. Pues ambos se nutren de la imagen de los antepasados es-
clavizados, y no del ideal de los nietos liberados” (Benjamin, Walter. La dialéctica en 
suspenso. Fragmentos sobre la historia. Traducción de Pablo Oyarzún Robles. Santia-
go: Universidad Arcis y LOM Ediciones, 1996, p. 59). Rozitchner afirma en otra parte 
de su polémica con Eggers Lan. “Para los que nada tienen, su única fuerza reside en 
la pasión que los mueve: en su afectividad que agita el músculo que valida el poder 
creador del cuerpo, que está tendido hacia su obstáculo que con toda precisión el odio, 
la ausencia de amor, les señala” (Rozitchner, “Marxismo o cristianismo” p. 531).

47	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 522.
48	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 520.



143

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

Merleau-Ponty afirma en Las aventuras de la dialéctica que 
el sentido profundo, filosófico, de la noción de praxis es el de 
“instalarnos en un orden que no es el del conocimiento sino de la 
comunicación, del intercambio, de la frecuentación”49. La praxis 
constituye la situación común en el mundo, y es en ella donde 
Rozitchner busca el origen de la afectividad histórica. Todo sen-
timiento será entonces una relación. Por eso es que el filósofo 
argentino sostiene que la afectividad “depende de las relaciones 
singulares y precisas que mantenemos con los hombres y con 
las cosas”50. Hay un sentido que se actualiza en el hombre a 
partir del comercio que establece con todo aquello que no es su 
propio cuerpo. Por eso es que Rozitchner sostiene que en Marx 
los afectos no juegan un rol antropológico, sino ontológico: de-
signan una situación del ser en el mundo. “El sentimiento en su 
más próxima subjetividad significará entonces la experiencia 
de la coherencia subjetiva de cada hombre con la objetividad 
del mundo”51. El odio aparece entonces como una función sig-
nificativa, como un índice afectivo de la verdad del cuerpo en 
el mundo. Es la forma que todo cuerpo tiene de “encontrar el 
cuerpo sufriente de los otros y sentir que sufría tanto como el 
nuestro propio”52.

Es allí donde aparece la operación del amor cristiano. El 
cuerpo permanece alucinado, limitando su experiencia de cone-
xión sensible con los otros y las relaciones del mundo, para así 
no sentir ni sufrir ninguna conexión que pudiera poner en en-
tredicho aquel amor abstracto, imaginario. Es un universal en 
el que desde el comienzo el otro se encuentra tachado. Un amor 
sin carne, sin cuerpo. 

49	 Merleau-Ponty, Las aventuras, p. 59.
50	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 523.
51	 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 527.
52	 Rozitchner, León. “Respuesta a Eggers Lan”. En Rozitchner, León. Escritos políticos. 

Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 553.



144

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

5. Conclusiones
A lo largo de estas páginas reconstruimos algunos de los pun-

tos a partir de los que el pensamiento de Merleau-Ponty consti-
tuyó una base fundamental para la conformación temprana de 
la filosofía de León Rozitchner. Fue en el marco del entrecru-
zamiento merleau-pontiano de fenomenología y marxismo que 
el filósofo argentino encontró un primer espacio para la cons-
trucción de su propia filosofía. El concepto merleau-pontiano de 
“comunicación”, aparecido por primera vez en los artículos de 
Contorno, se presenta como la categoría filosófica principal que 
le permitió a Rozitchner hacer del propio cuerpo, del mundo y 
de los otros un único movimiento, un comercio silencioso a la vez 
constitutivo y constituyente.

En Fenomenología de la percepción el filósofo francés se dife-
rencia tanto de las lecturas intelectualistas, idealistas, como de 
las lecturas empiristas, y articula la categoría de comunicación 
con la de cuerpo vivido. “Así, la permanencia del propio cuer-
po, si la psicología clásica la hubiese analizado, la habría podi-
do conducir al cuerpo, no ya como objeto del mundo, sino como 
medio de nuestra comunicación con él”53. Es esta la revolución 
merleau-pontiana que repercutirá hasta el final de su obra en 
la producción teórica de León Rozitchner. El cuerpo vivido, los 
otros y el mundo serán siempre pensados por el filósofo argen-
tino en su continuo entrelazamiento, y el tipo de comunicación 
que ellos establezcan entre sí dará cuenta de la situación de 
hombre en el mundo.

En Lo visible y lo invisible, texto póstumo publicado en el 
año 1964, Merleau-Ponty escribirá que lo vivido ajeno es repre-
sentado como una especie de doble de lo vivido en cada cuerpo. 
Si bien nunca se llega la experiencia a lo vivido por los demás, 
la mutua coincidencia en el mundo permite alojar al otro en un 
umbral común de comprensión. Los mundos particulares se co-
munican y el dolor o la alegría del otro se conciben partiendo del 
propio dolor o de la propia alegría vivida. La vida perceptiva del 

53	 Merleau-Ponty, Fenomenología, p. 110.



145

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

cuerpo implica, en este sentido, una apertura inicial al mundo. 
La experiencia del espesor del cuerpo vivido es el único medio 
con el que se cuenta para ir hacia el corazón de las cosas.

Este tipo de problemática, retomada y abierta en los pri-
meros años de producción teórica de Rozitchner, permanecerá, 
como señalamos, hasta el final de su obra. Ya sea en su libro 
sobre Simón Rodríguez (en el que Rozitchner sostiene que  “no 
sabe el que quiere saber sino el que se atrevió a sentir el sufri-
miento ajeno como propio”54) o incluso en su libro sobre Malvi-
nas (donde leemos que “la materialidad del país no se lee sólo en 
la de sus clases populares: nosotros, cada uno, somos también 
una porción sensible de esa misma materialidad nacional”55) po-
demos advertir la presencia del entrelazamiento entre cuerpo, 
otros y mundo a partir de la problemática abierta por la noción 
merleau-pontiana de comunicación. 

Claro está, esta perspectiva irá adquiriendo matices y com-
plejidades con el correr de los años y el desarrollo de la reflexión 
filosófica de León Rozitchner. El pensamiento de Merleau-Ponty 
permanecerá como un fondo problemático que nunca será aban-
donado. Su fenomenología constituirá, de esta manera, la pro-
blemática primera que iniciará el vertiginoso movimiento de la 
filosofía de León Rozitchner. 

El filósofo argentino encontrará a finales de los años sesen-
ta un límite teórico en la fenomenología: la incapacidad de la 
misma para dar cuenta del proceso por el que la conciencia se 
constituye como tal. “La conciencia no tiene conciencia de su 
acceso a ser conciencia”56. Será este problema teórico el que con-
ducirá a León Rozitchner durante finales de los años sesenta 
y principios de los setenta a dedicarse a un estudio minucioso 
de los textos de Sigmund Freud. Es en sus investigaciones que 

54	 Rozitchner, León. Filosofía y emancipación: Simón Rodríguez, el triunfo del fracaso 
ejemplar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012, p. 25.

55	 Rozitchner, León. Malvinas: de la guerra sucia a la guerra limpia. El punto ciego de la 
crítica política. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 91.

56	 Rozitchner, León. Levinas o la filosofía de la consolación. Buenos Aires: Ediciones Bi-
blioteca Nacional, 2013, p. 97.



146

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

el filósofo argentino buscará el fundamento inconsciente que 
organiza la conciencia; fundamento al que el propio el método 
fenomenológico, por los límites presentes en su problemática, no 
podía tener acceso.

A pesar de haber sido uno de los autores sobre los que León 
Rozitchner menos ha escrito, Merleau-Ponty se presenta como 
un eje cardinal en su obra. A lo largo de este trabajo nos propu-
simos rastrear la presencia del pensamiento merleau-pontiano 
en los escritos tempranos del filósofo argentino. Así vimos cómo 
la aparición de sus conceptos y problemas abrieron puertas para 
la emergencia de sus primeros lineamientos conceptuales. Ya 
sea en los años de la revista Contorno, en su tesis doctoral so-
bre Max Scheler o en el debate con Eggers Lan, Merleau-Ponty 
aparece como una figura inevitable. Como una figura necesaria 
para entender a la filosofía de León Rozitchner en el vigoroso 
movimiento de su complejidad.



147

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

Bibliografía

Althusser, Louis. Maquiavelo y nosotros. Madrid: Ediciones Akal, 2004.

Benjamin, Walter. La dialéctica en suspenso. Fragmentos sobre la historia. 
Traducción de Pablo Oyarzún Robles. Santiago: Universidad Arcis y 
LOM Ediciones, 1996.

Contorno: edición facsimilar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 
2007.

Croce, Marcela. Contorno. Izquierda y proyecto cultural. Buenos Aires: 
Ediciones Colihue, 1996.

Eiff, Leonardo Daniel. Merleau-Ponty, filósofo de lo político. Los Polvorines y 
Córdoba: Universidad Nacional de General Sarmiento y Universidad 
Nacional de Córdoba, 2014.

Lefort, Claude. Merleau-Ponty y lo político. Buenos Aires: Prometeo Libros, 
2012.

Merleau-Ponty, Maurice. Humanismo y terror. Buenos Aires: Ediciones 
Leviatán, 1956.

	 —. Las aventuras de la dialéctica. Buenos Aires: Ediciones Leviatán, 
1957.

	 —. Lo visible y lo invisible. Barcelona: Editorial Seix Barral, 1966.
	 —. Signos. Barcelona: Editorial Seix Barral, 1964.
	 —. Fenomenología de la percepción. Barcelona: Proyectos Editoriales, 

1985.

Rozitchner, León. Persona y comunidad. Ensayo sobre la significación 
ética de la afectividad en Max Scheler. Buenos Aires: Editorial 
Universitaria de Buenos Aires, 1962.

	 —. Filosofía y emancipación: Simón Rodríguez, el triunfo del fracaso 
ejemplar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012.

	 —. Levinas o la filosofía de la consolación. Buenos Aires: Ediciones 
Biblioteca Nacional, 2013.

	 —. Malvinas: de la guerra sucia a la guerra limpia. El punto ciego de 
la crítica política. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015.

	 —. Ensoñaciones. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015.
	 —. Escritos políticos. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 

2015.



148

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Pedro Guillermo Yagüe

	 —. Marx y la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 
2015.

	 —. “Reportaje a un filósofo”. Sex humor, no 167, agosto 1991.
	 —. “Merleau-Ponty: la ambigüedad como revelación de la crisis”. 

Imago Mundi, no 11-12, marzo-junio 1956, pp. 199-207.

Sarlo, Beatriz. “Los dos ojos de Contorno”. Punto de vista, Año IV, no 13, 
noviembre 1981, pp. 3-8.



149

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
Sobre la presencia de Merleau-Ponty

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 149-185
ISSN: 0719-3408

La santificación neoliberal. 
Para una arqueología teológica 
del capitalismo contemporáneo1

Rodrigo Karmy Bolton
Universidad de Chile

Resumen: 
El presente ensayo se propone trazar las condiciones para una arqueo-

logía teológica del capitalismo neoliberal. Para ello, trabaja en torno al 
concepto de “santificación” heredado por la tradición cristiana y lo propone 
como un dispositivo de subjetivación que transforma las relaciones socia-
les en relaciones mercantiles configurando una gubernamentalidad que 
convierte al “hombre-empresa” del neoliberalismo en una nueva versión 
del “hombre-santo” de la tradición cristiana. A partir de las consideracio-
nes de León Rozitchner y Giorgio Agamben el ensayo deslinda la noción 
de “santificación” como el dispositivo clave de la subjetivación neoliberal. 
Palabras clave: santificación, neoliberalismo, subjetivación, Agamben, 
Rozitchner

Abstract: 
The goal of this essay is to reconstruct the conditions for a theological 

arqueology of neoliberal capitalism. The text reads the Christian concept 
of “sanctification” as a subjetivation dispositif in order to 1) identify its 
role in the transformation of social relations and; 2) inquire into its impact 
in a new type of governamentality associeted with the neoliberal “enter-
preneur”. By taking elements from León Rozitchner and Giorgio Agamben 
I argue that the neoliberal “enterpreneur” is a secularized version of the 
Christian “saint”. In other words, “sanctification” is the key dispositif of 
neoliberal subjetivation.
Keywords: sanctification, neoliberalism, subjectivation, Agamben, Rozit-
chner

1	 El presente ensayo debe muchísimo a las reflexiones de Giorgio Agamben, Emanuele 
Coccia y Fabián Ludueña, Sergio Villalobos-Ruminott y Oscar Ariel Cabezas. Tam-
bién agradezco al Programa de Estudios en Teoría Política CIECS de CONICET de la 



150

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

“la crítica de la religión es la 
premisa de toda crítica”

—Karl Marx

El ensayo propone una arqueología teológica del capitalismo 
neoliberal. Busca una cifra íntima pero fundamental, una ma-
triz a partir de la cual podamos inteligir su deriva, un pequeño 
armatoste desde cuya racionalidad ha podido extender su domi-
nio hacia todas las fronteras de la tierra. 

Nuestra tesis esboza esta arqueología a partir de los oscuros 
subterráneos de la teología. No porque la teología sea un lugar 
más “originario” o “auténtico” (diferente a la economía o a la po-
lítica), sino porque históricamente constituyó un ensamble muy 
preciso de las formas de ejercicio del poder2. 

Tomándonos de la célebre fórmula propuesta por Carl Sch-
mitt en su Teología política, según la cual “todos los conceptos 
centrales de la moderna teoría del Estado son conceptos teoló-
gicos secularizados”3, planteamos que no deja de ser cierta la 
fórmula exactamente simétrica que podríamos aplicar a los teó-
ricos neoliberales: todos los conceptos sobresalientes de la moder-
na teoría económica, son conceptos teológicos secularizados. Pero 
el término secularización requiere de una breve explicación: a 
diferencia de Max Weber para quien la “secularización” compor-
taba un proceso de “desencantamiento del mundo”, para Schmitt 

	 Ciudad de Córdoba, Argentina, al Centro de Análisis e Investigación Política (Caip) de 
Chile, y a la Universidad Nacional de Rosario, todos lugares donde expuse muchas de 
las ideas que aquí se desarrollan.

2	 Decimos “arqueología” en el sentido de una indagación histórico-filosófica orientada a 
trabajar con “archivos” que permitan dilucidar el ensamble o construcción de un de-
terminado dispositivo. En este sentido, el foco reside en la “santificación”. No pretendo 
ingresar a la discusión en torno a la lógica y legitimidad o no de la “arqueología” (los 
trabajos de Foucault y Agamben se han dedicado a ello), bástenos con indicar de mane-
ra muy general a qué nos referimos con ello, para entender que no se trata de concebir 
una gran historia, teleológicamente destinada, sino múltiplemente fragmentada, no 
inquirimos en torno a un universal, sino una pieza singular al interior de un mosaico 
mucho mayor en donde los trabajos de Rozitchner y Agamben resultan esencial. El 
presente ensayo se propone como un prolegómeno para una arqueología general de la 
santificación. 

3	 Schmitt, Carl. Teología política. Traducción de Francisco Javier Conde y Jorge Nava-
rro Pérez. Madrid: Trotta, 2009, p. 37.



151

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

el elemento teológico sufre un desplazamiento hacia la esfera 
jurídico-política sin nunca terminar por neutralizarse4. A dife-
rencia de Weber, para Schmitt la modernidad desplaza pero aún 
contiene –en una suerte de identidad y diferencia a la vez– al 
elemento teológico que condicionará la estructura teológico-polí-
tica del Estado moderno. En este sentido, nos parece que podría 
concebirse a la “economía”. Lejos de la concepción tradicional, 
según la cual, ésta constituiría una esfera neutral, no metafísi-
ca y puramente gestional, sostendremos que ésta configura un 
nuevo desplazamiento teológico que investirá a la misma esfera 
económica, no porque ésta haya sido inicialmente simplemente 
“técnica”, sino porque su trazado histórico jamás la hizo abando-
nar el doble proceso de desmaterialización (Rozitchner) y glorifi-
cación (Agamben) articulados desde el cristianismo, configuran-
do un “poder gubernamental” dirigido a administrar el “orden 
de las cosas”5. Si del neoliberalismo se puede decir que es una 
suerte de cristianismo para el pueblo será porque todos sus con-
ceptos dejarán entrever su antigua matriz teológica en el nuevo 
horizonte de inteligibilidad que define a la época moderna6.

En este marco, las siguientes notas pretenden constituir una 
reflexión radical acerca del modo en que la deriva capitalista 
fue posibilitada a la luz de una precipitación inmanente al  cris-
tianismo en la que se apuntaló dogmáticamente a partir de la 
doctrina teológica de la Trinidad. 

No fue sino hasta los siglos IV y V –es decir, cuando la cris-
tiandad asumió una vocación propiamente imperial7– que co-
mienza a sistematizarse la doctrina en la célebre fórmula “tres 
propiedades –hipóstasis– y un solo Dios”8 o “tres personas y un 

4	 Agamben, Giorgio. El reino y la gloria. Una genealogía teológica de la economía y del 
gobierno. Traducción Flavia Costa, Edgardo Castro, María Mercedes Ruvituso. Bue-
nos Aires, Adriana Hidalgo, pp. 17-18.  

5	 Stimilli, Elettra. Il debito del vivente. Asceci e capitalismo. Salerno: Quodlibet, 2011. 
6	 Nietzsche, Friedrich. Más allá del bien y el mal. En Nietzsche II. Madrid: Gredos, 

2009, pp. 383-579.
7	 Williams, Rowan. Arrio: herejía y tradición. Traducción de Francisco J. Molina. Sala-

manca: Sígueme, 2010.
8	 Nacianceno, Gregorio. Cinco discursos teológicos. Traducción de José Ramón Díaz 

Sánchez-Cid. Madrid: Ciudad Nueva, 2012, p. 171.



152

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

solo Dios”9. Su centralidad se puede medir por la aguda crisis 
que abrieron dichos debates en torno a la querella del Filioque 
y cuyo efecto más devastador fue la división de la Iglesia Bizan-
tina (Oriente) de la Iglesia Romana (Occidente). La querella del 
Filioque puede ser clave para comprender la sacralización de la 
economía en la Iglesia Romana: para los orotodoxos, el Espíritu 
Santo procedía únicamente desde el Padre, para los romanos, 
el Espíritu Santo procede tanto del Padre como del Hijo. Para 
un orotodoxo el Espíritu Santo nada tiene que hacer con la eco-
nomía y el mundo, pero para un cristiano romano (cuestión que 
se radicalizará con el protestantismo), la economía asume una 
dimensión esencialmente sagrada10. El Hijo constituirá la per-
sona divina que tendrá por función cumplir con la oikonomía de 
la salvación11. 

Las primeras formulaciones de la doctrina trinitaria ya lle-
vaban consigo dicha posibilidad consumada en la querella del 
Filioque y cuyo efecto incidirá directamente en el problema de 
la “santificación”. La doctrina trinitaria es una forma de articu-
lación del poder muy precisa que Tomás de Aquino –siguiendo 
a Agustín– denominó como “relación subsistente”12. La doctrina 
trinitaria estructura el poder de un modo relacional a la luz de 
la triple distinción entre la soberanía (el Padre), la economía 
(el Hijo) y la efectualidad de ambas (el Espíritu Santo)13. Una 
soberanía articulada estrechamente con la economía gracias al 
dogma de la Encarnación y su noción de “consustancialidad” 
(homoousías) derivada desde el Concilio de Nicea. La sobera-
nía encontraría en el Espíritu Santo su “fuerza operativa”, la 
efecualización de su poder gubernamental y la radicalización 

9	 De Hipona, Agustín. La ciudad de Dios. México: Porrúa, 1996, p. 295. Libro XI, Cap. X.
10	 Agamben, Giorgio. “El miedo para aceptarlo todo”. En: https://artilleriainmanente.

noblogs.org/post/2016/05/26/giorgio-agamben-en-entrevista-con-lobs-el-miedo-prepa-
ra-para-aceptarlo-todo-17-de-septiembre-de-2015/ [Agosto 2016].

11	 Congar, Yves. El espíritu santo. Traducción de Aberlardo Martínez de Lapera. Barce-
lona: Herder, 1983.

12	 Tomas de Aquino. Suma Teológica, Tomo I.
13	 Ludueña, Fabián. “Poder pneumático. Una reconsideración del problema teológico-po-

lítico”. Revista Pléyade no 8, Julio-Diciembre 2011, pp. 153-170.



153

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

de la figura del Hijo en la deriva romano-occidental del cristia-
nismo14. 

Si bien es posible encontrar las nociones de Padre y Espíritu 
Santo en las otras dos religiones monoteístas, las diferencias 
entre estas tres religiones podrían ilustrarse  en “matemas” la-
canianos: el judaísmo podría remitirse a S1 (una religión del 
Padre), el cristianismo al S2 (una religión del Hijo) y el islam 
a la barrita que divide S1 y S2, por cuanto no es la religión del 
Padre ni del Hijo, sino de lo Uno15. 

La diferencia tiene enormes consecuencias en relación a los 
modos de “filiación” que instituye cada una: el judaísmo instala 
el modo de filiación en relación a un “pueblo elegido” que vive 
bajo la sombra de Dios Padre y su Ley. El cristianismo a toda la 
humanidad gracias al sacrificio del Hijo que hace posible la au-
fhebung del Padre inicial (la ley mosaica): Dios se hace Historia, 
el Padre se vuelca al Hijo en una misma oikonomía. El islam, al 
situar al Dios como lo Uno, no articula formas de filiación y, a 
diferencia del cristianismo, articula otra forma de gubernamen-
talidad en la que se establece un circuito virtuoso entre sharia  
(ley divina) y la umma (comunidad). Dicho circuito carece de 
cualquier representación “personal” (como el cristianismo), ope-
ra en una representación exclusivamente “legal”16. 

En el islam no existe la filición entre Padre e Hijo propia del 
cristianismo. Dios no es un Padre sino lo Uno, algo mucho más 
radical que un Padre. En ese registro, el islam no admite una 
representación “personal” (carece de “sacerdotes”) de Dios, como 
sí ocurre en el cristianismo. En otras palabras: el cristianismo 
es la religión gubernamental por antonomasia. El cristianismo 

14	 Karmy, Rodrigo. Políticas de la ex-carnación. Para una genealogía teológica de la 
biopolítica. Buenos Aires: UNIPE, 2014.

15	 Benslama, Fetih. Psychoanalysis and the Challenge of Islam. Minneapolis: University 
of Minnesota Press, 2009.

16	 Véase los trabajos de: Ayubi, Nazih. Islam político. Teorías, tradición y rupturas. Tra-
ducción de Ana Herrera Barcelona: Bellaterra, 1996. Ghalioum, Burham. Islam y polí-
tica. Las traiciones de la modernidad. Traducción de Mari Carmen Doñate. Barcelona: 
Bellaterra, 1999. Massad, Joseph. Islam in Liberalism. Chicago: Chicago University 
Press, 2014. Hallaq, Wael. The Impossible State. Islam, Politics, and Modernity’s Mo-
ral Predicament. New York: Columbia University Press, 2013.



154

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

se configura en torno al dogma de la Encarnación, ahí se unen 
irresolublemente las soberanías de Padre e Hijo gracias a la 
“consustancialidad”. Tanto en el judaísmo como en el islam (a 
pesar que el primero hace de ésta un Padre instalando una for-
ma de filiación, y la segunda no) la divinidad no experimentará 
el proceso de “economización” como sí habría tenido lugar con 
el cristianismo. En cuanto S2, el cristianismo –en particular, el 
cristianismo romano y, posteriormente el protestantismo– hizo 
de la oikonomía el lugar mismo de la divinidad.

La tesis de nuestro ensayo es que el capitalismo, y en parti-
cular su fase actual de corte neoliberal, constituye un proceso 
de santificación de la vida que encontraría en la articulación 
trinitaria del cristianismo su cifra propiamente arqueológica: 
“La “economía”, –escribe Elettra Stimilli– como gestión de la 
vida en Cristo, revela, ahora, la posibilidad de una concomitan-
cia entre el elemento ingobernable y lo que puede ser goberna-
do, entre lo que puede perderse y aquello que se puede poseer 
(…)”17. La “economía” articuló un poder gubernamental que hizo 
coincidir lo gobernable con lo ingobernable, lo an-árquico de la 
vida con su gestionabilidad, su capacidad para ser gestionada 
totalmente. Más allá de la Ley y la coacción, en el montaje de 
la gestión, en la apuesta “positiva” por una forma de vida en 
Cristo18, se trata de inscribir a las criaturas en el horizonte de 
una oikonomía como la: “(...) ejecución del designio de Dios en 
la creación (...)”19, haciendo de la historia humana una historia 
“sagrada”20. Sacralización de la gestión y la gestión propiamen-
te sagrada que captura a lo humano y lo separa respecto del 
mundo. La oikonomía se asienta en la figura del Hijo que, al ser 
consustancial al Padre, llevaba consigo la misma anarquía que 
el Padre. En este sentido el cristianismo es una religión “anár-
quica” o “económica”, tal como el capitalismo en la actualidad. 

17	 Stimilli, Il debito del vivente, p. 109. Traducción propia. 
18	 Ibid.
19	 Congar, El espíritu santo, p. 454.
20	 Dussel, Enrique. Hipótesis para una historia de la Iglesia en América Latina. Barcelo-

na: Estela-Iepal, 1967, p. 21.



155

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

En efecto, la oikonomía hará posible la investidura de la 
creación en función de su salvación y, por tanto, más allá de 
la finitud de la mundaneidad. Esa investidura constituirá el 
acto mismo de la “santificación”: “La palabra santificación –es-
cribe Jürgen Moltmann– designa ante todo un acto que proce-
de de Dios santo mismo. Dios elige algo para sí y lo convier-
te en su propiedad; le permite, pues, participar de su esencia 
(...)”21.“Santificar” será el acto mismo de Dios, a través del cual, 
éste “elige” a las criaturas y las “convierte en su propiedad”. 
La santificación es expropiación que captura a todas las cria-
turas para reinscribirlas en el horizonte de una oikonomía. La 
santificación constituirá el dispositivo clave del poder guberna-
mental cristiano que se incorporará de manera secularizada en 
la nueva escena capitalista. Encontrará una nueva versión en 
la antropología neoliberal del hombre-empresa. La santificación 
será el proceso de captura de la “vida sensible”, su efecto será la 
transformación de imágenes en íconos y la potencia de los cuer-
pos en su docilización favorable al trabajo capitalista. 

En su libro La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo, 
León Rozitchner traza una suerte de arqueología del sujeto mo-
derno leyendo Las Confesiones de Agustín de Hipona. Su tesis 
es que el cristianismo habría ejercido una “desmaterialización” 
de la vida porque –tal como ilustra el propio Agustín– al ser el 
cristianismo una religión sin Padre que matar (dado que el Pa-
dre ya está muerto en la cruz), el niño se habría volcado  sobre 
la carnalidad de la madre. Sin embargo, en cuanto la madre no 
es más que la indeterminación de una potencia exenta de forma, 
el niño –que se representa en la voz de Agustín– debe negar a 
la madre e imponer sobre su vacío a un Padre enteramente es-
piritualizado. 

La cruz (el Padre espiritualizado) terminará por erigirse so-
bre la cosa (la madre): “Lo que la madre le dio al hijo al darle 
vida, ahora espiritualizado, se lo da al nuevo Padre para que 

21	 Moltmann, Jürgen. El espíritu santo y la teología de la vida. Traducción de José María 
Garrido Luceño. Salamanca: Sígueme, 1997, p. 61.



156

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

nazca en él de nuevo. Pero lo hace en el lugar mismo donde 
está inscrita la huella de la madre: esto es lo importante –ter-
mina Rozitchner– del modelo subjetivo cristiano”22. El proceso 
de desmaterialización redunda en una verdadera espirituali-
zación en que la mujer-madre sólo podrá concebir al hijo por 
medio del Espíritu Santo como fuerza propiamente masculina 
de un Padre espiritualizado y de un Hijo encarnado. Por eso, 
según Rozitchner, la subjetivación cristiana supone un proceso 
de des-mater-ialización a través del cual la simple Voz del Padre 
quedará, a modo de una introyección de la Ley, inscrita en el 
“corazón” del Hijo. 

Agustín no sólo habrá legado un nuevo “modelo subjetivo” a 
Occidente, sino más precisamente, una nueva articulación de la 
soberanía: la soberanía del Padre quedará economizada en la fi-
gura del Hijo y efectualizada gracias a la “santificación” provista 
por el Espíritu Santo23. En este punto quisiera complementar la 
tesis rozitchneriana: sí, el “modelo subjetivo cristiano” supone la 
des-mater-ialización. Pero ese proceso negativo –la desmateria-
lización– implica un proceso positivo a partir del cual la vida se 
espiritualiza, haciendo que la “madre” no hable desde su carne, 
sino que, a través de ella, siga hablando el nombre del Padre. 
Sin embargo, desmaterializar no implica sólo despotenciar la 
vida. Rozitchner concibe la “represión” desde el modelo “freu-
diano” que ejerce su poder en base negativa. También implica 
santificarla en una única forma a partir de la economía que fun-
ciona positivamente en base a la fórmula promotora de la vida 
que Foucault caracterizó como “hacer vivir” y que, siguiendo a 
Fabián Ludueña, encuentra su origen en el cristianismo24. 

Giorgio Agamben en El reino y la gloria. Una genealogía teo-
lógica de la economía y del gobierno ha proyectado una genealo-
gía teológica de la gubernamentalidad situando a la gloria como 

22	 Rozitchner, León. La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo. En torno a Las confe-
siones de San Agustín. Buenos Aires: Losada, 1997, p. 114. 

23	 Ludueña, “Poder pneumático. Una reconsideración del problema teológico-político”.
24	 Ludueña, Fabián. La comunidad de los espectros I. Antropotecnia. Buenos Aires: Miño 

y Dávila, 2010.



157

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

el dispositivo propiamente performativo desde el cual se articu-
la la soberanía del Padre en la economía del Hijo:

(…) uno de los resultados de nuestra investigación –es-
cribe Agamben– ha sido que la función de las aclama-
ciones y la Gloria, en la forma moderna de la opinión 
pública y del consenso, está todavía en el centro de los 
dispositivos políticos de las democracias contemporá-
neas. Si los media son tan importantes en las demo-
cracias modernas no se debe, en efecto, sólo a que ellos 
permiten el control y el gobierno de la opinión pública, 
sino también y sobre todo a que administran y otorgan la 
Gloria, aquél aspecto aclamativo y doxológico del poder 
que en la modernidad parecía haber desaparecido.25  

A diferencia de Rozitchner, para quien la producción de sub-
jetividad occidental se basa en la desmaterialización, Agamben 
sitúa la glorificación como un dispositivo positivo a partir del 
cual se configurará la “máquina gubernamental de los moder-
nos”. Si bien su genealogía resulta clave para contemplar la de-
riva de la mentada “sociedad del espectáculo” de las actuales 
“democracias gloriosas”, parece descuidar la centralidad que 
adquirió la santificación como forma de subjetivación oikonómi-
ca en dicho proceso de glorificación.

Las tesis de Rozitchner y de Agamben parecen descubrir el 
reverso de un mismo mecanismo, el primero enfocándose en la 
dimensión negativa de la desmaterialización y el segundo en 
la configuración positiva de la glorificación. A partir de aquí, 
me parece clave abrir un tercer término que permita desplegar 
la potencia de ambos trabajos: la santificación. Denomino “san-
tificación” al proceso de desmaterialización-glorificación capaz 
de producir una subjetividad oikonómica que será central en la 
constitución de la economía política moderna y en particular del 
discuso neoliberal. La “santificación” será un dispositivo orien-
tado a conjurar la potencia sensible (“madre” en Rozitchner y 

25	 Agamben, El reino y la gloria, p. 11.



158

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

“potencia” en Agamben) en función de la constitución de un 
cuerpo encarnado que llevará consigo la imagen del Cristo en el 
“corazón”. Si la “potencia sensible” designa un medio abierto a 
múltiples formas entonces la santificación es el dispositivo en-
cargado de suturarla en una forma en particular. Si la potencia 
sensible designa un “comercio incesante de los medios” más acá 
de toda acción (praxis) y de toda producción (poiesis)26, entonces 
la operación de la santificación (desmaterialización glorificante) 
terminará por capturar esa medialidad a una forma en particu-
lar y separándola –es decir, sacralizándola– de los usos caracte-
rísticos de la vida común.

1. Espíritu Santo
1.1. En un pequeño pasaje de El Pedagogo, Clemente de Ale-

jandría nos ofrece una escena que deja entrever la operación que 
años más tarde la doctrina denominará “santificación”. En este 
texto aparece como “leche”: “Os di a beber –escribe Pablo en la 
primera carta a los Corintios– leche y no alimento sólido, pues 
todavía no lo podíais soportar” (Cor I; 3, 1-2). Clemente inter-
preta: “(...) esto no significa que se trate de un tipo de alimento 
distinto de la leche pues en esencia son lo mismo. Igualmente el 
Lógos es siempre el mismo; fluido y dulce como la leche; sólido y 
consistente como el alimento sólido”27. Fluido y sólido a la vez, la 
“leche” es una alegoría del Lógos que, considerado como un “ali-
mento espiritual”, renueva al hombre y lo purifica de su cuerpo. 

Lo mismo ocurre con aquellos pasajes en que se exhorta a 
“beber de la sangre” de Cristo: según Clemente, ésta última su-
fre un cambio “cualitativo, no sustancial” por la intercesión del 
Espíritu: 

Con toda seguridad –señala Clemente– sería muy difícil 
encontrar algo más nutritivo, más dulce y más blanco 

26	 Coccia, Emanuele. La vida sensible. Traducción de María Teresa D’Meza. Buenos Ai-
res: Marea, 2010.

27	 Clemente de Alejandría. El pedagogo. Traducción de Joan Sariol Díaz. Madrid: Gre-
dos, 1998, p. 76. 



159

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

que la leche. Pues bien, el alimento espiritual se le ase-
meja; es, en efecto, dulce, por la gracia; nutritivo como 
vida; blanco como el día de Cristo; y ha quedado bien 
claro que la sangre del Lógos es como leche.28  

Clemente insiste en que los pechos de la mujer –que, según 
él, están originalmente erigidos hacia el “marido”– se vuelcan 
hacia los niños para darles su “saludable nutrición”. Así como la 
madre alimenta a sus hijos, así también Dios hace llover maná 
del cielo que es el “alimento celeste de los ángeles”.

 La analogía entre lo físico y lo espiritual lleva consigo el 
siguiente problema: que la leche emana desde una Madre y, en 
cambio, el Lógos lo hace desde un Padre. ¿O habría que admitir 
la posibilidad de que Dios fuera mujer? Frente a tal posibilidad, 
Clemente escribe: 

Las mujeres embarazadas, al llegar a ser madres, ma-
nan leche; pero Cristo, el Señor, el fruto de la Virgen, 
no llamó bienaventurados los pechos de la mujer, ni los 
juzgó nutricios, sino que, cuando el Padre, amante y be-
nigno, esparció como lluvia el Lógos, se convirtió él en 
alimento espiritual para los que practican la virtud.29  

Esencial resulta el pasaje que dice que Cristo “no llamó 
bienaventurados los pechos de la mujer ni los juzgó nutricios” 
porque es precisamente allí donde Clemente niega la potencia 
sensible de la mujer espiritualizándola en la unicidad del Padre 
“amante y benigno” que, en la figura de Cristo (el Pedagogo), se 
presenta en “todas partes” por el Espíritu Santo. 

La potencia femenina quedará subrogada a este nuevo po-
der paterno que permitirá a Clemente comenzar a montar una 
tecnología gubernamental capaz de conducir a los “que practi-
can  la virtud” hacia la verdad. La madre inicial no sólo queda 
despojada de su potencia sensible sino que se espiritualiza bajo 

28	 Clemente, El pedagogo, pp. 78-79. 
29	 Clemente. El pedagogo, p. 79. 



160

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

la forma Iglesia: “Esta madre única no tuvo leche, porque es la 
única que no fue mujer; es la mismo tiempo virgen y madre; ín-
tegra como virgen, llena de amor como madre. Ella llama por su 
nombre a sus hijos y los alimenta, amamantándolos con la leche 
santa, con el Lógos infantil”30. La acción de “amamantar” queda 
elevada a la función espiritual desarrollada por la Iglesia que 
inviste a todos sus hijos de “leche santa” y de “Lógos infantil” 
haciendo de la misma una “virgen”. 

Esa “madre única” Iglesia cobijará al “cuerpo de Cristo” a 
partir de lo cual (...) alimenta al joven pueblo (...)”31 instalando 
así la conducción “pedagógica” para que el hombre se despoje de 
la carne e inicie un “nuevo régimen de vida”. Se trata de hacer 
de Cristo “nuestro” y “(...) meter al Salvador en nosotros para 
destruir así las pasiones de la carne”32. El proceso de desmate-
rialización implicará desplegar el dispositivo afirmativo de la 
espiritualización en la que Clemente identifica con un proceso 
en el que la figura de Cristo se introyectará en “nosotros”. El Pe-
dagogo cumplirá una función intermedia entre cuerpo y alma, 
tierra y cielo, pasiones y vida perfecta, gracias a que funciona 
como un “modelo sin defecto”: se educará al hombre desde el 
pecado hacia la virtud, más allá de la Ley que educa a los judíos 
y de la Paideia que educa a los griegos. 

Un nuevo tipo de soberanía comienza a articularse. Una so-
beranía que podríamos llamar “económica” en la medida que 
se despliega como un poder inmanente, “positivo” y guberna-
mental. No sólo es un poder que desmaterializa la vida, sino 
que también la glorifica o espiritualiza la introyección de Cristo 
en “nosotros”: “El Pedagogo es educador –escribe Clemente– no 
experto, no teórico; su objetivo es la mejora del alma, no la en-
señanza, como guía que es de una vida virtuosa, no erudita”33. 
Más allá de la filosofía como forma de vida “teórica”, el Pedago-
go será el educador orientado a la “mejora del alma” como una 

30	 Clemente. El pedagogo, p. 79. 
31	 Clemente. El pedagogo, p. 80. 
32	 Ibid. 
33	 Clemente. El pedagogo, p. 42. 



161

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

“guía” para la vida virtuosa. No obstante, en la época de Cle-
mente el cristianismo no asume aún su forma imperial del siglo 
IV. No habrá que perder de vista el carácter de esta “pedagogía” 
que, bajo la tutela de la Iglesia cristiana, conducirá al hombre 
hacia la santificación. 

1.2. En 1935 el teólogo Erik Peterson escribe El monoteísmo 
como problema político. Su tesis es que el cristianismo no lleva 
consigo una matriz “teológico política” como propugnaba el ju-
rista Carl Schmitt. En un pasaje clave Peterson cita Los cinco 
discursos teológicos (380 d.c.) de Gregorio Nacianceno. Su re-
flexión es que entre poliarquía, anarquía y monarquía, los cris-
tianos profesan la última. Sin embargo, la monarquía a la que 
se refiere Gregorio –y esto es el núcleo del interés de Peterson 
contra Schmitt– no es la “monarquía personal” sino aquella de 
carácter “trinitario” que, como tal, no podrá tener “(…) corres-
pondencia alguna en la criatura”34. 

Para Gregorio en la trinidad el Padre, el Hijo y el Espíritu 
Santo designarán: “(...) un nombre de relación, un nombre que 
indica la manera en que el Padre está en relación con el Hijo o el 
Hijo en relación con el Padre”35. La trinidad se articula como un 
dispositivo a través del cual Padre (soberanía), Hijo (economía) 
y Espíritu Santo (efectualidad) designan una relación porque 
–a diferencia de Eunomio, un arriano contra quien están diri-
gidos estos discursos– no será posible escindir uno respecto de 
los otros. 

A partir de aquí, Gregorio podrá fundamentar la especifici-
dad funcional del Espíritu Santo: en primer lugar, éste no es un 
“Dios extraño” puesto que pertenece a la Trinidad. En segundo 
lugar, el Espíritu Santo no es más que la “santidad de Dios” y, 
por tanto, no pertenece al ámbito de las criaturas, sino que es 
absolutamente increado. En tercer lugar, el Espíritu Santo se 
sustrae a toda “criatura” y a toda “composición” (puesto que no 
es un cuerpo) y si llegara a ser una fuerza –plantea Naciance-

34	 Peterson, Erik. El monoteísmo como problema político. Traducción de Agustín Andreu. 
Madrid: Trotta, 1999. p. 93.

35	 Gregorio, Cinco discursos teológicos, p. 171.



162

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

no– ésta sería lo causado por el propio Dios. En cuarto lugar, 
el Espíritu Santo es “consustancial” –es decir, comparte la sus-
tancia con el Padre y el Hijo– precisamente porque pertenece a 
la Trinidad. La anarquía de la oikonomía despliega su fuerza 
gracias al Espíritu Santo. 

¿Cómo hemos podido llegar a saber de la existencia del Es-
píritu Santo? –se pregunta Gregorio. Responde estableciendo 
una línea de tiempo histórico-salvífica (una economía) en que 
los mensajes divinos se han ido revelando progresivamente. 
Tal “pedagogía divina” se muestra a partir de dos cambios fun-
damentales en la tierra y que llevan consigo el nombre de los 
dos testamentos. El primero hizo posible el paso de los ídolos 
a la Ley reflejado en el Antiguo Testamento y en la revelación 
que habría hecho Dios a Moisés. El segundo va desde la Ley al 
Evangelio pasando por la encarnación del Hijo. 

“Y ahora –plantea el teólogo– nosotros anunciamos un tercer 
temblor, a saber, el paso de las cosas de aquí abajo a las cosas de 
arriba (...)”36. El paso desde el “abajo” hacia el “arriba” concierne 
al tercer cambio que está expresado bajo la noción del Espíritu 
Santo: 

El Antiguo Testamento anunció manifiestamente al Pa-
dre y más oscuramente al Hijo. El Nuevo Testamento 
dios a conocer abiertamente al Hijo e hizo entrever la 
divinidad del Espíritu. Ahora el Espíritu está presente 
en medio de nosotros y nos concede una visión más clara 
de sí mismo.37  

La escatología propia de la oikonomía se entronca así con la 
figura del Espíritu Santo que, como plantea Nacianceno, “está 
presente en medio de nosotros”. Al igual que en Clemente, don-
de el hombre era guiado por el Pedagogo hacia la salvación, 
también aquí la economía divina ha revelado su mensaje en tres 
fases específicas. 

36	 Gregorio, Cinco discursos teológicos, p. 252.
37	 Gregorio, Cinco discursos teológicos, p. 254.



163

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

La fase actual, el Espíritu Santo, permite el paso de todo 
aquello que está “abajo” hacia “arriba” en un movimiento de 
apocatastásis, el mismo movimiento “regenera” al hombre. 
Sólo tal Espíritu: (...) llena todas las cosas con sus sustancia, 
él contiene a todas las cosas. (...) y la misma vida que hace de 
nosotros Templos, que nos diviniza, que nos hace perfectos, de 
modo que precede al bautismo y es buscado también después del 
bautismo”38. El Espíritu Santo es increado y parte de la Trini-
dad. Siendo una fuerza divina consustancial al Padre y al Hijo 
puede investir a “todas las cosas” de su propia sustancia (que 
es la sustancia que comparte con el Padre y el Hijo) al punto de 
“divinizar” nuestras propias vidas para hacerlas “perfectas”, al 
igual que el planteamiento de Clemente.

El Espíritu Santo es la fuerza a través de la cual la sobe-
ranía económica inviste a “todas las cosas” haciéndolas pasar 
de “abajo” hacia “arriba”, desde la tierra al cielo. El Espíritu 
Santo funciona como aquella fuerza que captura, produce, ex-
cluye al incluir, captura a la potencia sensible del cuerpo (poder 
negativo del Padre) y la espiritualiza en la forma del “templo” 
(poder positivo del Hijo). Gregorio llama “divinización” al doble 
movimiento en que el Espíritu Santo funciona a partir de la 
exclusión de la potencia sensible (desmaterialización) y de su 
inclusión en el “templo” (glorificación). La santificación se pre-
senta como un poder subjetivante que opera en la performati-
vidad de su pronunciamiento, tiene la capacidad de inscribir un 
“templo” en el alma del hombre. En la época histórico-salvífica 
con la que Gregorio identifica al Espíritu Santo las cosas del 
mundo –incluida nuestra propia vida mundana– estarán com-
pletamente santificadas, investidas de su poder, alumbradas 
con la fuerza de “su sustancia”, expuestas al paroxismo de las 
alabanzas39. 

38	 Gregorio, Cinco discursos teológicos, pp. 260-261.
39	 “Por ahora bastará decir solo esto: que el Espíritu es aquél en el que nosotros adoramos 

y por el que nosotros pedimos”. La función litúrgica será aquí fundamental, preci-
samente por esto, el mecanismo del Espíritu Santo será la “santificación”. Gregorio, 
Cinco discursos teológicos, p. 235. 



164

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

1.3. Casi diez años antes de los Discursos de Gregorio, Dí-
dimo el ciego –alejandrino que Atanasio puso al frente de la 
Escuela Eclesiástica de Alejandría– ofrecía un Tratado sobre el 
Espíritu Santo. Dentro de las características centrales estará 
su carácter “santificante”: “(...) si pues él es santificador, se debe 
deducir que es de una sustancia no mudable, sino inmutable”40. 
Siendo que el Espíritu Santo “santifica” y no es santificado ha-
brá que ubicarlo en la misma Trinidad, junto al Padre y el Hijo. 
Por esta razón el Espíritu Santo jamás podrá confundirse con 
los ángeles. 

Estos últimos serán criaturas santificadas por el Espíritu 
Santo –es decir, reciben su fuerza de él–  pero éste último no es 
criatura y por tanto no es santificado. Al contrario, él mismo es 
el santificador: “En realidad, los ángeles son santos por partici-
pación del Espíritu Santo y por la inhabitación del Hijo unigén-
tio de Dios, que es santo y es comunicación del Padre (...)”41. Si 
los ángeles son criaturas que pertenecen a la creación de Dios, 
el Espíritu Santo no es criatura sino “propiedad” trinitaria 
orientada enteramente a la “santificación” de las criaturas. Es 
decir, orientada a otorgarles su poder efectual: “(...) el que llena 
a todas las criaturas que pueden recibir la virtud y la sabiduría 
no forma parte de aquellos seres a los que enriquece”42. De esta 
manera, el Espíritu Santo no puede ser criatura, sino más bien 
la fuerza santificante que investirá de “virtud” y “sabiduría” a 
todas las criaturas43. Como bien subraya Dídimo, la acción san-
tificante será decisiva toda vez que, tal como expresaba Clemen-
te con la alegoría de la leche, el Espíritu Santo investirá del 
Lógos a las criaturas para conducirlas “rectamente”44. 

40	 Dídimo el ciego. Tratado sobre el espíritu santo. Traducción de Carmelo Granado. Ma-
drid: Ciudad Nueva, 1997. p. 48. 

41	 Dídimo, Tratado sobre el espíritu santo, pp. 53-54. 
42	 Dídimo, Tratado sobre el espíritu santo, p. 58. 
43	 “En este sentido toda la jerarquía como forma de ordenamiento del ministerio angélico 

y humano recibe su fuerza operativa del poder inmaterial del Espíritu sin el cual esta-
ría privada de toda positividad y capacidad de acción”. Ludueña, “Poder pneumático. 
Una reconsideración del problema teológico-político”, p. 167.

44	 Dídimo, Tratado sobre el espíritu santo, p. 65.



165

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

Esto nos muestra que el poder efectual del Espíritu Santo 
permitirá a toda criatura elevarse hacia Dios ofreciéndole “sabi-
duría, norma y rectitud” en su actuar. Introducción de norma y 
disciplina, proyección de la eternidad en la misma finitud crea-
tural, el Espíritu Santo será designado por Dídimo como “el se-
llo de Dios” a partir del cual se recibe la “imagen de Dios”: “(...) 
es el sello de Dios, los que reciben la forma e imagen de Dios, 
una vez signados por medio de él, son conducidos en él al sello 
de Cristo, llenos de sabiduría, de ciencia, y, lo que es más, de 
fe”45. Tal como ocurría con la figura del “templo” en Nacianceno, 
para Dídimo lo esencial será la recepción humana de la “forma 
e imagen de Dios” que define al “poder efectual” del Espíritu 
Santo. 

Más aún, el Espíritu Santo no será la fuerza divina que sim-
plemente imprima su “sello” o “forma” sobre aquello que no lo 
tiene, sino que además, tal “sello” tal “forma” será la que produ-
cirá al hombre en relación a la imagen propiamente “económica” 
de Cristo46. El Espíritu Santo imprime la imagen de Cristo en 
el “corazón” del hombre, subjetivándolo al interior de la oiko-
nomía. Con ello se fragua la deriva de una gubernamentalidad 
cuyo carácter pastoral apropiará el alma de los hombres. En 
cuanto “imagen de Cristo”, el Espíritu Santo se juega como un 
verdadero dispositivo de subjetivación que permitirá el desplie-
gue de la gubernamentalidad, como doble articulación entre so-
beranía (el Padre) y economía (el Hijo)47.

1.4. 

Manifiestamente –escribe Agustín de Hipona–  y a la 
vista de los discípulos subió al cielo; tal sabemos, tal 
creemos, tal confesamos. Repartió dones a los hombres 
(Sal 76, 19) ¿Qué dones? El Espíritu Santo. Ahora, pues, 

45	 Dídimo, Tratado sobre el espíritu santo, p. 91.
46	 Ya Orígenes –de quién Dídimo es un fiel lector– había indicado que, en relación a los 

apóstoles, el Espíritu Santo fue: “(...) derramado en sus corazones (...) en función de 
aquél “gobierno de sí” que elevará al hombre hacia la perfección. Orígenes. Comentario 
al cantar de los cantares. Traducción de Argimiro Velasco Delgado. Madrid: Ciudad 
Nueva, 2007, p. 49.

47	 Congar, El espíritu santo, p. 479. 



166

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

quien tal don da ¿qué será? ¡Admirable bondad la de 
Dios, que nos otorga un don igual a él mismo; su don es 
el Espíritu Santo; y el Padre y el Hijo, y el Espíritu Santo 
son un Dios único: la Trinidad.48  

El Espíritu Santo es concebido como un “don” (munus). Pero 
un “don” que no es más que la “bondad” de Dios a través de cuya 
fuerza impregna en nosotros un “don igual a él mismo”. En cuan-
to “don” el Espíritu Santo se convierte en una fuerza inconmen-
surable, absolutamente excedente respecto de todo cálculo hu-
mano que, por serlo, revindica la fuerza de la naturaleza divina. 

El Espíritu Santo no puede ser una cosa ni una criatura, sino 
la simple performatividad del acto de donación. En el instante 
en que da se retira. Imprime el rostro de Cristo en el mismo 
momento en que se sustrae. Se lo conoce por sus efectos. Ya sea 
que se agita un “viento”, que se designe como un “soplo”, que 
haga cimbrear los árboles, la concepción agustiniana del Espíri-
tu Santo como un “don” explicita lo que los padres alejandrinos 
ya habían consignado: que el Espíritu Santo no es más que la 
fuerza de Dios, su “sello” con el que marca a sus criaturas que 
tendrá una función propiamente oikonmómica de “santifica-
ción”: “En cuanto yo opino, en cuanto vosotros conocéis, en cuan-
to creemos, no hay ninguna santificación divina y auténtica sino 
por la gracia del Espíritu Santo”49. Como en Gregorio y Dídimo, 
en Agustín la operación performativa del Espíritu Santo se la 
designa bajo el término “santificación divina”. La fuerza de Dios 
discurre allí en función de imprimir en el hombre el “sello” de 
una “autenticidad” que promete su propia salvación. De ahí que 
la función del Espíritu Santo sea una función propiamente oiko-
nómica en la medida que está destinado a consumar la misma 
obra de Dios en la tierra50.

48	 Agustín de Hipona. “Sermón 128, 4: BAC 443, 124-125”. En Pons, Guillermo (ed.). El 
espíritu santo en los padres de la Iglesia. Madrid: Ciudad Nueva, 1998, pp. 65-66. 

49	 Agustín de Hipona. “Sermón 8, 17: BAC 53, 137-138”. En Pons, El espíritu santo en los 
padres de la Iglesia, p. 137.

50	 Congar, El espíritu santo, pp. 563-578.



167

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

Pero la “santificación” agustiniana tiene un efecto decisivo: 
“Porque este nombre, Señor, este nombre de mi Salvador, tu 
Hijo, lo había yo por tu misericordia, bebido piadosamente con 
la leche de mi madre y lo conservaba en lo más profundo de mi 
corazón”51. No deja de ser interesante cómo vuelve un tema que 
ya nos adelantaba Clemente en la alegoría de la leche: Agustín 
ha bebido la leche de su madre, pero una vez el Espíritu Santo 
le “santifica” éste sella al nombre de Cristo en su interior (el 
“corazón”). La leche deja de ser de su madre y pasa a ser la leche 
del Padre espiritualizado que habita en los nuevos registros del 
“corazón”.

Si Rozitchner puede ver en Agustín el “modelo subjetivo” 
por el cual se desplegó el proyecto occidental es porque advierte 
en él la consumación del proceso de desmaterialización de la 
potencia sensible en la forma “subjetiva” del “corazón”. Porque 
sólo en el “corazón” –que ya Gregorio denominaba “templo”– se 
alojará el “nombre de mi Salvador”. Sin embargo, la propia tesis 
rozitchneriana deja entrever que lo que los Padres de la Iglesia 
han llamado “santificación” constituye una performatividad ar-
ticulada en base a la desmaterialización-glorificación de la po-
tencia sensible. El “corazón” llevará al “sello de Dios” gracias a 
la donación que, bajo la fuerza del Espíritu Santo, tendrá como 
efecto la santificación en la que los hombres, animales o cosas, 
quedarán sustraídos al mundo que les rodea. 

En Agustín el efecto subjetivante del dispositivo espiritual 
parece funcionar a la perfección: niega a su madre de quien be-
bió la “leche” (la potencia sensible) para situar en su lugar al 
nombre de Cristo, su Padre “idealizado”. El “templo” de Gre-
gorio o el “corazón” de Agustín designan la “interioridad” en la 
que se constituirá el nuevo sujeto. Un sujeto que llevará al “don” 
de Dios en su propio interior que, por tanto, podrá hablar con 
él, escuchar su Voz y obedecer enteramente a sus designios: “El 
Espíritu Santo ha comenzado a habitar en vosotros. ¡Que no se 

51	 Agustín de Hipona. Confesiones. Traducción de Agustín Uña Juárez. Madrid: Tecnos, 
2012. Libro III, cap. 4.



168

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

tenga que marchar! No lo excluyáis de vuestros corazones”52. 
Una fuerza exterior que habita y configura nuestro interior, he 
ahí el “modelo subjetivo” que, según Rozitchner, el cristianis-
mo latino lega a Occidente. Sin embargo, Agustín no sólo sería 
quien inaugura tal “modelo subjetivo” sino también quien con-
suma lo que viene jugándose con Clemente, Gregorio y Dídimo: 
la santificación radical de los hombres. Será en la santificación 
donde el poder negativo de la desmaterialización (Rozitchner) 
será el reverso del poder positivo de la glorificación (Agamben) 
que obedecen a un mismo y preciso mecanismo de subjetivación. 
Será la santificación el soporte propiamente teológico del capi-
talismo moderno que la nueva teoría neoliberal no hará más 
que aceitar.

2. El espíritu neoliberal
2.1. Una reflexión en torno al dispositivo “santificante” que 

dará curso al capitalismo no puede pasar por alto las grandes 
transformaciones que experimentó la oikonomía cristiana. No 
podemos obliterar el acontecimiento de la Reforma que abrirá 
el campo para el nuevo protestantismo. Debemos al memora-
ble trabajo de Max Weber La ética protestante y el espíritu del 
capitalismo el haber conceptualizado el trayecto de tales trans-
formaciones y donde la cuestión de la “santificación” constituirá 
la clave hermenéutica del naciente “ascetismo intra-mundano”. 
Si con Lutero la división entre la fe y las obras habría dado 
lugar a una “vida mística sentimental” que fortalece el princi-
pio de la subjetividad al tiempo que rechaza la vida mundana, 
con Calvino la opción por una tesis de la predestinación habría 
dado lugar a un fortalecimiento de la “vida ascética mundana”. 
“Sólo los elegidos tienen realmente la fides efficax, sólo  ellos 
son capaces de aumentar la gloria de Dios mediante obras que 
son buenas realmente (no en apariencia), y esto en virtud de la 

52	 Agustín de Hipona. “Sermón 225, 4: BAC 447, 282”. En Pons, El espíritu santo en los 
padres de la Iglesia, p.126.



169

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

regeneratio y de la consiguiente sanctificatio de toda su vida”53. 
Viejos temas que ya se asomaban en los padres de la Iglesia (re-
generación y santificación), pero en un nuevo horizonte de senti-
do: el calvinismo no sólo introducirá la santificación en el campo 
de las obras humanas sino que hará de éstas la fuerza “capaces 
de aumentar la gloria de Dios”. El poder efectual del Espíritu 
Santo comienza a funcionar más allá de su antigua y católica 
estructura trinitaria –aunque profundizando su estructura oi-
konómica– para inmanentizarse en la forma de una verdadera 
ética del trabajo en la que se pondrá en juego la sanctificatio de 
toda la vida común. 

El propio Weber advierte que la ética calvinista se articula en 
base a la idea de que “Dios ayuda a quien se ayuda a sí mismo” 
con lo cual surge la posibilidad de que el propio individuo pueda 
administrar su salvación. El calvinista afirma un “autocontrol 
sistemático” puesto que en cada momento es interpelado por la 
disyuntiva de si será “elegido o reprobado”54. La descripción we-
beriana ilustra al calvinista como si su vida práctica fuera una 
suerte de “apocalíptica económica” en el sentido de que en cada 
paso del individuo parece enfrentarse al Juicio Final. Según 
Weber la innovación del calvinismo es que la “santificación” no 
pasa necesariamente por las “buenas obras” en particular (como 
ocurría en el catolicismo), sino por la “santificación de las obras 
hecha sistema”55. La ética se afirma como un plan o método para 
la conducción de la vida práctica en un despliegue orientado a 
“(...) aumentar la gloria de Dios en la tierra (...)”56. De esta ma-
nera el “ascetismo intra-mundano” encuentra su emancipación 
más allá de la tradición católica llevándose, sin embargo, con-
sigo al dispositivo oikonómico de la “santificación” sobre el cual 
se asentará la moderna figura del “profesional”57. Es clave, en 

53	 Weber, Max. La ética protestante y el espíritu del capitalismo. Traducción de Luis 
Legas Lacambra. Barcelona: Península, 1998, p. 177.

54	 Weber, La ética protestante y el espíritu del capitalismo, p. 178.
55	 Weber, La ética protestante y el espíritu del capitalismo, p. 181.
56	 Weber, La ética protestante y el espíritu del capitalismo, p. 182.
57	 Weber, La ética protestante y el espíritu del capitalismo, p. 258.



170

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

este sentido, matizar la tesis weberiana, en cuanto la disciplina 
del nuevo “ascetismo intra-mundano” no será para Calvino un 
objetivo último: “(…) sino un medio, el medio –escribe Marta 
García Alonso– para asegurar el cumplimiento de la Voluntad 
de Dios”58.

Weber concluye: “El “desencantamiento” del mundo, la eli-
minación de la magia como medio de salvación, no tuvo lugar 
en la devoción católica con la misma coherencia que en la reli-
giosidad puritana (...)”59. Al desplazar la “devoción católica” a 
la “religiosidad puritana” el protestantismo será visto como un 
“desencantamiento” que, sin embargo, llevará el precio de una 
nueva santificación. El propio Weber nos dice cómo es que la 
“santificación” que en el mundo católico funcionaba en relación 
a las obras particulares con el calvinismo se torna “sistema”. Es 
más, cómo es que dicho dispositivo no habría sufrido un simple 
proceso de “desencantamiento” sino mas bien una nueva articu-
lación en las prácticas propiamente capitalistas. Prácticas que 
el calvinismo “santifica” en función de “asegurar el cumplimien-
to de la Voluntad de Dios”. A diferencia de la apuesta weberia-
na por el “desencantamiento” nos parece que el mismo proceso 
descrito por el sociólogo atestigua mas un “reencantamiento” 
que un “desencantamiento”, un desplazamiento que inscribe a 
la antigua sanctificatio como soporte de la nueva racionalidad 
capitalista. Así, el “modelo subjetivo” dilucidado por Rozitchner 
y el problema de la “gloria” abierto por Agamben encontrarán 
en la santificación neoliberal al dispositivo subjetivante que no 
sólo subsumirá el trabajo al capital, sino a la potencia sensible 
en general.

2.2. Una de las derivas de la emancipación del dispositivo 
oikonómico de la “santificación” será la articulación de lo que 
hoy llamamos neoliberalismo, cuyo edificio se sostendrá en el 
principio de la “libertad”: “(…) libertad –escribe Elettra Stimi-

58	 García Alonso, Marta. La teología política de Calvino. Barcelona: Anthropos, 2008, p. 
259.

59	 García Alonso, La teología política de Calvino, p. 180.



171

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

lli– puede ser identificada como el operador principal de aque-
lla forma de poder que se identifica con la economía como plan 
divino de gobierno del mundo y la historia”60. “Libertad” no de-
signa un término cualquiera sino el operador fundamental de 
la oikonomía. Sin “libertad” no habrá “plan divino de gobierno 
del mundo”, sin “libertad” no podrá desplegarse la anarquía de 
la salvación. “Libertad” será, ante todo, el operador que aceita 
el dispositivo oikonómico y constituirá el principio escatológi-
co que impedirá que el hombre sea prisionero de las fauces de 
la política. “Libertad” –que desde ahora escribiremos con ma-
yúsculas para subrayar el ser un “operador”– no es un térmi-
no cualquiera sino el pilar fundamental del neoliberalismo: “Es 
preciso demostrar –escribe Hayek– que la libertad no es mera-
mente un valor singular sino la fuente y condición necesaria de 
la mayoría de los valores morales”61. Para Hayek la Libertad se 
identifica plenamente a la economía. No se presenta como un 
valor entre otros sino como la condición de todos los valores. Sin 
embargo, no resulta ser un dato de la naturaleza sino un efecto 
de la “evolución social”:

Aunque la libertad no es un estado de naturaleza, sino 
una creación de la civilización, no surge de algo intencio-
nalmente. Las instituciones de la libertad, como todo lo 
que ésta ha creado, no se establecieron porque los pue-
blos previeran los beneficios que traerían.62  

Es crucial para Hayek plantear que la libertad “no es un es-
tado de la naturaleza” sino un descubrimiento que constituyó a 
la civilización occidental. Por eso “no surge intencionadamen-
te”. La historia de las civilizaciones se presenta como una evo-
lución “social” que prescinde de un plan, intención o conciencia 
superior que pudiera haber diseñado de antemano su deriva. La 

60	 Stimilli, Il debito del vivente, p. 132. 
61	 Hayek, Friedrich. Los fundamentos de la libertad. Traducción de José Vicente Torren-

te. Madrid: Unión Editorial, 2008, p. 25. 
62	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 82. 



172

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

historia de la civilización está atravesada por la “selección” de 
instrumentos y hábitos de carácter “exitosos” que tienden a su 
“aprendizaje e imitación”. 

La doctrina neoliberal que Hayek denomina “filosofía de la 
libertad” se escombra como una teoría de la evolución social en 
que los hombres, exentos de “intención”, van descubriendo los 
instrumentos y hábitos más exitosos para su adaptación. La 
Libertad no remite a una “naturaleza humana” ni la historia 
a una teleología, sino a un conjunto de prácticas de “ensayo y 
error” que terminaron por descubrir a la “libertad” como uno de 
los instrumentos más poderosos para prodigar el progreso entre 
los hombres. La Libertad es la resultante de la evolución social. 
Una evolución en que la Libertad funciona como el dispositivo 
que inventa nuevas y más “exitosas” estrategias de adaptación 
del hombre a los imponderables del medio ambiente.

Para Hayek no habría un plan racional dispuesto de ante-
mano sino una “evolución social” movida por el ensayo y error. 
Descubrió que la libertad –concebida como el campo de la inven-
ción– constituía la estrategia más “exitosa” para la adaptación 
de los individuos y grupos humanos. La libertad fue un invento 
humano, pero exento de intención. Su aparición no obedeció a 
un plan pre-constituido, sino a un conjunto de estrategias de 
ensayo y error que tuvieron lugar en la inmanencia de la his-
toria. En la falta de intención de la evolución social se juega 
una concepción muy precisa de la razón: “La razón humana no 
puede predecir ni dar forma a su propio futuro. Sus progresos 
consisten en encontrar donde estaba el error”63. Pero el límite de 
la razón es que carece de cualquier posibilidad de “predicción”. 
La razón es estrecha, finita, actúa por “ensayo y error” antes 
que por un plan pre-determinado.

La razón no alcanza a la libertad. Le da sus condiciones, ge-
nera su promoción, pero jamás su planificación: “El progreso, 
por su propia naturaleza, no admite planificación” –dice Hayek. 

63	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 68.



173

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

“Progreso” y “planificación” constituyen dos términos antinómi-
cos: “El uso de la razón apunta al control y a la predicción. Sin 
embargo, los procesos del progreso de la razón descansan en la 
libertad y en la impredicción de las acciones humanas”64. La 
antinomia constitutiva muestra la concepción hayekiana de la 
razón: ésta se presenta como el lugar que favorece el “control” 
y la “predicción”. En cambio la libertad (el “progreso”) se plan-
tea como la zona impredecible “de las acciones humanas”. En la 
perspectiva hayekiana los progresos de la razón “descansan” en 
la libertad: sólo lo impredecible de las acciones humanas hacen 
posible el progreso de la razón. La razón por sí misma resulta 
mortal. Su autosuficiencia terminaría en su propio anquilosa-
miento e impediría el “progreso”: “No hay duda que el hombre 
debe algunos de sus mayores éxitos en el pasado al hecho de 
que no ha sido capaz de controlar la vida social”65. La “anar-
quía” de la oikonomía se actualiza en Hayek de manera radi-
cal: al no controlar la vida social, el despliegue de las “fuerzas 
espontáneas” dan lugar al progreso. Porque la razón no es el 
agente del progreso sino su efecto más prominente: “Sería más 
correcto pensar en el progreso como un proceso de formación y 
modificación del intelecto humano (…)”66. Que la razón descanse 
en la libertad implica que la primera se constituirá por efecto 
de la “evolución social” característica del progreso. Si el progre-
so lleva consigo las fuerzas que hacen posible la generación de 
innovación, creatividad e impredictibilidad es porque su motor 
reside en la libertad y no en la razón. La razón es la comparsa 
de la libertad, jamás su fundamento.

Sin embargo, que la razón encuentre en la libertad su límite 
no implica que la posición hayekiana sea anti-racionalista: “La 
postura antirracionalista –plantea Hayek– aquí adoptada no 
debe confundirse con el irracionalismo o cualquier invocación 
al misticismo. Lo que aquí se propugna no es una abdicación 

64	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 65.
65	 Ibid.
66	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 68.



174

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

de la razón, sino un examen racional del campo donde la razón 
se controla apropiadamente”67. No hay “abdicación de la razón” 
sino el establecimiento de una función específica orientada al 
“examen racional” de la propia razón. La razón se especifica 
como “examinadora” de sí. Una razón eminentemente “crítica” 
de corte kantiano que cambia el examen de las condiciones tras-
cendentales de la verdad. Lo denominaremos examen de las con-
diciones económicas de la libertad. La razón es necesaria para 
Hayek sólo si se la exime del talante “francés” de una razón 
planificadora. La razón se torna necesaria no para planificar y 
dirigir el progreso de la sociedad sino para garantizar que dicho 
progreso sea posible. En otras palabras: la razón tiene por fun-
ción examinar las condiciones de la libertad y resguardar que 
sus fuerzas espontáneas puedan desplegarse. Sólo de este modo 
es capaz de promover al progreso. La razón se subordina a la 
libertad como el Estado a la economía. No se trata  de prescindir 
ni de la razón ni del Estado, sino de supeditar sus funciones a la 
promoción de la libertad como punto en que el misterio de la oi-
konomía (la imposibilidad humana de controlar su aparición) se 
identifica inmediatamente al ministerio (la posibilidad humana 
de gestionar y emprender individualmente en el mundo).

La “filosofía de la libertad” se propone como vía media en-
tre dos extremos de la razón: racionalismo e irracionalismo. 
La concepción “francesa” de razón orientada a la planificación, 
consumada en la experiencia soviética y la concepción “mística” 
de la misma, característica de la experiencia nacionalsocialista. 
Ambas habrían terminado ahogando la libertad pues consuman 
una deriva totalitaria. Ambas hunden cualquier perspectiva 
posible del progreso. La apuesta hayekiana, tal como aquella 
que sostenían los diferentes teólogos cristianos, podría definirse 
como un “racionalismo débil” donde la formalidad de la razón 
se supedita a la espontaneidad de la libertad. La razón debe 
convivir con una excepcionalidad inmanente a su ejercicio. Debe 
promoverla, desarrollar sus posibilidades. El “error” es todo 

67	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 103.



175

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

aquello que destruye el progreso y el “éxito” todo aquello que lo 
potencia. La razón se erige en Hayek como una razón orientada 
al examen del “error” en función de favorecer el “éxito” en el que 
se juega la libertad.

2.3. Para Hayek el término “libertad” es sinónimo de “orden”. 
Premunido de la tradición liberal que le antecede, Hayek define 
la libertad como “ausencia de coacción” para luego contrastarla 
con la “libertad colectiva”, la “libertad interior” y la “libertad 
como poder”. De la primera plantea que es posible que exista un 
“pueblo libre” pero que no implica que sus hombres sean libres. 
La libertad hayekiana es la libertad propia de los individuos 
antes que de los pueblos. De la segunda plantea que constitu-
ye tan sólo una libertad de tipo subjetivo. Se anuda como una 
libertad de conciencia y remite al conocimiento que cada indivi-
duo tenga de un objeto o situación determinada. Pero en virtud 
de su carácter puramente gnoseológico, Hayek la califica como 
insuficiente en tanto no apunte a una forma efectiva de hacer. 
La tercera forma de libertad la concibe como “poder” hacer lo 
que cada uno quiera. También constituye un error en tanto no 
sólo se presenta como opuesta a la ley sino como despliegue de 
los propios deseos. Hayek escribe: “La libertad en el sentido de 
poder, es decir, de libertad política, y la libertad interior no son 
de la misma clase que la libertad individual (…)”68.

La libertad hayekiana es “ausencia de coacción” de carácter 
“individual”. Las figuras de la libertad dejan entrever qué se-
ría la libertad: en primer lugar, sería “individual”. En segundo 
lugar implicaría una determinada “acción”. En tercer lugar no 
sería “opuesta” a la ley sino que coincidiría con ella. Tal como 
plantea el epígrafe de Pericles al principio de Los fundamentos 
de la libertad, la ley (como la razón) se armoniza con la libertad 
en la medida que es capaz de promoverla69. Si bien la libertad 

68	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 42.
69	 El epígrafe de Pericles citado por Hayek al principio de Los fundamentos de la libertad 

(p. 19) dice así: “¿Cuál fue el camino seguido hasta alcanzar nuestra actual situación; 
cuál la forma de gobierno a cuyo calor creció nuestra grandeza; cuáles las costumbres 
nacionales de las que surgió?...Si miramos a las leyes, veremos que proporcionan a 



176

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

hayekiana es “individual” opera concretamente en función de la 
consecución del “éxito” como aquella realización de servicios que 
favorecen a la sociedad. No se trata de la capacidad para reali-
zar tal o cual cosa, sino de su realización efectiva: “En una so-
ciedad libre no somos remunerados por nuestra habilidad, sino 
por el uso correcto que hagamos de la misma (…)”70. El “éxito” 
designa el “uso correcto” de la libertad. El término libertad de-
signa el emprendimiento individual, no simplemente el tener 
la capacidad para realizar sino la realización misma de dicha 
capacidad traducida en una acción “exitosa”: 

Con todo, no puede caber duda alguna de que el descu-
brimiento de un mejor uso de las cosas o de la propia 
capacidad de uno es la mayor contribución que un indi-
viduo puede hacer dentro de la sociedad, al bienestar de 
sus semejantes, y que facilitando el máximo de oportu-
nidades para ello es como una sociedad libre llegará a 
prosperar más que otras. El uso afortunado de la capa-
cidad de empresa –y al descubrir el mejor uso de nues-
tra habilidad todos somos emprendedores– constituye la 
actividad más altamente recompensada en una sociedad 
libre.71  

La “capacidad de empresa” consuma el descubrimiento del 
“mejor uso de las cosas o de la propia capacidad de uno” que se 
presenta como el máximo bienestar a la sociedad. 

Todos los hombres que viven en una “sociedad libre” son “em-
prendedores” porque hacen mejor uso de su capacidad y ponen 

	 todos igual justicia en los litigios…La libertad de que disfrutamos en la esfera pública 
se extiende también a la vida ordinaria… Sin embargo, esas facilidades en las relacio-
nes privadas no nos convierten en ciudadanos sin ley. La principal salvaguarda contra 
tal temor radica en obedecer a los magistrados y a las leyes –sobre todo en orden a la 
protección de los ofendidos– , tanto si se hallan recopiladas como si pertenecen a ese có-
digo que, aun cuando no ha sido escrito, no se puede infringir sin incurrir en flagrante 
infamia”. El texto es aquí clave: para Hayek, vía Pericles, no sólo se trata de mostrar 
que la tradición occidental remite a la salvaguarda de la libertad, sino que no puede 
comprenderse sino como respeto a la ley, a un orden específico.

70	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 117. 
71	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 117.



177

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

en juego su libertad a pesar del riesgo que comporta. Los indivi-
duos que se arriesguen a la libertad de empresa benefician con-
junto de la sociedad. Pero sólo cada individuos es responsable de 
sus éxitos o fracasos, no la sociedad. La sociedad podrá generar 
las condiciones para su emprendimiento, pero jamás obligarles 
en esa dirección. Al ser responsables de sus éxitos y fracasos 
los emprendedores constituyen la “vanguardia” de la sociedad. 
Precisamente aquí es donde Hayek no hace más que invertir el 
argumento central de la tradición marxista:

La afirmación de que en cualquier fase del progreso los 
ricos, mediante la experimentación de nuevos estilos de 
vida todavía inaccesibles para los pobres realizan un 
servicio necesario sin el cual el progreso de estos últimos 
sería mucho más lento, se les antojará a algunos un ar-
gumento de cínica apologética traída por los pelos. Sin 
embargo, una pequeña reflexión mostrará que es plena-
mente válido y que una sociedad socialista está obligada 
a este respecto, a imitar a la sociedad libre.72  

Los emprendedores, es decir, los “ricos [convertidos] en la 
“vanguardia” que impulsan al resto de la sociedad en la medi-
da que sólo ellos se han arriesgado a experimentar con “nuevos 
estilos de vida” y a emprender nuevos proyectos económicos. Es 
clave la inversión del argumento marxista: si para el marxismo 
el proletariado es el “motor” de la historia, Hayek lo invierte e 
identifica en la figura de los emprendedores. En el contexto de 
una sociedad libre los emprendedores se identifican con los ri-
cos, el nuevo “motor” de la historia. 

La vanguardia son los emprendedores porque sólo ellos ha-
rían un “uso correcto” de la libertad alcanzando el “éxito”. Es 
decir, la forma secularizada de la salvación del alma. El neo-
liberalismo hayekiano se presenta como una suerte de “aristo-
cratismo económico”: no es la virtud política la que determina 

72	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 73.



178

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

la posición dominante en la sociedad sino la virtud económica 
donde se juega la libertad de emprendimiento. Un “aristocratis-
mo económico” en que los “mejores” coinciden con quienes han 
sido exitosos en sus empresas individuales. Por eso la libertad 
individual es tal sólo si se realiza en los hechos, sólo si los hom-
bres efectivamente arriesgan su capital y son emprendedores. 
En cuanto “aristocratismo económico” es clave que el progreso 
requiera de la existencia de la desigualdad. Una desigualdad 
de facto pero no de iure, pues el Estado –en cuanto razón– debe 
promover las condiciones para que eventualmente todos los 
hombres sean capaces de emprender. La noción “competencia” 
se afirma como el verdadero motor de la historia (como inver-
sión de la “lucha de clases” presente en el marxismo), el lugar 
en que se reactualiza la santificación que configura a la sociedad 
necesaria y económicamente desigual73. La desigualdad no pue-
de ser entendida aquí como una anomalía a la teoría neoliberal, 
sino el quid de su despliegue.  

Pero si hay un problema clave con el que se identifica la li-
bertad es con la noción de orden. La libertad designa orden (y 
“orden” no es más “economía”). Hayek retoma el “orden espon-
táneo” propuesto por el físico Michael Polanyi. Para Polanyi el 
orden es “espontáneo” cuando tiene un carácter “policéntrico” 
en que los individuos se adaptan mutuamente entre sí sin ne-
cesidad de un poder exterior que lo organice. Para Hayek la 
sociedad libre constituiría la figura perfecta de dicho orden: 
“Todo orden, que envuelve la adecuación a circunstancias cuyo 
conocimiento está disperso entre muchos individuos, no puede 
establecerse mediante una dirección central. Solamente puede 
surgir del mutuo ajuste de los elementos y su respuesta a los su-
cesos que actúan inmediatamente sobre ellos”74. La afirmación 
ontológica de Hayek resulta clave. En primer lugar, garantiza 
la existencia de un orden de los individuos que opera de mane-
ra “espontánea”, exento de cualquier “dirección central”. En se-

73	 Laval, Cristian; Dardot, Pierre. La nueva razón del mundo. Ensayo sobre la sociedad 
neoliberal. Barcelona: Gedisa, 2013.

74	 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 211.



179

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

gundo lugar, dicho orden se articula en razón de la consecución 
de objetivos alcanzados por cada individuo. En este proceso el 
orden experimenta una serie de ajustes que operan de manera 
inmanente al propio proceso. En tercer lugar, el “mutuo ajuste” 
configura la presencia de un orden económico, antes que legal, 
libre antes que puramente racional. Ni la ley ni la razón están 
ausentes en dicho proceso, pero deben “crear las condiciones” 
para el surgimiento de la libertad y de ningún modo dirigirla. 
El “orden” es ontológicamente libre en la medida que remite al 
policentrismo de las “fuerzas espontáneas” antes que al centra-
lismo de una planificación. El efecto de la libertad es el orden 
espontáneo. Un orden diverso respecto del orden estatal y que 
opera más allá de una regulación interna. Un orden como tal 
implicará una inmanencia que gobierna silenciosamente y que 
impulsa a la historia a un continuo progreso. El “orden espon-
táneo” es también la espontaneidad del orden en que la libertad 
individual se despliega en su capacidad de emprendimiento.

2.4. La relación entre razón y libertad le permite a Hayek 
actualizar el dispositivo de la santificación ahora como una ar-
ticulación “intra-mundana” en que el hombre debe identificarse 
con la forma empresa y actuar pragmáticamente en virtud del 
éxito intra-mundano. Para Hayek libertad es “orden”. Un “or-
den” que está exento de un télos específico y que prescindiendo 
de una planificación rígida podía ser calificado de “espontáneo” 
recurriendo a la nomenclatura de Polanyi. Libertad designa el 
movimiento de la oikonomía, el lugar en que coincide el misterio 
con su ministerio, su incognoscibilidad racional con su eficacia 
mundana. La libertad será el operador de la santificación neoli-
beral, el lugar de su ensamble y despliegue.

“Libertad –escribe Milton Friedmann– significa diversidad, 
pero también movilidad. Conserva la posibilidad de que los 
desgraciados de hoy sean los privilegiados de mañana y, en el 
curso del proceso, capacita a casi todos, de arriba a abajo, para 
llevar una vida más plena y rica”75. Los desdichados de ayer po-

75	 Friedman, Milton y Rose Friedman. Libertad de elegir. Traducción de Carlos Rocha 
Pujol. Barcelona: Grijalbo, 1980, pp. 209-210.



180

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

drán ser los afortunados de mañana si se subjetivan en el nuevo 
dispositivo santificante proveído por la Libertad. Ya no será el 
cielo, sino el éxito. Ya no será el más allá, será el capital. La 
Libertad es el nombre contemporáneo para el viejo dispositivo 
“santificante” de la oikonomía.

Que los hombres puedan llevar una “vida más plena y rica” 
una vez tocados por la fuerza de la libertad muestra el carác-
ter santificante de un operador que subjetiva a los hombres en 
virtud de la oikonomía. Los “perfecciona” bajo el nuevo registro 
económico del éxito o el fracaso, del cielo o el infierno. En cada 
acción, en cada elección se juega un “juicio final” abreviado y 
enteramente individualista. El “juicio final” acontecido en cada 
decisión económica muestra que el neoliberalismo es una ver-
dadera apocalíptica económica que a cada instante decide si los 
hombres ingresan al cielo del “éxito” o serán condenados al “fra-
caso” del infierno. El paraíso o el infierno, el éxito o el fracaso, 
constituyen la misma matriz apocalíptica cristiana. 

Cuando el éxito y el fracaso se identifican con las figuras de 
la economía y la política la economía lleva al éxito (como la oi-
konomía conducía a la salvación), la política al fracaso (como 
coaccionaba la ley mosaica previo al mensaje cristiano), el mer-
cado es bueno, el Estado es malo. El neoliberalismo –como todo 
buen cristianismo– no es más que un platonismo “para el pue-
blo” cuya función consiste en salvar el alma (Libertad, oikono-
mía, Mercado) del cuerpo (Razón, Ley mosaica, Estado) en fun-
ción de un “buen gobierno”. La ascética neoliberal constituirá 
un conjunto de prácticas orientadas a la salvación del alma, a 
“santificar” a los hombres en virtud de la economía. En estos 
términos, el neoliberalismo sigue siendo una doctrina pastoral, 
una modalidad precisa de “santificación” bajo la forma del em-
prendimiento.

2.6. Nuestra indagación ha intentado complementar los de-
sarrollos de Rozitchner y Agamben. Sugerimos que la desmate-
rialización-glorificación articulada por la oikonomía cristiana se 
entrama con fuerza en el dispositivo de la santificación.

Vimos cómo el discurso neoliberal sigue siendo teológico. Se 



181

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

radicaliza en una suerte de gnosticismo donde la oikonomía del 
Hijo se divide en Alma y Cuerpo, Mercado y Estado, Libertad 
y Razón. Esa Libertad orienta el programa neoliberal. El neo-
liberalismo es un nuevo pastorado orientado a la salvación del 
alma. Un pastorado afincado en la figura del Hijo: radicalizado 
por el catolicismo romano después de la querella del Filioque, 
profundizado con la aparición de la economía política moderna y 
consumado con el discurso neoliberal contemporáneo. 

El programa neoliberal hace de la “democracia” su misión 
en la tierra y guía a los hombres para la salvación de sus al-
mas. Para ello, requiere de un dispositivo subjetivante como 
la santificación que desmaterialice a la potencia sensible y la 
glorifique a través de la infinita liturgia (“sin tregua ni descan-
so”) desplegada por el capitalismo76. El “éxito” o el “fracaso” de 
cada empresa, designan los términos en los que se desenvuelve 
la nueva apocalíptica a la que los hombres deben enfrentar a 
cada instante y sobre cuya situación carecen constitutivamente 
del control, puesto que la razón encuentra su límite en la anar-
quía de la libertad. Salvar el alma signfica hacer de los hombres 
“santos” guiarlos hacia el “éxito”. 

Del neoliberalismo o, si se quiere, de la “democracia” como 
su orden privilegiado, es posible decir que constituye el último 
estadio de la cristiandad o, si se quiere, un cristianismo para el 
pueblo77. Un estadio que profundiza la matriz pastoral y su vo-
cación individualizante, mantiene la captura sobre la potencia 
sensible en la subjetivación promovida por las (viejas) nuevas 
formas de santificación. Se trata de atender al dispositivo san-
tificante como parte de la trama de la desmaterialización-glori-
ficación, la forma de subjetivación propiamente neoliberal. La 
“santificación” constituye un dispositivo performativo que no 
sólo ejerce un poder negativo que desmaterializa a la potencia 
sensible (Rozitchner), sino también un poder positivo que glori-

76	 Benjamin, Walter. Capitalismo come religione. Traducción de Carlo Salzani. Genova: 
Il Melangolo, 2013.

77	 Ver: Massad, Islam in Liberalism.



182

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

fica y “eleva” a las criaturas a su dimensión espiritual (Agam-
ben) subjetivando a los hombres en base a la forma empresa. 
Cada hombre será su propia empresa, y cada empresa podrá ser 
un hombre en particular. Si, tal como ha mostrado Foucault y 
han recalcado Laval y Dardot, el neoliberalismo  pone en juego 
“la forma de nuestra existencia” es precisamente porque, actua-
lizando al dispositivo cristiano de la santificación, produce una 
nueva subjetividad78. Cada hombre será subjetivado en la forma 
empresa guiando sus acciones hacia el “éxito” para consumar la 
salvación individual o, lo que es igual, para subjetivarse como 
capital.

78	 Laval y Dardot, La nueva razón del mundo, p. 14.



183

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

Bibliografía

Agamben, Giorgio. El reino y la gloria. Una genealogía teológica de la 
economía y del gobierno. Traducción de Flavia Costa, Edgardo Castro 
y María Mercedes Ruvituso. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2007.

	 —. “El miedo para aceptarlo todo”. En: https://artilleriainmanente.
noblogs.org/post/2016/05/26/giorgio-agamben-en-entrevista-con-
lobs-el-miedo-prepara-para-aceptarlo-todo-17-de-septiembre-
de-2015/ [Agosto 2016]

Agustín de Hipona. La ciudad de Dios. México: Porrúa, 1996.
	 —. Confesiones. Traducción de Agustín Uña Juárez. Madrid: Tecnos, 

2012.

Ayubi, Nazih. Islam político. Teorías, tradición y rupturas. Traducción de 
Ana Herrera Barcelona: Bellaterra, 1996.

Benjamin, Walter. Capitalismo come religione. Traducción de Carlo 
Salzani. Genova: Il Melangolo, 2013.

Benslama, Fetih. Psychoanalysis and the Challenge of Islam. Minneapolis: 
University of Minnesota Press, 2009.

Clemente de Alejandría. El pedagogo. Traducción de Joan Sariol Díaz. 
Madrid: Gredos, 1998.

Coccia, Emanuele. La vida sensible. Traducción de María Teresa D’Meza. 
Buenos Aires: Marea, 2010. 

Congar, Yves. El espíritu santo. Traducción de Aberlardo Martínez de 
Lapera. Barcelona: Herder, 1983. 

Dídimo el ciego. Tratado sobre el espíritu santo. Traducción de Carmelo 
Granado. Madrid: Ciudad Nueva, 1997.

Dussel, Enrique. Hipótesis para una historia de la Iglesia en América 
Latina. Barcelona: Estela-Iepal, 1967.

Friedman, Milton y Rose Friedman. Libertad de elegir. Traducción de Carlos 
Rocha Pujol. Barcelona: Grijalbo, 1980.

García Alonso, Marta. La teología política de Calvino. Barcelona: Anthropos, 
2008.



184

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6
Rodrigo Karmy Bolton

Ghalioum, Burham. Islam y política. Las traiciones de la modernidad. 
Traducción de Mari Carmen Doñate. Barcelona: Bellaterra, 1999.

Gregorio Nacianceno. Cinco discursos teológicos. Traducción de José Ramón 
Díaz Sánchez-Cid. Madrid: Ciudad Nueva, 2012.

Hayek, Friedrich. Los fundamentos de la libertad. Traducción de José 
Vicente Torrente. Madrid: Unión Editorial, 2008.

Hallaq, Wael. The Impossible State. Islam, Politics, and Modernity’s Moral 
Predicament. New York: Columbia University Press, 2013.

Karmy, Rodrigo. Políticas de la ex-carnación. Para una genealogía teológica 
de la biopolítica. Buenos Aires: UNIPE, 2014. 

Laval, Christian; Dardot Pierre. La nueva razón del mundo. Ensayo sobre la 
sociedad neoliberal. Barcelona: Gedisa, 2013.

Ludueña, Fabián. La comunidad de los espectros I. Antropotecnia. Buenos 
Aires: Miño y Dávila, 2010.

	 —. “Poder pneumático. Una reconsideración del problema teológico-
político”. Revista Pléyade no 8, Julio-Diciembre 2011, pp. 153-170.

Massad, Joseph. Islam in Liberalism. Chicago: Chicago University Press, 
2014.

Moltmann, Jürgen. El espíritu santo y la teología de la vida. Traducción de 
José María Garrido Luceño. Salamanca: Sígueme, 1997. 

Nietzsche, Friedrich. Más allá del bien y el mal. En Nietzsche II. Madrid: 
Gredos, 2009, pp. 383-579.

Peterson, Erik. El monoteísmo como problema político. Traducción de 
Agustín Andreu. Madrid: Trotta, 1999.

Pons, Guillermo (ed.). El espíritu santo en los padres de la Iglesia. Madrid: 
Ciudad Nueva, 1998.

Rozitchner, León. La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo. En torno a 
Las Confesiones de San Agustín. Buenos Aires: Losada, 1997. 

Schmitt, Carl. Teología política. Traducción de Francisco Javier Conde y 
Jorge Navarro Pérez. Madrid: Trotta, 2009. 

Stimilli, Elletra. Il debito del vivente. Ascesi e capitalismo. Salerno: 
Quodlibet, 2011.



185

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016
La santificación neoliberal 

Orígenes. Comentario al cantar de los cantares. Traducción de 
ArgimiroVelasco Delgado. Madrid: Ciudad Nueva, 2007.

Tomás de Aquino. Suma teológica de Santo Tomas de Aquino 1. Traducción 
de Francisco Barbado Viejo. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 
2010.

Weber, Max. La ética protestante y el espíritu del capitalismo. Traducción de 
Luis Legas Lacambra. Barcelona: Península, 1998.

Williams, Rowan. Arrio: herejía y tradición. Traducción de Francisco J. 
Molina. Salamanca: Sígueme, 2010.





colaboración





Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

189

Lefebvre sin Heidegger: 
El “Heideggerianismo de izquierda” 
qua contradictio in adiecto*

Geoffrey Waite
Cornell University

Trad. Rodrigo Andrés Zamorano

					     Para Ayça Çubukçu

Es la magia y la metafísica del excremento
Henri Lefebvre, 19461 

Heidegger es el más profundo filósofo moderno
Henri Lefebvre, 19802 

Estoy cansado de Nietzsche y cagado de miedo de Heidegger
Louis Althusser, 19843 

Exhibiendo líneas demarcatorias
Torciendo y desviando una técnica de la fenomenología, 

exhibiré una tendencia hegemónica en los estudios contempo-
ráneos sobre Lefebvre: la promoción del heideggerianismo de 

* “Lefebvre without Heidegger: ‘Left-Heideggerianism’ qua contradictio in adiecto”. En: 
Goonewardena, Kanishka, Stefan Kipfer, Richard Milgrom y Christian Schmid (Ed.). 
Space, Difference, Everyday Life. Reading Henri Lefebvre. New York: Routledge, 2008, 
pp. 94-114. Todas las traducciones son mías, a menos que se indique lo contrario [t.].

1	 Lefebvre, Henri. L’existentialisme. Paris: Anthropos, 2001 2a ed. [1946], p. 63. [trad. 
esp.: El existencialismo. Traducción de Ana Ostrovsky. Buenos Aires: Lautaro, 1948, 
p. 86]. El blanco de Lefebvre es Heidegger tras Sartre. 

2	 Lefebvre, Henri. Une pensée devenue monde: faut-il abandoner Marx? Paris: Fayard, 
1980, p. 40.

3	 Althusser, Louis. Sur la philosophie. Paris: Gallimard, 1994, p. 111 n.1.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

190

izquierda4 (los articuladores de Lefebvre con el nietzscheanis-
mo de izquierda no parecen estar comprometidos con su propia 
iniciativa)5. Mi objetivo es deconstruir y destruir este proyecto 
en la medida en que mi capacidad para Gelassenheit (dejar-ser) 
lo permita. Adhiriendo a un principio fundamental del leninis-
mo, estableceré líneas demarcatorias entre “heideggerianismo” 
e “izquierda” en un eje, y entre Lefebvre y el heideggerianismo 
de izquierda en otro: el punto de mira de mi arma6. Mi blan-
co nominal es la combinación del anti-pensamiento (por el lado 
de Heidegger) con el anti-comunismo (por el lado de la posibili-
dad imposible del comunismo), que es un heideggerianismo de 
izquierda que peca de irreflexión anticomunista. Mi principal 
blanco es tradicionalmente comunista: “la cosa en sí” que son el 
Estado y el capitalismo7.

Lefebvre fue un lector a veces ávido, pero más bien mediocre 
y desprolijo de Heidegger. Lefebvre no necesitó ser un lector 

4	 “Exhibición” traduce el alemán Aufweisen y el griego αποδειξις (indicación), mediante 
lo cual lo implícito se vuelve explícito, lo tácito dicho, lo inconsciente consciente y lo 
esotérico más exotérico. Aufweisen se opone a Beweisen (prueba), la que según Max 
Scheler es “monística-metafísica”. Heidegger nunca prueba, exhibe.

5	 El Nietzsche de Andy Merrifield en “Lefebvre, Anti-Logos and Nietzsche: An Alterna-
tive Reading of The Production of Space”. Antipode 27, no. 3, 1995, pp. 294-303, está 
ausente casi del todo en su MetroMarxism: A Marxist Tale of the City. New York: 
Routledge, 2002. Y apenas resurge en Henri Lefebvre: A Critical Introduction. New 
York: Routledge, 2006.

6	 Si uno prefiere una metáfora pacífica, la mía es una “visión de paralaje” opuesta a 
una “ilusión trascendental” (Kant) de que “izquierda” y “heideggerianismo” sean mu-
tuamente traducibles. Véase Žižek, Slavoj. The Parallax View. Cambridge: The MIT 
Press, 2006, pp. 3-4. [trad. esp.: Visión de paralaje. Traducción de Marcos Mayer Bue-
nos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2006].

7	 El capital: “nihilista en su forma extensiva, una vez el mercado ha devenido global; ni-
hilista en su fetichización del formalismo de la comunicación; y nihilista en su extrema 
pobreza política, es decir, en la ausencia de cualquier proyecto otro que su propia per-
petuación: la perpetuación de la hegemonía para los estadounidenses y del vasallaje, 
hecho tan confortable como es posible, para los otros”; el comunismo: “la subjetividad 
de la emancipación transtemporal”. Badiou, Alain. Infinite Thought: Truth and the Re-
turn to Philosophy. Traducción y edición de Oliver Feltham y Justin Clemens. London: 
Continuum, 2003, p. 98, 120. El capitalismo: “una cierta fuerza que regula a la huma-
nidad más allá de su intencionalidad, una fuerza que divide y recombina a los seres 
humanos. Es una entidad religiosa-genérica”; el comunismo: no “una idea constitutiva; 
a saber, ‘un ideal al cual [la realidad] tendrá que ajustarse’, sino una idée regulativa; 
a saber, un ideal que constantemente ofrece el fundamento para criticar la realidad”. 
Karatani, Kojin. Transcritique: On Kant and Marx. Traducción de Sabu Kohso. Cam-
bridge: The MIT Press, 2003, p. 5 y 217. Al Estado se le opone el (en) pensar.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

191

cuidadoso para extraer apropiaciones productivas (Heidegger 
no fue el menos importante), ya que adhirió a aquella línea de 
lectura dominante en nuestra época que dicta que uno no pue-
de, no necesita o no debería entender a los autores tal como ellos 
se entienden a sí mismos, a pesar de que dicho entendimiento 
debe incluir lo que los autores dejan sin decir. De esta manera, 
Lefebvre podría, sin mayor problema, haber prescindido de Hei-
degger –quizás su “envés oscuro e inherente”8–, pero le resultó 
imposible. Los estudios sobre Lefebvre podrían reconocer esta 
incapacidad y prescindir de Heidegger hasta que puedan leerlo. 
Mientras tanto, Lefebvre no debería ser utilizado para promo-
ver el heideggerianismo de izquierda como lo están haciendo 
historiadores intelectuales y geógrafos radicales (o antipodes) 
de la izquierda liberal en una variante académica nada particu-
lar del “capital-parlamentarismo” que el marxismo debe comba-
tir por no ser ni marxista ni comunista9. Simultáneamente, su 
lógica es no-filosófica o más bien no-pensante en la medida en 
que el auténtico cuestionamiento y pensar se oponen a la filoso-
fía, y viceversa10. Dado que la promoción del heideggerianismo 
de izquierda es parte de un sistema sofocante como la maleza, 
que es anti-comunista y anti-pensamiento, la tarea de pensado-
res y comunistas –que no son necesariamente lo mismo– es ex-
hibir este rizoma y erradicarlo. “La hermenéutica, pues, cumple 
su tarea sólo a través de la destrucción”11, y nuestra tarea como 
comunistas es “destruir” la “máquina burocrática-militar” del 
Estado y el capitalismo12. Esto con el fin de crear.

8	 Bosteels, Bruno. “Badiou without Žižek”. Polygraph no 17, 2005, pp. 221-44; p. 221.
9	 Véase Quotations from Chairman Mao Tsetung. Peking: Foreign Languages, 1966, p. 

243, p. 261.
10	 Véase Heidegger, Martin. Vorträge und Aufsätze. Stuttgart: Neske, 1954, p. 125. En 

adelante HVA. [trad. esp.: Conferencias y artículos. Traducción de Eustaquio Barjau. 
Barcelona: Ediciones del Serbal, 2001].

11	 Heidegger, Martin. “Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles”. Dil-
they-Jahrbuch no. 6, 1989 [1922], pp. 236-69; p. 249. [trad. esp.: Interpretaciones fe-
nomenológicas sobre Aristóteles (Indicación de la situación hermenéutica) [Informe 
Natorp]. Ed. y trad. de Jesús Adrián Escudero. Madrid: Trotta, 2002, p. 51].

12	 Karl Marx a Ludwig Kugelmann, Abril 12, 1871. En: Marx y Engels. Writings on the 
Paris Commune. Ed. H. Draper. New York: Monthly Review, 1971, p. 221. [trad. esp.: 
“Carta a Kugelmann”. En: La comuna de París. Madrid: Akal, 2014, pp. 103-06, p. 103].



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

192

A lo anterior se suman dos problemas relacionados pero dis-
tintos: la postura del filósofo marxista Lefebvre sobre Heidegger 
comparada con la postura de Heidegger sobre el marxismo y la 
filosofía; y, por otro lado, la estructura del heideggerianismo de 
izquierda independiente de la referencia a Lefebvre, dado que 
este proyecto precede y excede su trabajo de forma considerable.

Heideggerianos de izquierda ahora y entonces
El primer heideggeriano de izquierda fue Kiyoshi Miki (1897-

1945), antes de la publicación de Ser y Tiempo13 en 1927. Se tra-
ta de uno de varios filósofos japoneses, todos contemporáneos 
de Lefebvre (1901-1991), quienes en la década de 1920 leyeron 
a Heidegger (1889-1976) o estudiaron con él –no eran todos 
marxistas, ni tampoco todos eran marxistas heideggerianos. (El 
más importante en este grupo fue Tosaka Jun [1900-1945], con 
su tesis –décadas antes de Lefebvre– de que “el pensamiento se 
ha cotidianizado” y de que  “la cotidianidad era una categoría fi-
losófica que necesitaba inmediata atención”)14. A ellos les siguie-
ron Marcuse en Alemania (1928) y Kojève en Francia (1931)15. 
Han habido muchos heideggerianos de izquierda, si bien ésta 
raramente es una auto designación, con la excepción de Sloter-
dijk (en la década de 1980)16. Entre los heideggerianos de dere-
cha se cuenta Nolte, con su tesis refrescantemente cándida de 

13	 Véase Yuasa, Yasuo. “The Encounter of Modern Japanese Philosophy with Heideg-
ger”. En: Parkes, Graham (Ed.). Heidegger and Asian Thought. Honolulu: University 
of Hawaii Press, 1987, pp. 155-74.

14	 Harootunian, Harry. Overcome by Modernity: History, Culture, and Community in 
Interwar Japan. Princeton: Princeton University Press, 2000, p. 118. Los escritores 
japoneses están ausentes del texto de Roberts, John. “Philosophizing the Everyday: 
The Philosophy of Praxis and the Fate of Cultural Studies”. Radical Philosophy no. 
98, November/December, 1999, pp. 16-29. El mejor diálogo entre Heidegger y Lefebvre 
sobre la cotidianidad se encuentra en Osborne, Peter. The Politics of Time: Modernity 
and Avant-Garde. London: Verso, 1995.

15	 Véase Kojève, Alexandre. L’athéisme. Ed. con traducción revisada de Laurent Bibard. 
Paris: Gallimard, 1998 [1931]. Para el primer intento en Europa de apropiarse del 
concepto heideggeriano de Welt (véase pp. 106-10 y 126-30).

16	 Véase Sloterdijk, Peter. Critique of Cynical Reason. Traducción de Michael Eldred. 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 1987 [1983], p. 209. [trad. esp.: Crítica de 
la razón cínica. Traducción de Miguel Ángel Vega Cernuda. Madrid: Siruela, 2003].



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

193

que “[e]n la medida en que opuso resistencia a la ‘gran tentativa 
de solución [comunista]’, Heidegger (como tantos otros) hizo lo 
correcto desde la perspectiva de la historiografía”, y de que “su 
compromiso con la ‘solución menor’ [Nazi]… desde luego no le 
hizo incurrir de antemano en un error historiográfico”17. El más 
importante de los recientemente ungidos heideggerianos de iz-
quierda es Badiou, ya que comparte con Heidegger una resuelta 
concepción post (no anti) fundacionalista del pensamiento-y-ac-
ción gracias a su concepción sobre la contingencia y lo aleato-
rio (“hay”: es gibt, il y a; “el mundo mundea”: es weltet, monde 
mondanise) y el “acontecimiento” (Ereignis, événement)18. Ba-
diou correctamente rechaza esta interpelación, pero ésta tiene 
una influencia conceptual que no puede identificarse en cómo 
los adiestradores de Lefebvre lo están adiestrando en el cuadri-
látero del heideggerianismo de izquierda, esencialmente porque 
ni la contingencia ni lo aleatorio son problemas operativos para 
Lefebvre.

Heidegger tiende a reducir a Marx al joven coautor (hegelia-
no o feuerbachiano) de la Tesis XI: “Los filósofos se han limitado 

17	 Nolte, Ernst. Martin Heidegger: Politik und Geschichte im Leben und Denken. Berlin: 
Propyläen, 1992, p. 296. [trad. esp.: Heidegger: política e historia en su vida y pensa-
miento. Traducción de Elisa Lucena. Madrid: Tecnos, 1998].

18	 Véase Marchart, Oliver. “Nothing but a Truth: Alain Badiou’s ‘Philosophy of Politics’ 
and the Left-Heideggerians”. Polygraph no. 17, 2005, pp. 105-25. En su (falsa) defini-
ción, los heideggerianos de izquierda constituyen un grupo “unido por un particular 
‘aire de familia’: el empleo de la diferencia conceptual entre la política y lo político, o 
entre ‘la politique’ y ‘le politique’: una herencia política… de la diferencia ontológica 
de Heidegger” (105). El refrito “trialéctico” de la misma diferencia realizado por Lefeb-
vre (que no tiene nada importante que ver con Badiou) se expresa más concisamente 
en Le retour de la dialectique: 12 mots clef pour le monde moderne. Paris: Messidor, 
1986, p. 17. Lefebvre adhirió por completo a la distinción relacionada entre “teoría” y 
“práctica” que Heidegger rechaza, por lo que dicha diferencia no debería ser utilizada 
para explicar cómo el francés pasa por alto lo que considera “regresivo” en Heidegger 
en favor de lo “progresivo”, contrariamente a lo que Stuart Elden reitera de manera 
incansable. Véase: Elden, Stuart. “Between Marx and Heidegger: Politics, Philosophy 
and Lefebvre’s The Production of Space”. Antipode 36, no. 1, 2004, pp. 86-105; p. 86. 
Incluido en su libro Understanding Henri Lefebvre: Theory and the Possible. London: 
Continuum, 2006, p. 241, y en “Introduction [to Marxism and Philosophy]”, Lefebvre, 
Henri. Key Writings. Ed. S. Elden, E. Lebas, y E. Kofman. London: Continuum, 2003, 
pp. 3-5; p. 4. En adelante SEBMH, SEUHL, y LKW, respectivamente. Véase también 
Elden, Stuart. Mapping the Present: Heidegger, Foucault and the Project of a Spatial 
History. London: Continuum, 2001, pp. 74-5.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

194

a interpretar el mundo de distintos modos; de lo que se trata es 
de transformarlo”19. Luchando por su propio antihumanismo, 
Heidegger ignora al Marx maduro (Notas sobre Wagner) y adop-
ta al Marx humanista representado por Marcuse, su estudiante, 
cuya primera publicación, “Contribuciones para una fenomeno-
logía del materialismo histórico” (1928), afirma que Ser y tiempo 
“marca un punto de inflexión en la historia de la filosofía: el mo-
mento en que la filosofía burguesa se disuelve desde el interior 
y abre el camino para una nueva ciencia ‘concreta’”, agregan-
do que “a cada Dasein concreto-histórico pertenece un ‘espacio 
vital’ [‘Lebensraum’] concreto-histórico”20 –éste último un mal-
hadado término que Marcuse concibe como crítica constructi-
va. Es así como el primer heideggeriano de izquierda europeo 
importante fue fundamental para empujar a su maestro –sin 
saberlo, pero enérgicamente– hacia compromisos políticos que 
el estudiante pronto vería como opuestos, letales de hecho, a los 
suyos (las revoluciones producen contrarrevoluciones, los hei-
deggerianos de izquierda producen heideggerianos de derecha y 
viceversa). Esto ocurrió antes de que Lefebvre leyera por prime-
ra vez a Heidegger en 1930, sólo para descartarlo como nihilista 
y quietista21. Ese mismo año, Benjamin urde junto a Brecht su 
plan de “hacer pedazos a Heidegger”, el que inmediatamente se 
viene al suelo22. Desde el comienzo, el heideggerianismo de iz-

19	 Entre las críticas de Heidegger de la Tesis XI se cuenta una entrevista televisiva de 
1969. Véase Heidegger, Martin. Gesamtausgabe. Frankfurt am Main: Klostermann, 
2000, Vol. 16, p. 703. Esta colección de “caminos-no obras” se encuentra en elabora-
ción, con la participación de distintos editores. En adelante HGA.

20	 Marcuse, Herbert. “Beiträge zu einer Phänomenologie des Historischen Materialis-
mus”. En: Schriften. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1978 [1928], Vol. 1, pp. 347-406, 
p. 358.

21	 Véase Lefebvre, Henri. En: Kostas Axelos (con Jean Beaufret, François Châtelet, y 
Henri Lefebvre), “Karl Marx et Heidegger”. Arguments d’une recherché. Paris: Minuit, 
1969 [1959], pp. 93-105; p. 96. En adelante KMH. [trad. esp.: “Karl Marx y Heidegger”. 
En: Kostas Axelos, Argumentos para una investigación. Traducción de Carlos Manza-
no. Madrid: Fundamentos, 1973, pp. 105-120].

22	 Walter Benjamin a Gershom Scholem, 25 de septiembre de 1930. En: Benjamin, Wal-
ter. Briefwechsel 1933–1940. Ed. G. Scholem y T. W. Adorno. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 1966, Vol. 2, p. 514. De acuerdo a un amigo mutuo, Brecht “no había leído 
ni dos líneas de Ser y tiempo”. El elaborado fracaso de la Escuela de Frankfurt en con-
frontar efectivamente a Heidegger puede leerse en Mörchen, Hermann. Adorno 



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

195

quierda se alinea con el hegelianismo de izquierda o el kantismo 
de izquierda; atacar a uno implica atacar al otro (u otros).

Pero mi punto central es este: que Heidegger es responsa-
ble en mayor medida del heideggerianismo de izquierda que del 
heideggerianismo de derecha23. Poco después de sus audiencias 
de desnazificación, y bajo el irrevocable ocaso de la historia del 
Ser, la exitosa tentativa de Heidegger de orientar su pensa-
miento en dirección oeste hacia Francia requirió desplazar (no 
reemplazar) a Nietzsche por Marx. En la década del sesenta, el 
filósofo declara: “Con la inversión de la metafísica, realizada ya 
por Karl Marx, se alcanza la posibilidad límite de la Filosofía. 
Esta ha entrado en su estadio final”24. Grandes elogios. Beaufret 
y Char, sus recienvenidos interlocutores, habían sido résistants, 
tal como en Grecia lo había sido Axelos, un comunista. Este uno 
de los muchos “giros” e inauguraciones que le da Heidegger al 
heideggerianismo de izquierda.

La posición de Lefebvre sobre Heidegger parece haber cam-
biado abruptamente, pasó del rechazo hostil en 1930 (cuando 
el francés lee Ser y tiempo como una apología de la inactividad 
política nihilista) y 1946 (cuando Lefebvre era básicamente un 
esbirro intelectual del estalinismo)25, hasta la adopción extática 
en 1959 al leer Caminos de bosque, una colección de ensayos es-
critos desde la aparente renuncia de Heidegger al Partido Nazi 

	 und Heidegger: Untersuchuung einer philosophischen Kommunikationsverweigerung. 
Stuttgart: Klett-Cotta, 1981. La de Bataille fue en ese entonces la mejor respuesta 
desde la izquierda.

23	 De acuerdo a Axelos, Heidegger “deliberadamente ‘usó’” a Beaufret “para compensar 
sus fechorías pasadas [literalmente, pasar un puesto aduanero: se dédouaner] para 
entrar al mundo latino y al mundo de la izquierda”. Citado en Janicaud, Dominique. 
Heidegger en France. Paris: Albin Michel, 2001, Vol. 2, p. 32.

24	 Heidegger, Martin. Zur Sache des Denkens. Tübingen: Niemeyer, 1969, p. 63. [trad. 
esp.: Tiempo y ser 2ª ed. Traducción de Manuel Garrido, José Luis Molinuevo y Félix 
Duque, Madrid: Tecnos, p. 79].

25	 En el momento, Lefebvre “no expresó, de hecho, ninguna discrepancia política consi-
derable” ni con las farsas judiciales que fueron los Juicios de Moscú en la década del 
treinta ni con el pacto entre Hitler y Stalin en 1939, y todavía en 1949 estaba “aplau-
diendo la discusión que tenía lugar en ese entonces en la Rusia de Stalin, tanto sobre el 
concepto de genética de Stalin como sobre el realismo socialista en el arte”. Anderson, 
Kevin. Lenin, Hegel, and Western Marxism: A Critical Study. Urbana: University of 
Illinois Press, 1995, p. 197, p. 284 n.50.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

196

entre 1935/6 y 1946, que comienza con el texto titulado “El ori-
gen de la obra de arte”. Leyendo Caminos de bosque durante 
el año de su cuasi voluntaria y definitiva expulsión del Partido 
Comunista, Lefebvre probablemente estableció una analogía 
entre el compromiso de Heidegger con el Partido Nacionalsocia-
lista Obrero Alemán y el suyo propio con el estalinista Partido 
Comunista Francés. Se siguen entonces las síntesis de las dos 
posiciones lefebvrianas, presentes en Métaphilosophie (1965) y 
en La producción del espacio (1974) (que constituye una de las 
apropiaciones más creativas de Lefebvre), entre otros escritos 
que precedieron su muerte en 1991. Pero este giro sólo aparente 
fue dictado por la consistente incapacidad de Lefebvre de leer a 
Heidegger tal y como este se entendió a sí mismo, sumado esto 
a propósitos tendenciosos. 

Contra silogismo, o puentes nuevos que colapsan
Calibrando la mira de mi arma, he aquí el silogismo del hei-

deggerianismo de izquierda al que apunto (de hecho un entime-
ma): 1) X es esencialmente Y; 2) Z es esencial para X, pero Z es 
esencialmente no Y; 3) ergo Y-X es esencial.

1. Lefebvre fue un filósofo marxista. Expresado negativa-
mente en las palabras de un entusiasta partidario y líder en el 
rubro, Lefebvre es demasiado importante como para ser aban-
donado al postmodernismo del “elige y combina”, debe ser saca-
do de la dominante “atención . . . en el campo de la geografía, 
o áreas relacionadas, tales como la sociología urbana o los es-
tudios culturales”26. Por el contrario, sostengo que es exacta-
mente ahí, a grosso modo, donde debería permanecer la autén-
tica influencia de Lefebvre; su ausencia de las más importantes 
historias de la influencia de Heidegger y del marxismo y la fi-
losofía no es un mercado de nicho a explotar, sino un retrato 
razonablemente preciso de dónde no radica la originalidad de 
Lefebvre. Expresado positivamente por el mismo entusiasta 

26	 Elden, Stuart. “Politics, Philosophy, Geography: Henri Lefebvre in Recent Anglo-Ame-
rican Scholarship”. Antipode 33, no. 5, 2001, pp. 809-25; p. 809. En adelante SEPPG.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

197

partidario: “Lefebvre se definía no sólo como un marxista, sino 
como un filósofo marxista”27. Ninguno de los términos claves, 
“marxista” o “filósofo”, es definido adecuadamente por tales no 
marxistas y no filósofos, si bien estos parecen favorablemente 
dispuestos tanto al marxismo como a la filosofía, sobre los cua-
les, por lo tanto, hablan bastante. Pero “quién es competente 
para juzgar”,28 en la medida en que, desde una perspectiva mar-
xista, los liberales pertenecen a la clase enemiga y, desde la 
perspectiva de Heidegger, los filósofos son enemigos del pensar 
y el cuestionar. “Heidegger nunca piensa ‘acerca de’ algo”, dijo 
Arendt, “piensa algo”,29 lo que para el filósofo alemán implica 
estar gescheitert (destrozado) y verrückt (dislocado, desquicia-
do)30. En otra parte ha sido sucintamente explicada en térmi-
nos sociológicos la insistencia por parte de los no-filósofos en la 
supuesta importancia de la filosofía (heideggeriana)31. Lefebvre 
ya no es importante como “filósofo de izquierda” (comparado con 
Althusser, Badiou, Deleuze, Derrida, Karatani, Negri y varios 
neo spinozistas), pero sus robustas descripciones del lugar (lieu) 
deberían seguir siendo puestas a prueba y aplicadas de forma 
creativa, particularmente fuera de –y en comparación con– el 
así llamado primer mundo.

27	 A Elden le agrada esta formulación; véase Ibid., p. 809, SEBMH, p. 86, y Elden y 
Lebas, “Introduction: Coming to Terms with Lefebvre”. LKW, pp. xi-xiii; pp. xii-xiii. 
Elden a menudo recicla sus párrafos y omite las comillas (si bien consigna las referen-
cias). Esta técnica es responsable de una bienvenida hilaridad en el a menudo lúgubre 
mundo de los estudios heideggerianos: “la noción de Dasein de Heidegger es criticada 
[por Lefebvre] por su falta de sexo”, SEUHL, p. 79; también SEBMH, p. 90. Esta falta 
es refutada por Elfride Heidegger y Hannah Arendt, si es que uno no aprecia el humor.

28	 Strauss, Leo. “An Introduction to Heideggerian Existentialism”. En: Pangle, Thomas 
(Ed.) The Rebirth of Classical Political Rationalism. Chicago: University of Chicago 
Press, 1989 [a comienzos de la década del cincuenta], pp. 27-46; p. 28. [trad. esp.: “In-
troducción al existencialismo de Heidegger”. En: Sobre Heidegger: cinco voces judías. 
Buenos Aires: Manantial, 2008, pp. 41-66, p. 41].

29	 Arendt, Hannah. “Heidegger at Eighty”. En: Murray, Michael (Ed.) Heidegger and Mo-
dern Philosophy. New Haven: Yale University Press, 1978 [1969], pp. 293-303; p. 296.

30	 Véase Heidegger, Martin. Die Frage nach dem Ding. Tübingen: Niemeyer, 1975 
[1935/6], pp. 1-2, y HGA, Vol. 9, p. 343. [trad. esp.: La pregunta por la cosa. Traducción 
de José García Gómez del Valle. Girona: Palamedes Editorial, 2009].

31	 Véase Bourdieu, Pierre. “Back to History: An Interview”. En: Wolin, Richard. The Hei-
degger Controversy: A Critical Reader. Segunda edición. Cambridge: The MIT Press, 
1993 [1988], pp. 264-71; p. 265.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

198

2. “Heidegger fue el filósofo del siglo XX del cual Lefebvre 
más se ocupó”32 (Lefebvre tenía una preferencia mucho más 
marcada por los filósofos decimonónicos, pero esto parece no 
importar). “Lefebvre puede, por lo tanto, ser leído productiva-
mente a un nivel político y filosófico como operando entre Marx 
y Heidegger”33. Es productivo leer a Heidegger al leer a nuestro 
filósofo marxista, y asumir que Heidegger fue un filósofo, pero 
no uno marxista. Peor todavía, escuchamos que la “filosofía” de 
Heidegger supone una “política conservadora”34 y “respeto por 
el nazismo”35. Dejando de lado el afán de lucro, estas pretensio-
nes de la izquierda liberal se hacen a pesar del aborrecimiento 
por parte de Heidegger de lo que tildó como “conservadurismo” 
por su incapacidad de acoger “la Revolución”36, por la cual se 
refería, todavía en 1937/8, a la revolución nacionalsocialista que 
no necesariamente “respetaba” pero que enérgicamente trató de 
liderar. Las mismas declaraciones se hacen también a pesar de 
la crecientemente y feroz animosidad de Heidegger hacia la fi-
losofía en nombre de lo que llamaba pensar y cuestionar –una 
animosidad irreducible a la explicación sociológica.

Lefebvre a duras penas contaba con lo más necesario para 
leer a Heidegger. Contra el francés o el inglés, Heidegger es-
cribió en un greco-alemán intraducible.  Contra la insistencia 
en la expresión exotérica y pública escribió según las antiguas 
tradiciones del esoterismo y del “habla eficaz” (κραινειν ). Con-
tra la dialéctica, afirmó la tautología. Contra los desafíos más 

32	 Kofman, Eleonore y Elizabeth Lebas. “Lost in Transposition—Time, Space and the 
City”. En Lefebvre, Henri. Writings on Cities. Edición y traducción de E. Kofman y E. 
Lebas. Oxford: Blackwell, 1996, pp. 3-60; p. 8. Elden: “Como observan Kofman y Lebas, 
Heidegger fue el filósofo del siglo XX del cual Lefebvre más se ocupó” (SEUHL, p. 77; 
también SEBMH, p. 88). Pero entonces, “Esto es el oeste, señor. Cuando la leyenda se 
convierte en realidad, escriba la leyenda”. The Man Who Shot Liberty Valance. John 
Ford, USA, 1962.

33	 SEBMH, p. 101. Énfasis añadido para mostrar la conexión.
34	 SEUHL, p. 77; también SEBMH, p. 87.
35	 Harvey, David. “From Space to Place and Back Again: Reflections on the Condition of 

Postmodernity”. En: Curtis, Barry (Ed.) Mapping the Futures: Local Cultures, Global 
Change. London: Routledge, 1993, pp. 3-29; p. 14. En adelante FSP.

36	 HGA, Vol. 45, p. 41.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

199

potentes a su pensar y cuestionar, se propuso producir el fenó-
meno comparativamente impotente y relativamente inofensivo 
que siempre ha sido el heideggerianismo de izquierda.

Mi tesis última suplementa de manera crucial la visión de 
que la posición de Heidegger sobre la política (le politique et 
la politique) fue ante todo pasiva, defensiva o profiláctica. Se-
gún dicha apreciación, en vez de atacar directamente a la iz-
quierda, Ser y tiempo “suprimió la posible resistencia de, por 
así llamarlos, los conservadores moderados y extremos de la 
derecha en contra del nacionalsocialismo”, dado que su autor 
“explícitamente critica el marco teórico” que permitió a los inte-
lectuales de derecha “mantener su distancia con respecto al na-
cionalsocialismo”.37 Concomitantemente, “la decisión de anular 
la sociedad no impide a los auténticos Daseine [el plural inglés 
de Dasein] tomar el control de la tecnología moderna y del capi-
talismo como un sistema económico”38. Sin embargo, la posición 
de Heidegger también fue proactiva.

3. Voilà: heideggerianismo de izquierda. Se sigue de 1) y 
2), y asumiendo que “marxista” e “izquierdista” son términos 
intercambiables (¡discutible!), que nuestro silogismo en disputa 
“presuponga la posibilidad de tender un puente entre las con-
cepciones marxistas y heideggerianas en un nuevo tipo de polí-
tica radical”39. “Citando” esta observación lo mejor que puede40, 
nuestro vocero anteriormente mencionado responde: “en ciertos 
aspectos, esto es lo que Lefebvre ya ha hecho: se apropió de un 
conjunto de ideas de Heidegger, al mismo tiempo que las so-
metía a una crítica marxista”41. Dado que el lugar de Lefebvre 

37	 Fritsche, Johannes. Historical Destiny and National Socialism in Heidegger’s Being 
and Time. Berkeley: University of California Press, 1999, p. 140.

38	 Ibid., p. 289, n. 64. 
39	 FSP, p. 16.
40	 Elden: “David Harvey ha sugerido recientemente que la combinación de Marx y Heide-

gger es un área útil de trabajo futuro, al referirse a ‘la posibilidad de, de algún modo, 
tender un puente entre la concepción [sic] marxista y heideggeriana en una nueva 
forma de política radical’” (SEUHL, p. 77; también SEBMH, p. 88). Uno se pregunta 
cuál podría ser la radical necesidad política que justifique un puente “entre” una única 
concepción. 

41	 SEUHL, p. 77.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

200

está “entre Marx y Heidegger”, es desde este lugar que debemos 
construir un puente “hacia un heideggerianismo de izquierda”42. 
Con lo cual hemos alcanzado la conclusión de nuestro silogismo 
o entimema.

Respondo con una línea demarcatoria: el “heideggerianismo 
de izquierda” es una contradictio in adiecto, ambos términos     
–con la salvedad de que Heidegger programó el proyecto, con 
la gran e involuntaria ayuda de la izquierda. De otro modo, filo-
lógica, hermenéutica, filosófica y políticamente, el concepto ca-
rece de objeto. En lo que respecta a cualquier puente, “si es un 
auténtico puente, no es nunca primero puente sin más y luego 
un símbolo” [“is never first a symbol and then a thing”] o “tam-
poco es de antemano sólo un símbolo” [“first a thing and then a 
symbol”]43. Dado que “[l]a ciencia no piensa”, lo que por cierto 
incluye a la historia intelectual y a la geografía, “[d]esde las 
ciencias al pensar no hay puente alguno sino sólo el salto [nur 
den Sprung]. El lugar al que éste nos lleva no es sólo el otro 
lado sino una localidad completamente distinta [Ortschaft]”44–
un “lugar” en último término diferente del heideggerianismo de 
izquierda o –los puentes pueden ser transitados en dos direccio-
nes– del marxismo de derecha.

Lenguaje emboscador
Exhibir dicho lugar hace necesario exhibir la visión del fi-

lósofo marxista Lefebvre de Heidegger en comparación con la 
visión de Heidegger del marxismo y la filosofía, pero también 
de la retórica político-filosófica, que supone engaño y entrampa-
miento. Heidegger lo indica muy raramente (una vez sería casi 

42	 SEBMH, pp. 100-1. Elden no repite esta propuesta en su libro sobre Lefebvre publi-
cado de forma simultánea, exactamente como se desvanece el Nietzsche mediador de 
Merrifield y como le sucede a Lefebvre en el libro de Elden, Speaking against Number: 
Heidegger, Language and the Politics of Calculation. Edinburgh: Edinburgh Universi-
ty Press, 2006. En adelante SESAN. Como lo ha hecho notar Badiou, la fidelidad a una 
causa no es parte de ninguna ética postmoderna. 

43	 HVA, p. 148. [ed. esp.: p. 135].
44	 Ibid., pp. 127-128; énfasis añadido. [ed. esp.: p. 117]. Sprung también significa “fisura” 

y “explosión”.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

201

excesivo), pero insinúa que (λογος ) (logos) se relaciona etimoló-
gicamente con (λοχος ) (emboscar)45.

A pesar de su fluidez en alemán “normal”, Lefebvre no tenía 
idea de cómo leer el particular lenguaje de Heidegger. Una de 
las bombas molotov que el entonces filósofo estalinista le arroja 
a “el filósofo pro fascista”46 en El existencialismo dice: “No es, 
pues, la política hitlerista o el racismo la que el analista halla en 
la filosofía de Heidegger, sino más profundamente, más grave-
mente [gravement], el ‘estilo’ del hitlerismo, el de los S.S.”47. Más 
grave que mi incapacidad de diferenciar a la SS de Hitler de su 
política y racismo es el hecho de que, como sea que lo describa-
mos, el estilo de Heidegger debe ser meticulosamente analizado. 
Lo cual es imposible a menos que reconozcamos su intraducible 
griego-alemán y su recompuesta variación de la antigua habla 
esotérica, también llamada “la retórica del silencio” (Sigetik).

Como lo dicta la astucia de la razón, Lefebvre publica El exis-
tencialismo el mismo año que Heidegger había comenzado a flir-
tear públicamente con los intelectuales franceses de tendencias 
de izquierda con su “Carta sobre el humanismo”, pero también 
el año en que escribe, aparentemente sólo para sí mismo:

He pensado en silencio no sólo desde 1927, con la pu-
blicación de Ser y Tiempo, sino, de hecho, durante y de 
forma previa constantemente. Este silencio es la prepa-
ración para el Decir de Aquello-Que-Debe-Ser-Pensado 
y esta preparación es la Ex-periencia, que es un Hacer 
y una Acción. Ciertamente, “existir” sin necesariamente 
tener que tener [por más tiempo] un compromiso [abier-
tamente político o público].48 

Dentro del plazo de un año, habiéndose recobrado del colap-
so psicosomático sufrido durante sus audiencias de desnazifica-
ción, Heidegger escribe Aus der Erfahrung des Denkens (publi-

45	 Ibid., p. 200.
46	 Lefebvre, L’existentialisme, p. 175. [ed. esp.: p. 220]
47	 Ibid., p. 180. [ed. esp.: p. 226].
48	 HGA, Vol. 16, pp. 421-2.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

202

cado privadamente en 1947), con su aforismo “Wer groß denkt, 
muß groß irren”49. Entendido o traducido como “Aquel que pien-
sa grandemente habrá de errar grandemente” [“He who thinks 
greatly errs/strays greatly”], la máxima ha escandalizado a los 
lectores porque ha sido leída como una cobarde justificación del 
Holocausto y de la adhesión de Heidegger a la causa nazi50. Sin 
embargo, el real escándalo está entre líneas: Heidegger usa el 
verbo irren no solo en el doble sentido (moderno y exotérico) de 
“error” y “errancia”, sino también en el sentido suplementario 
(antiguo y esotérico) de “treta”, “engaño”, “trampa”, “embosca-
da”. El caballo de Troya de La Eneida “oculta el error” (latet 
error, a saber: “el don de la muerte de Minerva”) pero también 
encarna el error porque así es como Virgilio traduce en La Ilia-
da y La Odisea el término griego equivalente, δολος, para dicho 
caballo51 (históricamente, epistemología sigue a estratagema). 
En 1949 Heidegger insinuó en un periódico que un nombre para 
error en este sentido es Holzweg52.

La lectura de Caminos de bosque [Holzwege] en 1959 y la 
comparación con Ser y tiempo (es decir, con su propia reacción 
hostil de 1930) deja a Lefebvre preguntándose confundido si no 
hay “plusieurs [varios] Heidegger”53. Su francés es involunta-
riamente preciso, ya que, para Heidegger, en los exotéricos mu-
chos hay en realidad esotéricamente Uno, mientras que para 
Lefebvre, debe haber fundamentalmente dos: los así llamados 
Heidegger I y Heidegger II. Esta tipología es la que Heidegger 
rechaza explícitamente en 1962, cuando afirma que él siempre 
mantiene una única “posición”54. En Métaphilosophie (1965), 

49	 HGA, Vol. 13, p. 81.
50	 Para una mala traducción creativa, pero no atípica del heideggereianismo de izquier-

da, véase Axelos, Kostas. Einführung in ein künftiges Denken: Über Marx und Heide-
gger. Tübingen: Niemeyer, 1966, p. 55; o, mucho peor, SESAN, p. 179.

51	 Véase Virgilio, Æneid 2, pp. 48 y 31 (también dolos en 2, p. 62); véase también Iliad 6: 
p. 187, Odyssey 8, p. 494.

52	 Véase HGA, Vol. 13, p. 91, Vol. 66, p. 259, Vol. 9, pp. 196-8.
53	 Lefebvre en KMH, p. 96.
54	 Véase Heidegger a William J. Richardson, S.J., Abril de 1962. En: Richardson, Wi-

lliam J. Heidegger: Through Phenomenology to Thought. The Hague: Nijhoff, 1963, p. 
xxiii.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

203

su único análisis sostenido (tal cual es) de Heidegger, Lefebvre 
previsiblemente trama una síntesis: “En la meditación heideg-
geriana se esconde algo de lo mejor y algo de lo peor: lo arcaico y 
lo visionario, el mundo del discurso y al mismo tiempo el mundo 
poético”55. Tal “peor” Heidegger, el estilista de la SS, pasa in-
cógnito al “mundo del discurso”, pero ahora es vigilado por el 
“mejor” Heidegger, el de “la palabra poética” y autor de Cami-
nos de bosque y otras antologías, notablemente Conferencias y 
artículos de 1954 (que incluye “Construir, pensar, habitar”, un 
favorito de arquitectos, planificadores urbanos y geógrafos im-
presionables). El “visionario” imagina los peculiarmente mar-
xistas conceptos de Lefebvre: “lugar”, “mundialización”, “habi-
tar”, “vida cotidiana”, etc. Pero el lenguaje de Heidegger –ya 
sea entendido como “estilo” o “mundo del discurso” o “palabra 
poética”– queda a la vez estudiadamente sin analizar y, sin em-
bargo o por lo tanto, incorporados en lo que a partir de entonces 
será el trabajo de toda una vida de Lefebvre, su cuerpo/cadáver 
[corps/e]. 

Sobre lo concreto
Una década más tarde, en Hegel, Marx, Nietzsche (1975), Le-

febvre justifica la exclusión de Heidegger de su troika o “conste-
lación” señalando que éste “realiza una inquietante apología de 
la lengua alemana” que “le impide hacer una crítica radical del 
Logos occidental (europeo), aunque la roce”56. La idiotez de creer 
que la crítica de Heidegger es insuficientemente “radical” a este 
respecto lleva a preguntarse por la capacidad de juicio de Lefeb-
vre y por su propia radicalidad, dada su falta de atención al len-
guaje de Heidegger (λογος), también como emboscada (λοχος), 
dejando así lo que es verdaderamente inquietante en Heidegger 
intacto y tan efectivo como siempre. La acusación adicional de 

55	 Lefebvre, Henri. Métaphilosophie: prolégomènes. Paris: Minuit, 1965, p. 133.
56	 Lefebvre, Henri. Hegel–Marx–Nietzsche ou le royaume des ombres. Tournai: Caster-

man, 1975, p. 52. [trad. esp.: Hegel, Marx, Nietzsche. 8ª ed. Traducción de Mauro Ar-
miño. México: Siglo XXI, 1988, p. 60].



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

204

que Heidegger es insuficientemente “concreto” no logra perci-
bir el preciso lugar lingüístico donde Heidegger es más concreto 
que sus ignorantes lectores. Lefebvre escribió en alguna parte 
una observación seminal para el proyecto de la izquierda heide-
ggeriana: 

Heidegger, por su parte, nos muestra el mundo asolado 
por la técnica que conduce a través de sus devastaciones 
hacia otro sueño, hacia otro mundo todavía no percibi-
do. Su advertencia es clara: un alojamiento construido 
según prescripciones económicas o tecnológicas se aleja 
del habitar tanto como el lenguaje de las máquinas, de la 
poesía. No nos dice cómo construir hic et nunc inmuebles 
y ciudades.57 

Dejando de lado el sueño, lo que es extraño en la declaración 
de Lefebvre es que Heidegger nunca tiene la intención de “decir-
nos cómo construir” ningún objeto hic et nunc ni específicamente 
ciudades ni edificios. Leemos al comienzo de “Construir, pensar, 
habitar” (1951):

En lo que sigue intentamos pensar sobre el habitar y 
el construir. Este pensar sobre el construir no tiene la 
pretensión de encontrar ideas sobre la construcción, ni 
menos dar reglas sobre cómo construir. Este ensayo de 
pensamiento no presenta en absoluto el construir a par-
tir de la arquitectura ni de la técnica sino que va a bus-
car el construir en aquella región a la que pertenece todo 
aquello que es.58 

Lo que sea que Heidegger sí “construye” (el latín construc-
tio es también sintaxis) está dentro de lo que la “Carta sobre 

57	 En SEBMH, Elden da como referencia “Lefebvre 1971a:161” (no en su bibliografía), y 
en SEUHL cita “Au-delà du structuralisme, p. 161” (donde el pasaje no se encuentra). 
[En traducción, esta cita se encuentra en “Introducción al estudio del habitat de pa-
bellón”, pp. 151-172, p. 153, en De lo rural a lo urbano 4ª ed., ed. Mario Gaviria, trad. 
Javier González-Pueyo, Barcelona: Ediciones península, 1978].

58	 HVA, p. 139; énfasis añadido, excepto en es. Aquí, el autor usa über de forma irónica. 
[ed. esp.: p. 127]



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

205

el humanismo” (1946/7) denomina La casa del Ser o Lenguaje, 
añadiendo de manera crucial que “El pensar trae al lenguaje en 
su decir sólo la palabra no hablada del ser”59. Es insuficiente 
escuchar lo que Heidegger dice; se debe prestar atención a lo 
que precisamente no dice. Contrario a la opinión de Lefebvre, 
Heidegger es concreto y elusivo donde más importa: en el mis-
mísimo lenguaje que leemos, si bien principalmente inscrito en-
tre líneas, jamás en traducción.

Heidegger declara tempranamente que tanto “la valoración 
puramente teórica” como “el compromiso afectivo con otros y con 
las cosas” derivan de aquella “equiprimordialidad” de política y 
lenguaje que es quintaesencialmente “cotidiana”60. El mantra 
entonado por los poco atentos expertos en Lefebvre, que reflexio-
nan tan cerca del maestro que apenas se atreven a hacerlo, es 
que “debido a su abstracción y mistificación, Heidegger necesita 
constantemente ser corregido, aterrizado, arraigado en la rea-
lidad material”61. Por medio de esta prestidigitación, asistida 
por “Lefebvre, el filósofo marxista”, es (re)producido el “heide-
ggerianismo de izquierda” (tal vez este experto podría explicar 
su banal conclusión –“Si la política de Lefebvre fue marxista, su 
visión de lo político estaba cerca tanto de Marx como de Heide-
gger”62– después de contarnos cuáles eran las opiniones sobre 
lo político de este último). Aparte del hecho de que cualquier 
persona parada sobre sus pies sigue teniendo el mismo cuerpo, 
en todo lo demás Heidegger es eminentemente concreto y aterri-
zado, a menos que uno ilícitamente abstraiga el lenguaje de la 
realidad material63. Las radicales exhibiciones fenomenológicas 

59	 HGA, Vol. 9, p. 361; énfasis añadido. [trad. esp.: Carta sobre el humanismo. Traduc-
ción de Martín Gutiérrez Giradot, Madrid: Taurus, 1970, p. 63].

60	 HGA, 18: 122-3, también pp. 130-1, pp. 146-7; véase además Heidegger, Martin. Sein 
und Zeit. Tübingen: Niemeyer, 1972 [1927], pp. 95-197. [trad. esp.: Ser y Tiempo. 2ª 
edición corregida. Traducción de Jorge Eduardo Rivera. Santiago: Editorial Universi-
taria, 1997]. En adelante HSZ.

61	 SEBMH, p. 100.
62	 SEUHL, p. 242. 
63	 Que esto no puede hacerse es demostrado por Jean-Jacques Lecercle, más reciente-

mente en A Marxist Philosophy of Language. Traducción de Gregory Elliott. Leiden: 
Brill, 2006 [2004].



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

206

de la tiza del salón de conferencias seguidas rápidamente (¡NB!) 
del arma en La pregunta por la cosa (1935/6)64 rivalizan con 
(cuando no superan) cualquier descripción producida por Lefeb-
vre o, ciertamente, los lefebvrianos, a menos que la proclividad 
burguesa requiera que un habitat pavillionnaire (una casa de 
veraneo, un bungalow o dacha)65 sea “más concreto” que la tiza 
o un arma (o un jarro, un zapato, un templo), por no mencionar 
la trayectoria de una palabra desde Anaximandro hasta el pre-
sente. Lo concreto está donde típicamente no miramos mientras 
caminamos y, por lo tanto, tropezamos –como sobre la escritura 
entre las líneas ante nuestros ojos.

Los lefebvrianos heideggerianos de izquierda reconocen que 
las robustas descripciones de Heidegger son concretas cuando 
están de acuerdo o aprenden de las mismas, y la admiración 
de su maestro está registrada en La producción del espacio y 
en otros lugares. Pero todos quedan muy confundidos cuando 
Heidegger se torna políticamente concreto, son incapaces de ver 
cómo funciona esta concreción dual. Los geógrafos radicales es-
tán debidamente advertidos de que los 

sentimientos [heideggerianos] se prestan fácilmente a 
una interpretación y a una política que es a la vez exclu-
yente y parroquialista, comunitaria si es que no intensa-
mente nacionalista (de ahí el respeto de Heidegger por el 
nazismo). Heidegger se rehúsa a ver relaciones sociales 
mediadas (vía el mercado o cualquier otro medio) con 
otros (cosas o personas) como de algún modo expresivas 
de cualquier tipo de autenticidad.66 

Esta necedad no sería digna de comentario si no estuviera 
acompañada por el proyecto de “encontrar algún tipo de puente 

64	 Véase Heidegger, Die Frage nach dem Ding, pp. 8-51. [trad. esp.: La pregunta por la 
cosa. Trad. José García Gómez del Valle. Girona: Palamedes Editorial, 2009]. 

65	 Véase Henri Lefebvre, prefacio a Henri Raymond et al., L’habitat pavillonnaire. Paris: 
CRU, 1966, pp. 3-23. [trad. esp.: “Introducción al estudio del habitat de pabellón”, 
pp. 151-172, en De lo rural a lo urbano 4ª ed. Ed. Mario Gaviria. Trad. Javier Gonzá-
lez-Pueyo. Barcelona: Ediciones Península, 1978]. 

66	 Harvey, FSP, p. 14; énfasis añadido.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

207

entre las preocupaciones [sobre el lugar] expresadas en los en-
foques marxistas y heideggerianos”67. La evidencia axiomática 
de que Heidegger no se negó a ver relaciones mediadas con otros 
se encuentra precisamente en su política concreta, como se ha 
señalado. Léanse las vastas y profundas exhibiciones de “ser-
en-el-mundo” y “ser-con-otros” en Ser y tiempo, seguidas de la 
articulación del Dasein en esa quintaesencial “relación social” 
llamada Volk68. Los liberales de izquierda pueden tener sus ra-
zones hoy en día (si bien muchos no las tenían a fines de los años 
veinte y principios de los treinta) para reprobar las “relaciones 
sociales mediadas” de Heidegger cuando estas se tornan políti-
camente radicales (nazis), pero al menos deberían entenderlas 
por lo que son –la única decisión política-ética en su vida– y no 
asumir que Lefebvre da una alternativa con el argumento de 
que

la fortaleza de la construcción lefebvriana… es precisa-
mente que ésta se resiste a ver la materialidad, la re-
presentación y la imaginación como mundos separados, 
y que niega el particular privilegio de cualquier ámbito 
sobre otro, a la vez que insiste en que es sólo en las prác-
ticas sociales de la vida diaria que la significación última 
de todas las formas de actividad se inscribe.69 

No sólo no hay contraste aquí con Heidegger, quien también 
se niega a ver éstos como “mundos separados” (no por nada el 
alemán radicalizó la fenomenología); el problema más grave es 
que, si alguna vez negáramos “el particular privilegio de cual-
quier ámbito sobre otro, a la vez que se insiste en que es sólo en 
las prácticas sociales de la vida diaria que la significación últi-
ma de todas las formas de actividad se inscribe”, de este modo 
la oposición a los violentos y “particulares” dominios nazi y/o 
capitalistas se reduce a una impotencia historicista y relativis-

67	 Ibid., p. 17.
68	 Aquí, el trabajo de Fritsche sigue siendo pionero.
69	 Harvey, FSP, p. 23.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

208

ta70. Sin duda, este heideggerianismo de izquierda es la mejor 
versión que Heidegger podría haber aprobado. ¿Dónde se ubica 
Lefebvre en esta problemática? 

Tautología aterrorizante 

La noción de es weltet (mundea) o el Welt weltet (el mun-
do mundea) empleada por Heidegger –quien le da un impulso 
verbal de media voz al sustantivo– emerge de las secuelas de 
la Primera Guerra Mundial. Otro contemporáneo de Lefebvre, 
Gadamer (1900-2002), fecha con anterioridad, en el Semestre 
de emergencia por causa de la guerra de 1919, el “giro” (Kehre) 
que Heidegger menciona por primera vez de forma pública en 
la “Carta sobre el humanismo” (1946/7) que con tanta precipi-
tación fue mal leída por Lefebvre para demarcar al “Heidegger 
I” del “Heidegger II”71. La primera traducción al francés de la 
versión de Heidegger de 1929, “Welt ist nie, sondern weltet”, es 
de 1932, pero un engañoso artículo definido fue interpolado pero 
que Heidegger nunca tuvo intención de usar. Con respecto a 
dicho artículo, usualmente retenido por Lefebvre y también por 
los lefebvrianos: “Le [sic] monde n’est point, mais mondanise”72. 
(Añádase este artículo definido y –¡presto!– se obtiene una “glo-
balización” que no tiene ninguna relación seria con Heidegger, 
a pesar de las opiniones contrarias de la industria lefebvriana). 
Ese mismo año aparecieron los Cuadernos de París de Marx, 
tan importantes para Marcuse y Lefebvre y otro “origen” más 
del heideggerianismo de izquierda. Para cuando reapareció en 

70	 El argumento más convincente de que el historicismo y el relativismo son poderosos 
está en Mussolini, Benito. “Relativismo e fascismo”. En: Opera Omnia. Florence: La 
Fenice, 1955 [1921], Vol. 17, pp. 267-9.

71	 Véase Gadamer, Hans-Georg. Gesammelte Werke. Tübingen: Mohr, 1995, Vol. 3, p. 
309, p. 423. Vol. 10, p. 3. Esta continuidad es pasada por alto incluso por los más au-
tocríticos (ex) heideggerianos de izquierda, incluyendo a Žižek, quien insiste en perio-
dizar lo que en Heidegger no debería periodizarse y quien lee solamente al Heidegger 
exotérico. Véase Žižek, Slavoj. The Ticklish Subject: The Absent Centre of Political On-
tology. London: Verso, 1999, pp. 9-28. [trad. esp.: El espinoso sujeto: el centro ausente 
de la ontología política. Traducción de Jorge Piatigorsky. Buenos Aires: Paidós, 2007].

72	 Heidegger, Martin. “De la nature de la cause”. Traducción de A. Bessey. Recherches 
Philosophiques no. 1, 1931/2, pp. 83-124; p. 115; véase también HGA, Vol. 9, p. 164.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

209

“El origen de la obra de arte”, el ensayo de 1935/6 del ahora nazi 
Heidegger, la frase clave tenía una decidida valencia teológi-
ca-política73. Leyendo este texto en 1958, en el rapto dionisiaco 
que con justicia Bordieu encuentra risiblemente elitista, Lefeb-
vre recordaba:

quedé encantado y seducido por una visión –esta pala-
bra no es muy exacta– tanto más sorprendente, cuanto 
que contrastaba con la trivialidad de la mayoría de los 
textos filosóficos aparecidos desde hace años… no hay 
antagonismo entre la visión cósmico-histórica de Heide-
gger y la concepción histórico-práctica de Marx.74 

Llamémosle Henri (alias “Heidegger de izquierda”) Lafièvre.
Durante su larga vida, el filósofo francés puede haber aban-

donado como imposible su combate marxista contra las abru-
madoras posibilidades de una etapa comparativamente tempra-
na de mondialisation o, más precisamente, mondialatinisation 
(“esta extraña alianza entre la cristiandad, como la experiencia 
de la muerte de dios, y el capitalismo tele-tecno-científico”)75. A 
la edad de 75 años, Lefebvre suspiraba:

Se dependía de la Revolución para crear el “mundo” [le 
“monde”] y la “mundialidad” [la “mondialité”]. Fue la 
revolución mundial [la révolution mondiale]. Hoy en día 
debemos darnos cuenta de que lo mundial y la mundia-
lidad, con sus características, peligrosas e imprevistas, 
constituyen la “revolución” misma, en vez de concluirla.76 

73	 Véase Heidegger, Martin. Holzwege. Sexta ed. Frankfurt am Main: Klostermann, 
1980 [1950], pp. 30-1. [trad. esp.: Caminos de bosque. Traducción de Helena Cortés y 
Arturo Leyte. Madrid: Alianza Editorial, 1995].

74	 Lefebvre en KMH, p. 93. [trad. esp.: p. 105]. Véase Bourdieu, Pierre. L’ontologie poli-
tique de Martin Heidegger. Edición revisada. Paris: Minuit, 1988 [1975], p. 108.

75	 Derrida, Jacques. “Faith and Knowledge: The Two Sources of ‘Religion’ at the Limits 
of Reason Alone”. En: Derrida, Jacques y Gianni Vattimo (Ed.) Religion. Stanford: 
Stanford University Press, 1996, pp. 1-78; p. 13. [trad. esp.: La religión. Traducción de 
Cristina de Peretti y Paco Vidarte. Madrid: PPC, 1996]. 

76	 Lefebvre, Henri. De l’État, tome IV: les contradictions de l’État moderne. Paris: UGE, 
1978, p. 413. Compárese con el mucho más matizado comienzo de Dialéctica negativa 
de Adorno, Theodor. Traducción de Alfredo Brotons Muñoz. Madrid: Akal, 2005, p. 15.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

210

No es un azar que Lefebvre se haya apropiado indebidamen-
te de este concepto de “mundo” de Heidegger. Nuevamente voi-
là, heideggerianismo de izquierda. En el mismo texto de 1978 
leemos:

Cuando la filosofía ha explorado la mundialidad, ha es-
tablecido importantes proposiciones. Cuando Heidegger 
dice “Die [sic] Welt weltet” [le monde se mondifie], esta 
declaración, que es casi una tautología, tiene mucho sen-
tido. Heidegger quiere decir que lo mundial se concibe 
a sí mismo en y por sí mismo y no a través de otro (his-
toria, espíritu, trabajo, ciencia, etc.). El mundo deviene 
mundo, deviniendo lo que era virtualmente. Se trans-
forma a sí mismo volviéndose mundial. En él convergen 
descubrimiento y creación.77 

Varias curiosidades operan en la auto prescrita distinción 
“dialéctica” (o “trialéctica”) entre le monde y la mondialité, en 
Lefebvre esta distinción ha absorbido aniquiladoramente a la 
noción de révolution mondiale. Esta distinción parece ser homó-
loga de su trillada versión de la distinción entre le politique y la 
politique y entre teoría y práctica –justo la distinción que Hei-
degger desdeña porque ya se encuentra obviada en lo que llama 
presenciar78. (Como lo señaló el Pascal de Althusser: “arrodílla-
te, mueve tus labios en oración y creerás”)79.

Heidegger es constitutivamente tautológico, en explícita opo-
sición a la dialéctica –de forma estratégica, no a cualquiera, 
sino contra la hegeliano-marxista, no importa que tan bien cali-
brada. La aseveración de que la frase de Heidegger es “por poco 
una tautología” es sintomática de la forma en la que Lefebvre 
absorbió a Heidegger en su propia dialéctica, un gesto estúpida-
mente imitado en los estudios sobre Lefebvre.

77	 Lefebvre, Ibid., p.  416; énfasis añadido.
78	 Esto lo he adaptado de Schürmann, Reiner. Heidegger on Being and Acting: From 

Principles to Anarchy. Traducción de Christine-Marie Gros. Bloomington: Indiana 
University Press, [1982] 1987, pp. 3-4

79	 Althusser, Louis. Sur la reproduction. Paris: PUF, 1995, p. 301.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

211

En una declaración hecha por vez primera en francés (1976), 
Heidegger reconocía:

el pensamiento que se exige aquí, lo llamo pensamiento 
tautológico. Es el sentido originario de la fenomenolo-
gía. Este género de pensamiento aun se encuentra más 
acá de toda posible distinción entre teoría y praxis. Para 
comprender esto, es necesario aprender a distinguir en-
tre camino y método. En la filosofía sólo hay caminos; en 
las ciencias, al contrario, sólo métodos, es decir, maneras 
de proceder en sentido originario de la fenomenología. 
Es más, este tipo de pensamiento es anterior a cualquier 
posible distinción entre teoría y praxis.80 

Heidegger repite la posición sostenida en  , el pensar dialécti-
co es “una auténtica perplejidad filosófica”81, y ahora, cerca de la 
muerte, reafirmaba que “es necesario reconocer, en efecto, que 
la tautología es el único medio de pensar lo que la dialéctica no 
puede sino velar”82.

La estructura lógica de la tautología encubre la violencia teo-
lógico-política (no ontoteológica). Las tautologías conducen, en 
último término, a “Dios es Dios” (“Soy el que soy/fui/seré”) y “el 
nombre de Dios es una verdadera bomba” debido a “la estrecha 
relación que une violencia y monoteísmo”83. Desde mi posición: 
todos los monoteístas son potencialmente terroristas; no todos 
los terroristas son monoteístas.

El estilo, discurso o palabra de Heidegger es radicalmente 
tautológico. Su potencial terrorista está en vigor incluso (si bien 
no especialmente) cuando el Heidegger tardío habla sotto voce 
del dejar-ser (Gelassenheit) y de la instancialidad (Inständi-
gkeit) como los lugares donde “gobiernan [walten] la decisión y 

80	 HGA, Vol. 15, p. 399; énfasis final añadido. [trad. esp.: “Seminario de Zähringen. 
1973”. Traducción de Oscar Lorca. A Parte Rei. Revista de filosofía no 37, p.17]

81	 Ibid., p. 400 (también HSZ, p. 25). [ed. esp.: p. 17]
82	 HGA, Vol. 15, p. 400. [ed. esp.: p. 17]
83	 Breton, Stanislas. Philosophie buissonnière. Grenoble: Millon, 1989, pp. 135-136.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

212

84	 Heidegger, Martin. Gelassenheit. Stuttgart: Neske, 1959, p. 58; también HGA, Vol. 66,  
p. 15.

85	 HGA, Vols. 56/57, p. 40.
86	 HVA, pp. 146–8.
87	 Schmitt, Carl. The Nomos of the Earth in the International Law of the Jus Publicum 

Europæum [1950], Traducción de G. L. Ulmen. New York: Telos, 2003, p. 78. [trad. 
esp.: El nomos de la tierra. Traducción de Dora Schilling Thon. Buenos Aires: Struhart 
& Cía, 2005, pp. 61-62]. Agradezco a Ayça Çubukçu por sus agudas intuiciones acerca 
de las ramificaciones globales del argumento de Schmitt en la actualidad.

88	 Esencial para entender la necesidad de “olvidar consciente y repetidamente” la vio-

algo parecido al poder de acción”84. Asimismo, para el Heidegger 
más temprano (1919), “la dialéctica, en el sentido de la disolu-
ción de contradicciones que son siempre postuladas nuevamen-
te” a la vez “esconde un principio no dialéctico” (su brillante 
intuición) y “es factualmente poco creativa”85. En oposición, las 
tautologías son objetivamente destructivas/creativas –como el 
pensamiento y/o el comunismo.

El error de habitar 
En lo que respecta a aquel añorado puente “entre Marx y 

Heidegger”, para Heidegger (y probablemente para Marx) cual-
quier puente es un Ort, un lugar, sitio o locación para la “pro-
ducción del espacio”, como bien lo entendió Lefebvre86. En la 
decisiva fórmula schmittiana de 1950

todas las regulaciones ulteriores, escritas o no escritas, 
toman su fuerza de la medida interna de un acto primi-
tivo constitutivo de ordenación del espacio. Este acto pri-
mitivo es el nomos. Todo lo posterior son consecuencias o 
ampliaciones o bien nuevas distribucione –anadasmoi–, 
es decir una continuación sobre la misma base o bien 
modificaciones disolutivas del acto constitutivo de orde-
nación del espacio que representa la toma de una tierra, 
la fundación de una ciudad o la colonización… Así pues, 
[el nomos] se trata para nosotros del acto fundamental 
divisor del espacio, esencial para cada época histórica.87 

Los actos de fundación originarios son, como tales, violen-
tos88. No lo es menos el nomos (ley o costumbre): “La ley, que 



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

213

reina sobre todos, mortales e inmortales, violentando lo que es 
más justo, condenando la extrema violencia, conduce todo con 
excelsa mano”89. Como también lo sabe Heidegger, Ort (el ger-
mánico *uzda-) originalmente significaba la punta de un arma, 
específicamente el botín de la batalla con el cual el vencedor 
sentaba las bases de un monumento, de un templo o de una 
ciudad entera –del globo incluso90.

En La revolución urbana (1970), Lefebvre se apropió del Wo-
hnen heideggeriano para señalar que “[l]a desgracia para la ar-
quitectura ha sido la de querer levantar monumentos, mientras 
que ‘el habitar’ o bien ha sido concebido a imagen de los monu-
mentos, o bien se desantendió”91. Sin embargo, Lefebvre, como 
el segundo mejor heideggeriano de izquierda, falla precisamen-
te en percibir el principal punto de Heidegger, por así decirlo, 
la consideración de Ort como un sitio de violencia inaugural y 
duradera92. Este malentendido seminal causa, especialmente en 
La producción del espacio (1974), varias impresiones erradas 
acerca de la noción de lugar que son potencialmente devastado-
ras –no necesariamente para sus densas descripciones, pero sí 
para la noción de que se puede recurrir a Heidegger para pro-
ducirlas. (Filósofos japoneses aprendieron esta lección antes de 
que Lefebvre siquiera oyera hablar de Heidegger).

Lefebvre imagina que para Heidegger “la Morada contrasta 
con la existencia errabunda [contrastant avec l’errance]”93. Esto 
es buen sentido común, o más bien buen sentido hegeliano, pero 

	 lencia inauguradora que fundó el πολις democrático es Loraux, Nicole La cité divisée: 
l’oubli dans la mémoire d’Athènes. Paris: Payot & Rivages, 1997.

89	 Píndaro. Fragmento 169 (151). [Citado en Platón. La república. Edición de Rosa Mari-
ño, Salvador Mas Torres y Fernando García. Madrid: Akal, 2008, p. 222, n. 10].

90	 Véase Heidegger, Martin. Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske, 1959, p. 37. 
[trad. esp.: De camino al habla. Traducción de Yves Zimmermann. Barcelona: Edicio-
nes del Serbal, 1990]. 

91	 Lefebvre, Henri. The Urban Revolution. Traducción de R. Bononno. Minneapolis: 
University of Minnesota Press, 2003 [1970], p. 21 [trad. esp.: La revolución urbana. 
Traducción de Mario Nolla. Madrid: Alianza, 1972]; véase también La production de 
l’espace. Paris: Anthropos, 1974, pp. 280-1. En adelante PdE. [trad. esp.: La produc-
ción del espacio. Traducción de Emilio Martínez. Madrid: Capitán Swing, 2013].

92	 Lo más cerca que Lefebvre llega es Ibid., p. 289.
93	 Ibid., pp. 143-4. [trad. esp.: p. 175].



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

214

94	 Ibid., p. 419. [trad. esp.: p. 395].
95	 HSZ, p. 220; véase también pp. 127 y 331-2. [trad. esp.: p. 240].

no es más que una burrada metafísica para Heidegger. El de-
meure de Lefebvre traduce el Wohnen de Heidegger, cuyo Irre o 
Irrnis se transforma en l’errance. Lefebvre da suma importan-
cia a lo que llama “contradicción” entre “lo efímero y lo estable 
(entre la Morada [la Demeure] y el Errar [l’Errance] en la termi-
nología de Heidegger)”94. Pero este no es el punto de Heidegger 
sobre el Ort. La ideología implacablemente hegeliano-marxista 
de Lefebvre, sin importar cuán no-teleológica pretenda ser, se 
empeña en ver todo en términos de contradicciones que deben 
ser de alguna forma sintetizadas en su propia obra, trabajando 
constantemente para mostrar que las tautologías en Heidegger 
eran tales sólo aparentemente, cuando esto es precisamente lo 
que eran.

Ahí donde la dialéctica lefebvriana propone, la tautología 
heideggeriana dispone. Wohnen es completamente “opuesto” a 
habitación en la medida en que la primera ya significa errancia: 
la errancia que lleva a tomar, más o menos agresivamente, po-
sesión de la comida, el botín, los cuerpos o la tierra en la que se 
habitará. Heidegger sabe que el significante wohnen deriva de 
gewinnen (ganar, conquistar) y de la raíz indo-europea *uen[∂]-: 
“viajar en busca de algo”, originalmente comida o armas para 
reclamar cualquier Ort, incluidas las emboscadas lingüísticas. 
Contrario a la opinión de Lefebvre, wohnen en ningún sentido 
se “opone” a errancia, particularmente en los sentidos antiguos 
de error como trampa (δολος ) y de lenguaje como emboscada 
(λοχος ). Todos comparten una Única esencia tautológica y, po-
tencialmente, violenta.

Heidegger desplaza a la “filosofía” por el “pensar y cuestio-
nar”, pero aún adhiere a una ley proclamada en 1927: “en de-
finitiva, [el] quehacer de la filosofía [es] preservar la fuerza de 
las más elementales palabras en que se expresa el Dasein, im-
pidiendo su nivelación por el entendimiento común a un plano 
de incomprensibilidad”95. Si esto es cierto, nuestra tarea como 



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

215

filólogos terroristas (no sólo contraterroristas) que pensamos 
con los puños apretados, es exhibir esta “fuerza” y usarla para 
empoderar a la gente “común”96.

Posibilidad imposible versus pájaros enjaulados
Acercándonos a la (no)conclusión, mi objeción más impor-

tante al “heideggerianismo de izquierda” y, específicamente, a 
sus actuales promotores en los estudios sobre Lefebvre, es que 
este término es filológicamente incompetente y filosóficamente 
incoherente. Desde la perspectiva del comunismo y del pensa-
miento, el “heideggerianismo de izquierda” es una contradictio 
in adiecto. El heideggerianismo de izquierda, en una torcida 
alianza con el heideggerianismo de derecha, ha mostrado ade-
más ser política y militarmente destructivo desde su origen en 
la década del veinte –primero en Japón, luego en Alemania y 
Francia, más recientemente en las matanzas de la ex-Yugosla-
via97. No podemos decir que el heideggerianismo de izquierda 
sea necesariamente destructivo dado que, en lo que respecta a 
sistemas eso/exotéricos, es imposible saber apodícticamente su 
“contenido” político. Sí podemos exhibir su “forma”, establecien-
do esta línea demarcatoria. Aceptando la insistencia de Heideg-
ger de que “[p]or encima de la realidad está la posibilidad”98, el 
heideggerianismo de izquierda podría ser competente, coheren-
te, incluso creativo, pero una “meditación seria” sobre la “fas-

96	 Opuesto a mí, y yo opuesto a él, es el “silogismo” maestro de Leo Strauss (que en reali-
dad es un entimema) que articula mania y sophrosyne (prudencia), como se expone en 
“A Giving of Accounts”. En: Green, K. H. Jewish Philosophy and the Crisis of Moderni-
ty. Albany: SUNY Press, 1997 [1970], pp. 457-66; p. 463.

97	 En 1993, Žižek rememoraba: “En la república de Bosnia, la escuela de Frankfurt gozó 
de una condición semioficial en la década de los setenta, mientras que en Croacia y 
parcialmente en Serbia florecieron los heideggeranos ‘oficiales’, especialmente en los 
círculos de la armada”. Žižek, Slavoj. Tarrying with the Negative: Kant, Hegel, and the 
Critique of Ideology. Durham: Duke University Press, 1993, p. 228. [En español en 
“¡Disfruta a tu país como a ti mismo!”. En: El acoso de las fantasías. 2ª ed. Traducción 
de Clea Braunstein Saal. México: Siglo XXI, pp. 43-74, p. 71]. En Oxford, también en 
1993, el geógrafo radical David Harvey proponía seminal aunque tentativamente el 
“puente entre Marx y Heidegger”. 

98	 HSZ, p. 38. [trad. esp.: p. 61].



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

216

99	 Véase “Politics and Friendship: An Interview with Jacques Derrida”. En: Kaplan, E. 
Ann y Michael Sprinker. The Althusserian Legacy. London: Verso, 1993 [1989], pp. 
183-231; p. 190.

100	 Marcuse, “Beiträge”, pp. 349-50.
101	 Ibid., p. 350; los énfasis han sido cambiados.

cinación-repulsión recíproca entre marxismo y heideggerianis-
mo” en realidad todavía no ha comenzado99, contrariamente a lo 
que creen Lefebvre y sus estudiosos.

Comencé con el término exhibición (Aufweisung) porque fue 
dicho término el que dio inicio al primer intento consciente de 
producir el heideggerianismo de izquierda en el así llamado 
occidente. La primera publicación de Marcuse intentó apro-
piarse de Ser y tiempo para “exhibir” lo que el autor de Eros y 
civilización llamó “la situación fundamental del marxismo”, a 
saber: “su preocupación central con la posibilidad histórica del 
acto radical, un acto que debería [o deberá: soll] abrir el camino 
para una nueva y necesaria realidad, al producir la completa 
comprensión de la persona”. Es más, “La exhibición de esta si-
tuación fundamental… no pretende convertir el objetivo de esta 
investigación en el establecimiento desde el principio el senti-
do del marxismo, sino más bien demarcar el fundamento desde 
el cual dicha interpretación debe desarrollarse”100. Si esta de-
marcación de 1928 continúa en el siglo XXI es porque Marcuse 
estaba en lo correcto: “La cuestión del acto radical sólo puede 
plantearse sensatamente donde el acto es aprehendido como la 
realización decisiva de la esencia humana y cuando, de forma 
simultánea, precisamente cuando esta realización aparece como 
imposibilidad factual, i.e.: en una situación revolucionaria”101. 
Poco después de leer este texto, Heidegger intervino como líder 
nazi en su propia y siempre posible situación revolucionaria. 
Mientras que en el bando propiamente comunista, nuestro pro-
yecto, en un sentido preciso, sigue siendo imposible:

La posibilidad de lo imposible es el fondo de la política. 
Ella se opone globalmente a todo lo que se nos enseña 
hoy, que es que la política es la gestión de lo necesario. 
La política comienza con el mismo gesto con el que Rous-



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

217

seau suprime el fundamento mismo de la desigualdad: 
hacer a un lado todos los hechos.
Importa hacer a un lado todos los hechos para que adven-
ga el acontecimiento [pour qu’advienne l’événement].102 

La auténtica tarea del comunismo jamás es la construcción 
del cielo en la tierra sino el siempre posible combate contra el 
infierno: para este fin, sin embargo, hay un gran valor heurís-
tico en algunos tipos de hechos, si ello entendemos probidad 
filológica: “Leer un texto como texto, sin interpolar una inter-
pretación, es la forma última de ‘experiencia interior’– quizás 
una que difícilmente es posible”103. (Welt weltet no es LE monde 
SE mondifie).

La humanidad estaría mejor sin el capitalismo y sin cual-
quier Estado. El legado de Lefebvre está mejor sin Heidegger 
(o Nietzsche), lo digo sin ser un mal amigo de Lefebvre. Los lec-
tores filológica y filosóficamente cuidadosos –en dicho sentido, 
lectores que se apegan a los hechos– prefieren sustraer a otros 
autores de sus autores principales, a quienes se esfuerzan por 
entender tal como ellos se entendieron a sí mismos, también en 
lo no dicho de sus dichos, para exhibir lo que los griegos llama-
ron το πραγµα αυτο (un asunto de interés común), sólo entonces 
comienzan el combate, si es necesario. Estos lectores rechazan 
la multiplicación de referencias intertextuales (“X con Y” o “X 
e Y”) a la menor provocación, un riesgo ocupacional de quienes, 
gracias a sus lecturas rápidas, muestran en el ágora llamativas 
pancartas sin probidad filológica.

En La República, Sócrates nos informa que, si alguna vez 
hablara “sin imagen o símbolo de mi sentido” de lo que se en-

102	 Badiou, Alain. Peut-on penser la politique? Paris: Seuil, 1985, p. 78 [trad. esp.: ¿Se 
puede pensar la política? Traducción de Jorge Piatigorsky. Buenos Aires: Nueva Vi-
sión, 1990, p. 53, traducción modificada]. Véase además Althusser, Louis. Solitude 
de Machiavel. Edición de Y. Sitomer. Paris: PUF, 1998, p. 31. NB: “posibilidad im-
posible” es el nombre que Karl Barth da a “Dios” en Der Römerbrief (Zweite Fassung 
1922). Zurich: TVZ, 2005, p. 229 y 345 y el término para “muerte” es HSZ.

103	 Nietzsche, Friedrich. Sämtliche Werke: Kritische Studienausgabe in 15 Bänden. Edi-
ción de Giorgio Colli y Mazzino Montinari. Berlin: de Gruyter, 1989, Vol. 13, p. 460.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

218

cuentra “fuera de la caverna, al final de la dialéctica”, hablaría 
entonces αλλ αυτο το αληθες 104. Esto es usualmente traduci-
do como “la verdad misma”. Schleiermacher tradujo αληθεια 
en este pasaje no como Wahrheit (verdad), sino como die Sa-
che selbst (la cosa misma)105 –el shibboleth de la fenomenología 
radical. Y así es como Heidegger traduce το πραγµα αυτο en la 
carta Séptima de Platón: “la materia misma” o “el caso mismo” 
es todo lo que Platón señala que no representará nunca a través 
de la escritura106. Compárese la raíz de “tautología” το αυτο + 
λογος. Die Sache selbst es, a la vez, “teórico” y “práctico”, en ese 
sentido tautológico y en cualquier caso la última palabra, si es 
que esta llegase a decirse. Destructivamente terrorista, puede 
ser creativa.

La especificación “de izquierda” adosada a Heidegger “no 
añade nada a ese estilo de bote de la basura [ce style de poube-
lle] con el cual es usual eximirse de toda reflexión”107. Torcien-
do y desviando la mismísima polémica de Lefebvre, ¿qué han 
hecho los heideggerianos de izquierda contemporáneos “más 
que poner en circulación la calderilla de Heidegger… con al-
gunas monedas falsas”?108. Esta fue la propia economía de Le-
febvre para leer a Heidegger. Pero, ¿fue Lefebvre, por lo tanto, 
un heideggeriano de izquierda? Ese caso debo dejarlo abierto. 
Kafka sabe: “Una jaula salió en busca de un pájaro”109. Con sus 
heideggerianos de izquierda, Heidegger aún encuentra blancos 
fáciles, entre los que se cuenta un número desproporcionado de 
marxistas. De ahora en más, este caso está cerrado.

104	 Platón, La República, 533a.
105	 Platón. Sämtliche Werke. Edición de W. F. Otto et al. Traducción de F. Schleierma-

cher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1958 [1920s], Vol. 3, p. 239.
106	 Platón. Epistle VII, 341c; véase HGA, Vol. 16, p. 60.
107	 Lacan, Jacques. Écrits. Paris: Seuil/Points, 1969, Vol. 1, p. 288. [trad. esp: Escritos 1. 

Traducción de Tomás Segovia. Buenos Aires: Siglo XXI, 2002, p. 494].
108	 Lefebvre, Hegel–Marx–Nietzsche, p. 52. [ed. esp.: p. 60].
109	 Kafka, Franz. Gesammelte Werke. Edición de H.-G. Koch. Frankfurt am Main: Fis-

cher, 1994, Vol. 6, p. 231. [Trad. esp: Obras Completas. Barcelona: Planeta, 1971].



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

219

Bibliografía

Adorno, Theodor. Dialéctica negativa. Traducción de Alfredo Brotons 
Muñoz. Madrid: Akal, 2005.

Althusser, Louis. Sur la reproduction. Paris: PUF, 1995.
	 —. Sur la philosophie. Paris: Gallimard, 1994.
	 —. Solitude de Machiavel. Edición de Y. Sitomer. Paris: PUF, 1998.

Anderson, Kevin. Lenin, Hegel, and Western Marxism: A Critical Study. 
Urbana: University of Illinois Press, 1995.

Arendt, Hannah. “Heidegger at Eighty”. En: Murray, Michael (Ed.) 
Heidegger and Modern Philosophy. New Haven: Yale University 
Press, 1978 [1969], pp. 293-303.

Axelos, Kostas. Einführung in ein künftiges Denken: Über Marx und 
Heidegger. Tübingen: Niemeyer, 1966.

Badiou, Alain. Infinite Thought: Truth and the Return to Philosophy. 
Traducción y edición de Oliver Feltham y Justin Clemens. London: 
Continuum, 2003.

	 —. Peut-on penser la politique? Paris: Seuil, 1985. 
	 —. ¿Se puede pensar la política? Traducción de Jorge Piatigorsky, 

Buenos Aires: Nueva Visión, 1990.

Barth, Karl. Der Römerbrief (Zweite Fassung 1922). Zurich: TVZ, 2005.

Benjamin, Walter. Briefwechsel 1933–1940. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 
1966, Vol. 2.

Bosteels, Bruno. “Badiou without Žižek”. Polygraph no 17, 2005, pp. 221-44.

Bourdieu, Pierre. L’ontologie politique de Martin Heidegger. Edición 
revisada. Paris: Minuit, 1988 [1975].

	 —. “Back to History: An Interview”. En: Wolin, Richard. The 
Heidegger Controversy: A Critical Reader. Segunda edición. 
Cambridge: The MIT Press, 1993 [1988], pp. 264-71.

Breton, Stanislas. Philosophie buissonnière. Grenoble: Millon, 1989.

Derrida, Jacques. “Faith and Knowledge: The Two Sources of ‘Religion’ at 
the Limits of Reason Alone”. En: Derrida, Jacques y Gianni Vattimo 
(Ed.) Religion. Stanford: Stanford University Press, 1996, pp. 1-78.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

220

	 —. “Politics and Friendship: An Interview with Jacques Derrida”. 
En: Kaplan, E. Ann y Michael Sprinker. The Althusserian Legacy. 
London: Verso, 1993 [1989], pp. 183-231.

	 —. La religion. Traducción Cristina de Peretti y Paco Vidarte. 
Madrid: PPC, 1996.

Elden, Stuart. Mapping the Present: Heidegger, Foucault and the Project of 
a Spatial History. London: Continuum, 2001.

	 —. Understanding Henri Lefebvre: Theory and the Possible. London: 
Continuum, 2006.

	 —. Speaking against Number: Heidegger, Language and the Politics 
of Calculation. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2006.

	 —. “Politics, Philosophy, Geography: Henri Lefebvre in Recent 
Anglo-American Scholarship”. Antipode 33, no. 5, 2001, pp. 809-25.

	 —. “Between Marx and Heidegger: Politics, Philosophy and 
Lefebvre’s The Production of Space”. Antipode 36, no. 1, 2004, pp. 
86-105.

Elden, Stuart y Elizabeth Lebas. “Introduction: Coming to Terms with 
Lefebvre”. En: Henri Lefebvre: Key Writings, pp. xi-xiii.

Fritsche, Johannes. Historical Destiny and National Socialism in Heidegger’s 
Being and Time. Berkeley: University of California Press, 1999.

Gadamer, Hans-Georg. Gesammelte Werke. Tübingen: Mohr, 1995, Vol. 3 
y Vol. 10.

Harootunian, Harry. Overcome by Modernity: History, Culture, and 
Community in Interwar Japan. Princeton: Princeton University 
Press, 2000.

Harvey, David. “From Space to Place and Back Again: Reflections on the 
Condition of Postmodernity”. En: Curtis, Barry (Ed.) Mapping the 
Futures: Local Cultures, Global Change. London: Routledge, 1993, 
pp. 3-29.

Heidegger, Martin. Vorträge und Aufsätze. Stuttgart: Neske, 1954.
	 —. Conferencias y artículos. Traducción de Eustaquio Barjau, 

Barcelona: Ediciones del Serbal, 2001.
	 —. “Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles”. Dilthey-

Jahrbuch no. 6, 1989 [1922], pp. 236-69.
	 —. Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles (Indicación de 



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

221

la situación hermenéutica) [Informe Natorp]. Ed. y trad. de Jesús 
Adrián Escudero, Madrid: Trotta, 2002.

	 —. Gesamtausgabe. Frankfurt am Main: Klostermann, 2000, Vol. 16.
	 —. Zur Sache des Denkens. Tübingen: Niemeyer, 1969.
	 —. Tiempo y ser. 2ª ed. Traducción de Manuel Garrido, José Luis 

Molinuevo y Félix Duque. Madrid: Tecnos.
	 —. Die Frage nach dem Ding. Tübingen: Niemeyer, 1975 [1935/6].
	 —. La pregunta por la cosa. Traducción de José García Gómez del 

Valle, Girona: Palamedes Editorial, 2009.
	 —. Carta sobre el humanismo. Traducción de Martín Gutiérrez 

Giradot. Madrid: Taurus, 1970.
	 —. Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer, 1972 [1927].
	 —. Ser y Tiempo. 2ª ed. corregida. Traducción de Jorge Eduardo 

Rivera. Santiago: Editorial Universitaria, 1997.
	 —. “De la nature de la cause”. Traducción de A. Bessey. Recherches 

Philosophiques no. 1, 1931/2, pp. 83-124.
	 —. Holzwege. Sexta Ed. Frankfurt am Main: Klostermann, 1980 

[1950].
	 —. Caminos de bosque. Traducción de Helena Cortés y Arturo Leyte. 

Madrid: Alianza Editorial, 1995.
	 —. “Seminario de Zähringen. 1973”. Traducción de Oscar Lorca. A 

Parte Rei. Revista de filosofía no 37, pp. 1-23.
	 —. Gelassenheit. Stuttgart: Neske, 1959.
	 —. Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske, 1959. 

Heidegger, Martin. De camino al habla. Traducción de Yves Zimmermann. 
Barcelona: Ediciones del Serbal, 1990.

Janicaud, Dominique. Heidegger en France. Paris: Albin Michel, 2001, 
Vol. 2.

Kafka, Franz. Gesammelte Werke. Edición de H.-G. Koch. Frankfurt am 
Main: Fischer, 1994, Vol. 6. 

	 —. Obras Completas. Barcelona: Planeta, 1971.

Karatani, Kojin. Transcritique: On Kant and Marx. Traducción de Sabu 
Kohso. Cambridge: The MIT Press, 2003.

Kofman, Eleonore y Elizabeth Lebas. “Lost in Transposition–Time, Space 
and the City”. En: Lefebvre, Henri. Writings on Cities. Edición y 
traducción de E. Kofman y E. Lebas. Oxford: Blackwell, 1996, pp. 
3-60.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

222

Kojève, Alexandre. L’athéisme. Edición y traducción de Laurent Bibard. 
Paris: Gallimard, 1998 [1931].

Lacan, Jacques. Écrits. Paris: Seuil/Points, 1969, Vol. 1. 
	 —. Escritos 1. Traducción de Tomás Segovia. Buenos Aires: Siglo 

XXI, 2002.

Lecercle, Jean-Jacques. A Marxist Philosophy of Language. Traducción de 
Gregory Elliott. Leiden: Brill, 2006 [2004].

Lefebvre, Henri. L’existentialisme. 2a ed. Paris: Anthropos, [1946] 2001.
	 —. El existencialismo. Traducción de Ana Ostrovsky. Buenos Aires: 

Lautaro, 1948.
	 —. Une pensée devenue monde: faut-il abandoner Marx? Paris: 

Fayard, 1980.
	 —. Le retour de la dialectique: 12 mots clef pour le monde moderne. 

Paris: Messidor, 1986.
	 —. “Introduction [to Marxism and Philosophy]”. En: Elden, Stuart, 

Elizabeth Lebas y Eleanore Kofman. Henri Lefebvre: Key Writings. 
London: Continuum, 2003.

	 —. “Karl Marx et Heidegger”. En: Kostas Axelos (con Jean Beaufret, 
François Châtelet, y Henri Lefebvre). Arguments d’une recherché. 
Paris: Minuit, 1969 [1959], pp. 93-105. 

	 —. “Karl Marx y Heidegger”. En: Kostas Axelos, Argumentos 
para una investigación. Traducción de Carlos Manzano. Madrid: 
Fundamentos, 1973, pp. 105-120.

	 —.  Métaphilosophie: prolégomènes. Paris: Minuit, 1965.
	 —. Hegel–Marx–Nietzsche ou le royaume des ombres. Tournai: 

Casterman, 1975. 
	 —. Hegel, Marx, Nietzsche. Traducción de Mauro Armiño. México: 

Siglo XXI, 1988.
	 —. De lo rural a lo urbano. Edición de Mario Gaviria. Traducción de 

Javier González-Pueyo. Barcelona: Ediciones Península, 1978.
	 —. Prefacio a Henri Raymond et al., L’habitat pavillonnaire. Paris: 

CRU, 1966, pp. 3-23. 
	 —. “Introducción al estudio del habitat de pabellón”. En: De lo rural 

a lo urbano. 4ª ed. Edición de Mario Gaviria. Traducción de Javier 
González-Pueyo. Barcelona: Ediciones península, 1978. pp. 151-172.

	 —. De l’État, tome IV: les contradictions de l’État moderne. Paris: 
UGE, 1978.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

223

	 —. The Urban Revolution. Traducción de R. Bononno. Minneapolis: 
University of Minnesota Press, 2003 [1970]. 

	 —. La revolución urbana. Traducción de Mario Nolla, Madrid: 
Alianza, 1972.

	 —.  La production de l’espace. Paris: Anthropos, 1974. 
	 —. La producción del espacio. Traducción de Emilio Martínez, 

Madrid: Capitán Swing, 2013.

Loraux, Nicole La cité divisée: l’oubli dans la mémoire d’Athènes. Paris: 
Payot & Rivages, 1997.

Marchart, Oliver. “Nothing but a Truth: Alain Badiou’s ‘Philosophy of 
Politics’ and the Left-Heideggerians”. Polygraph no. 17, 2005, pp. 
105-25.

Marcuse, Herbert. “Beiträge zu einer Phänomenologie des Historischen 
Materialismus”. En: Schriften. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1978 
[1928], Vol. 1, pp. 347-406.

Marx, Karl y Friedrich Engels. Writings on the Paris Commune. Edición de 
Hal Draper. New York: Monthly Review, 1971.

Marx, Karl, Friedrich Engels y Vladimir Illich Lenin. La comuna de París. 
Madrid: Akal, 2014.

Merrifield, Andy. MetroMarxism: A Marxist Tale of the City. New York: 
Routledge, 2002.

	 —. Henri Lefebvre: A Critical Introduction. New York: Routledge, 
2006.

	 —. “Lefebvre, Anti-Logos and Nietzsche: An Alternative Reading of 
The Production of Space”. Antipode 27, no. 3, 1995, pp. 294-303.

Mörchen, Hermann. Adorno und Heidegger: Untersuchuung einer 
philosophischen Kommunikationsverweigerung. Stuttgart: Klett-
Cotta, 1981.

Nietzsche, Friedrich. Sämtliche Werke: Kritische Studienausgabe in 15 
Bänden. Edición de Giorgio Colli y Mazzino Montinari. Berlin: de 
Gruyter, 1989, Vol. 13.

Nolte, Ernst. Martin Heidegger: Politik und Geschichte im Leben und 
Denken. Berlin: Propyläen, 1992. 

	 —. Heidegger: política e historia en su vida y pensamiento. Traducción 
de Elisa Lucena, Madrid: Tecnos, 1998.



Geoffrey Waite
/ V

o
l.

 1
  N

º.
 2

  P
ri

m
a

v
er

a
 2

01
6

224

Osborne, Peter. The Politics of Time: Modernity and Avant-Garde. London: 
Verso, 1995.

Platón. La república. Edición de Rosa Mariño, Salvador Mas Torres y 
Fernando García. Madrid: Akal, 2008.

	 —. Sämtliche Werke. Edición de W. F. Otto et al. Traducción de 
Friedrich Schleiermacher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1958, 
Vol. 3.

Richardson, William J. Heidegger: Through Phenomenology to Thought. 
The Hague: Nijhoff, 1963.

Roberts, John. “Philosophizing the Everyday: The Philosophy of Praxis and 
the Fate of Cultural Studies”. Radical Philosophy no. 98, November/
December, 1999, pp. 16-29.

Schmitt, Carl. The Nomos of the Earth in the International Law of the Jus 
Publicum Europæum. Traducción de G. L. Ulmen. New York: Telos, 
[1950] 2003.

	 —. El nomos de la tierra. Traducción de Dora Schilling Thon. Buenos 
Aires: Struhart & Cía, 2005.

Schürmann, Reiner. Heidegger on Being and Acting: From Principles to 
Anarchy. Traducción de Christine-Marie Gros. Bloomington: Indiana 
University Press, [1982] 1987.

Sloterdijk, Peter. Critique of Cynical Reason. Traducción de Michael 
Eldred. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1987 [1983]. 

	 —. Crítica de la razón cínica. Traducción de Miguel Ángel Vega 
Cernuda, Madrid: Siruela, 2003.

Strauss, Leo. “An Introduction to Heideggerian Existentialism”. En: 
Pangle, Thomas (Ed.) The Rebirth of Classical Political Rationalism. 
Chicago: University of Chicago Press, 1989, pp. 27-46.

	 —. “Introducción al existencialismo de Heidegger”. En: Sobre 
Heidegger: cinco voces judías. Buenos Aires: Manantial, 2008, pp. 
41-66.

	 —. “A Giving of Accounts”. En: Green, K. H. Jewish Philosophy and 
the Crisis of Modernity. Albany: SUNY Press, 1997 [1970], pp. 457-
66.

The Man Who Shot Liberty Valance. Dir. John Ford. Estados Unidos. Prod. 
Willis Goldbeck. 1962.



Lefebvre sin Heidegger 
/ V

o
l. 1  N

º. 2  P
rim

a
v

era
 2016

225

Yuasa, Yasuo. “The Encounter of Modern Japanese Philosophy with 
Heidegger”. En: Parkes, Graham (Ed.). Heidegger and Asian 
Thought. Honolulu: University of Hawaii Press, 1987, pp. 155-74.

Zedong, Mao. Quotations from Chairman Mao Tsetung. Peking: Foreign 
Languages, 1966.

Žižek, Slavoj. The Parallax View. Cambridge: The MIT Press, 2006.
	 —. Visión de paralaje. Traducción de Marcos Mayer Buenos Aires: 

Fondo de Cultura Económica, 2006.
	 —. The Ticklish Subject: The Absent Centre of Political Ontology. 

London: Verso, 1999.
	 —. El espinoso sujeto: el centro ausente de la ontología política. 

Traducción de Jorge Piatigorsky. Buenos Aires: Paidós, 2007.
	 —. Tarrying with the Negative: Kant, Hegel, and the Critique of 

Ideology. Durham: Duke University Press, 1993.
	 —. “¡Disfruta a tu país como a ti mismo!”. En: El acoso de las 

fantasías. 2ª edición. Traducción de Clea Braunstein Saal, México: 
Siglo XXI, pp. 43-74.





reseñas





reseñas

229

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

León Rozitchner: contra la servidumbre 
voluntaria. Jornadas en la Biblioteca Nacional 
Argentina. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca 
Nacional, 2015.

Emiliano Exposto
Universidad de Buenos Aires

“Cada escritor crea sus 
precursores. Su labor modifica 
nuestra concepción del pasado, 
como ha de modificar el futuro”

Jorge Luis Borges, Kafka y sus 
precursores

“Clásico no es un libro que 
necesariamente posee tales o 
cuales méritos; es un libro que 
las generaciones de los hombres, 
urgidas por diversas razones, 
leen con previo fervor y con una 
misteriosa lealtad”

Jorge Luis Borges, Sobre los 
clásicos

Toda generación intelectual 
y política necesita crear sus 
propios precursores. Y esto es 
así porque, como bien señaló 
Borges al respecto de Franz 
Kafka, existen ciertos autores 
que en el mismo movimiento 
en que elaboran su obra, habi-
litan una constelación de sen-

tidos impensados, abren otra 
temporalidad: un rayo intem-
pestivo que actúa sobre el pa-
sado, el presente y el futuro. 
He allí la fibra última de todo 
anacronismo productivo: la 
irrupción de una matriz afec-
tiva y pensante inesperada. 
De algún modo, esta reseña 
es el efecto de un encuentro: 
con la rigurosa textualidad 
rozitchneriana, con el ritmo 
poético de su pensamiento, 
con sus memorias y sus exce-
sos. Buscamos, con este escri-
to menor, vehiculizar un gesto 
más colectivo que individual, 
marcar la impronta de una ge-
neración que, en el devenir del 
drama histórico argentino, es 
parte de una experiencia hete-
rogénea y dispersa que aún no 
logramos articular en una po-
tencia emancipatoria común.

Deseamos hacer de León 
Rozitchner nuestro propio 
precursor. Queremos realizar 
el anacronismo productivo 
que nos permita despertar los 



reseñas

230

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

restos sintientes de un cuer-
po generacional entumecido, 
des-olvidar lo que olvidamos: 
dónde reside el verdadero sa-
ber, el verdadero poder: en la 
riqueza del cuerpo singular 
como revelador de una ener-
gía colectiva. 

León Rozitchner: contra la 
servidumbre voluntaria cons-
tituye el primer libro dedica-
do a examinar la obra rozit-
chneriana. En él se compilan 
las ponencias de las primeras 
Jornadas dedicadas al pen-
samiento rozitchneriano en 
el auditorio David Viñas del 
Museo del Libro y de la Len-
gua de la Biblioteca Nacional 
Argentina en Agosto de 2014. 
Editado en 2015, hoy en día 
asistimos a la presentación 
de un documento que leemos 
“como si en sus páginas todo 
fuera deliberado, fatal, pro-
fundo como el cosmos y capaz 
de interpretaciones sin térmi-
no”1. 

Este libro forma parte de 
un proceso más amplio de 
puesta en consideración pú-
blica de la original y prolífica 
filosofía de León Rozitchner, 

proyecto entre los cuales se 
encuentra la edición de las 
Obras Completas, las mencio-
nadas Jornadas y el documen-
tal rozitchneriano Es necesario 
ser arbitrario para hacer cual-
quier cosa. Conversaciones con 
Diego Sztulwark. En el texto 
se entretejen las más diversas 
y hasta divergentes sentimen-
talidades discursivas: filóso-
fos, psicoanalistas, artistas, 
docentes y ensayistas del ám-
bito argentino e internacional. 
El compendio es resultado del 
debate fraterno y polémico, 
conflictivo y pasional. 

Combatir para compren-
der: pensar, escribir y sentir; 
esas son las coordenadas de 
esta compilación. Asistimos 
a un libro que procura cele-
brar un pensamiento, suscitar 
energías, actualizar un deseo. 
Se trata de un agenciamien-
to de enunciación colectivo, 
de una práctica teórica tanto 
más impersonal que indivi-
dual. Y por eso, nosotros lee-
mos en cada una de las in-
tervenciones, en el jadeo de 
cada ponencia y anécdota, la 
respiración colectivo de unas 
vidas que, al escribir sobre y 
contra Rozitchner, narran sus 
afectos más íntimos, indagan 
en sus núcleos personales in-
confesados, impensados. 

1	 Borges, Jorge Luis. “Sobre los clásicos”. 
En Otras inquisiciones. Obras comple-
tas: 1952-1972. Buenos Aires: Emecé 
Editores, 2007, pp. 182.



reseñas

231

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

Si bien las Jornadas de 
Agosto de 2014 se desarrolla-
ron durante tres días distin-
guidos de acuerdo a temas, 
problemas o enfoques, el libro 
se encuentra subdividido en 
seis secciones que recogen los 
títulos de las mesas exposito-
ras: (a) Contra la servidumbre 
voluntaria; (b) La filosofía ar-
gentina en cuestión; (c) Ma- 
terialismo y Nación; (d) Dis-
putas; (e) La Cosa y la Cruz; y 
(f) Leer a León hoy.

Durante la primera jorna-
da, en la mesa titulada “Con-
tra la servidumbre volunta-
ria”, Bruno Bosteels y Enrique 
Rozitchner son los encargados 
de realizar la apertura al en-
cuentro. Bosteels, profesor de 
la Universidad de Cornell, 
presenta a León Rozitchner 
como un pensador combativo 
y a contra-pelo de los climas 
intelectuales y políticos de 
la época. En su texto “La iz-
quierda con sujeto”, Bosteels 
reflexiona en torno al vínculo 
conceptual que el filosofo ar-
gentino establece entre terror 
(forma específica en que opera 
el poder y la dominación po-
lítica en las sociedades con-
temporáneas) y subjetividad. 
La semblanza rozitchneriana 
que narra el intelectual belga 
procura ubicar al autor en de-

bate con las tradiciones hege-
mónicas: una batalla conjun-
ta con el estructuralismo, el 
marxismo objetivista y contra 
la herencia teológico-política. 
Según Bosteels, el gesto fun-
damental de Rozitchner radi-
ca en una restitución de las 
interrogaciones sobre la subje-
tividad a partir de una lectura 
conjunta entre Freud, Marx y 
Clausewitz; y en lo esencial, 
en la fundación de una filoso-
fía sensual, encarnada y pro-
fundamente materialista que 
pugna por la emancipación 
humana en su totalidad.

Por su parte, Enrique 
Rozitchner relata la valio-
sa experiencia de participar 
activamente durante más 
de veinte años en la cátedra 
Construcción histórica de la 
subjetividad moderna de la 
Facultad de Ciencias Sociales 
de la UBA, cuyo titular fue el 
mismo León Rozitchner has-
ta 2011. El sobrino del “viejo 
León” nos cuenta una faena 
intelectual apasionada en la 
cual numerosos estudiantes y 
profesores estudian las obras 
fundamentales de Rozitchner 
a la luz del análisis pormeno-
rizado de Freud o en diálogo 
con los Manuscritos económi-
cos filosóficos del 44 de Marx. 

A su turno, como parte de 



reseñas

232

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

la sección titulada “La filo-
sofía argentina en cuestión”, 
uno de los editores de la Obra 
Completa, Cristián Sucksdorf, 
busca responder al interro-
gante que encabeza su texto, 
esto es: “¿Es León Rozitchner 
un filósofo argentino?”. Reto-
mando las cifras de inteligibi-
lidad de la filosofía rozitchne-
riana en torno al sujeto como 
absoluto-relativo, Sucksdorf 
caracteriza al pensamiento 
del autor como un ejercicio, 
situado y dramático, contra 
el terror político. En ese mar-
co, la cuestión de la filosofía 
argentina remite a las rela-
tividades territoriales y a las 
luchas colectivas que consti-
tuyen la materia mediante 
la cual se elabora el absoluto 
vivido y pensado del sentir in-
telectual rozitchneriano.   

En el escrito “León, en la 
cuestión argentina de la fi-
losofía”, el filósofo Gregorio 
Kaminsky, amigo de Rozitch-
ner que lo conoció en 1967 y 
asistió a sus multitudinarios 
grupos de estudio, nos cuen-
ta diferentes episodios en los 
cuales el autor aparece a mi-
tad de camino entre el pole-
mista empecinado y el origi-
nal filósofo político. Charlas 
intimas, lugares recónditos, 
acontecimientos cruciales de 

la vida pública y muchas otras 
cosas conforman una serie de 
reveladoras y divertidas anéc-
dotas que dan cuenta de la 
materia pensante rozitchne-
riana.  

“Lo sienten pero no lo sa-
ben, lo hacen pero no lo sien-
ten. Breves notas sobre la 
filosofía (argentina) de León 
Rozitchner” es el aporte del 
filosofo y ensayista Gabriel 
D’Iorio. Allí se trata la obra 
rozitchneriana en la estela 
de los grandes maestros de 
la sospecha: Marx, Nietzsche 
y Freud. Basándose en el úl-
timo libro del autor, Materia-
lismo ensoñado (2011), D’Iorio 
argumenta que existe una 
singular filosofía argentina 
que Rozitchner elabora a par-
tir de una teoría materialista 
del sentir que nos abre a una 
nueva comprensión del sujeto 
y la historia. De este modo, 
la concepción rozitchneriana 
de la sentimentalidad histó-
rico-subjetiva se explicita en: 
(a) una Estética, como ámbito 
artístico en el cual acontece 
un “devenir creación” de todo 
el ser sensual del humano; (b) 
una Lógica, en cuanto sen-
tir es también “vislumbrar la 
verdad” desde la coherencia 
pensante del propio cuerpo 
afectivo; (c) una Ética, enten-



reseñas

233

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

dida como práctica de la liber-
tad, como experimentación 
sensible en el campo social; 
y finalmente (d) una Política, 
ejercida a partir de la recupe-
ración y amplificación colecti-
va de las matrices ensoñadas 
del “vivirás materno” como 
motor de resistencia contra el 
“no mataras” del terror espec-
tral y patriarcal.

Con una provocativa y dis-
cutida intervención titulada 
“Los dos Rozitchner”, Tomas 
Abraham cierra la segun-
da serie de León Rozitchner: 
contra la servidumbre volun-
taria. El renombrado filósofo 
argentino relee su relación 
polémica con León a partir 
de trazar una clara contra-
posición con el vínculo per-
sonal que entablo con su hijo 
Alejandro Rozitchner. Si bien 
reconoce en León la figura de 
un “librepensador” con coraje 
que no “practicaba la moral 
del vestuario”, Abraham nos 
presenta un texto incómodo, 
cuyas tesis no pasan desaper-
cibidas al menos por dos mo-
tivos. Por un lado, porque se 
inmiscuye con cierta ironía y 
algo de mal gusto en doloro-
sas escenas de la vida familiar 
rozitchneriana. Y por el otro, 
porque parece forzar la filoso-
fía de León Rozitchner hasta 

convertirlo en un pensador de 
la “conciencia” y un “moralis-
ta”, quien por contrapunto se 
ubicaría en desventaja respec-
to al presunto espíritu lúdico, 
la alegría deleuziana y el niet-
zscheanismo jovial de su hijo 
Alejandro. En las Jornadas, 
Abraham se negó a responder 
las preguntas incómodas que 
ponían en jaque su exposición, 
y acto seguido, se retiró sin 
debatir con todo un auditorio 
en desacuerdo.

La tercera mesa, “Mate-
rialismo y Nación”, inicia con 
la exposición del historiador 
Omar Acha. El autor lee en 
Rozitchner la postulación de 
una teoría de la subjetividad 
que busca conjurar esas posi-
ciones del marxismo objetivis-
ta que soslayan la importancia 
de lo subjetivo en la historia, y 
al mismo tiempo, intenta ho-
radar las lecturas del psicoa-
nálisis freudiano que conciben 
al sujeto allende la historia, 
sea como pasivo efecto estruc-
tural, sea sin conflictividad en 
el interior de la dinámica psí-
quica del cuerpo sintiente. El 
trabajo rozitchneriano, según 
Acha, decanta en una filosofía 
de la subjetivad de raigambre 
humanista anclada en la con-
cepción marxiana de la alie-
nación, en la formula freudia-



reseñas

234

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

na de la represión histórica de 
lo pulsional y, fundamental-
mente, en el redescubrimien-
to del cuerpo personal como 
portador de una riqueza capaz 
de potenciarse en el cuerpo 
extendido de una resistencia 
colectiva.

“Olvidar a Abraham” se ti-
tula la intervención de Ricar-
do Abduca. Con un escrito que 
desciende hasta los filamen-
tos imaginarios del cristia-
nismo y el judaísmo, Abduca 
problematiza el componente 
simbólico de la otra gran re-
ligión monoteísta: desnudar 
la fuente despótica del terror 
en la mitología musulmana a 
partir de la sujeción al Padre, 
es el objetivo del antropólogo 
argentino. La estela rozitch-
neriana de la ponencia estriba 
allí donde se indica que “no 
hay leer la historia de padres a 
hijos, sino de hijos a padres”2, 
para de este modo desmontar 
la instalación de un centro pa-
triarcalista de sometimiento 
que opera, transversalmente, 
como el sostén imaginario de 
la obediencia subjetiva en las 

lógicas teológico-políticas do-
minantes.   

Un marxismo crítico y he-
terodoxo, un pensador preocu-
pado por las tragedias epoca-
les de su tierra y una filosofía 
(laica) de la liberación, es el 
semblante que Néstor Kohan 
identifica en León Rozitchner. 
Kohan, filósofo argentino es-
pecializado en temas de mar-
xismo latinoamericano, ubica 
a Rozitchner en confrontación 
con el estructuralismo althus-
seriano, el posmarxismo y el 
posestructuralismo. En ese 
marco, el autor considera que 
el aporte más valioso de Rozit-
chner es su comprensión del 
sujeto como un núcleo de ver-
dad histórica, nervio funda-
mental de toda práctica eman-
cipatoria contra el terror.

Filosofía y emancipación. 
Simón Rodríguez: el triunfo de 
un fracaso ejemplar es el libro 
en el que se basa la exposición 
del politólogo Eduardo Rinesi. 
En “Lo que saben los cuerpos”, 
el autor indaga en la lectura 
rozitchneriana de Rodríguez, 
en la cual este encarna un 
trabajo del deseo, un tránsi-
to fundante del propio deseo 
como enfrentamiento desde 
el sentir de los otros que nos 
dieron la vida, a la organiza-
ción del deseo individual en 

2	 Abduca, Ricargo G. “Olvidar a Abra-
ham”. En León Rozitchner: contra la 
servidumbre voluntaria. Jornadas en 
la Biblioteca Nacional. Buenos Aires: 
Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, pp. 
83-106.



reseñas

235

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

el campo abierto de lo social. 
Según Rinesi, com-pasión es 
el nombre de una forma de la 
afectividad, un modelo huma-
no quizás, que encuentra en el 
sufrimiento del otro el motor 
del propio deseo. Nacimien-
to, es la manera de designar 
la irrupción histórica de ese 
deseo singular pero potencia-
do en el común. Saber de los 
cuerpos, es esa radical teoría 
del conocimiento que parte 
del reconocimiento del des-
garro y de las ganas del otro 
como elementales para las 
propias energías resistentes. 
Educación, es el arma política 
que Rozitchner encuentra en 
Rodríguez, en pos de llevar a 
cabo una segunda revolución, 
ese segundo nacimiento que 
el pueblo venezolano en par-
ticular y que toda comunidad 
en general debería suscitar 
para completar su primer na-
cimiento en la lucha por la in-
dependencia.  

Intuición y empecinamien-
to son las cifras nodales de la 
metodología filosófica y políti-
ca de León Rozitchner, según 
expresa Verónica Gago en el 
escrito que lanza la cuarta 
sección titulada “Disputas”. A 
partir de reflexionar en torno 
a la formula “combatir para 
comprender”, Gago manifies-

ta que el espíritu polemista 
rozitchneriano se explicita allí 
donde se busca persistir en la 
afirmación de un deseo eman-
cipatorio, a la vez que se dis-
locan los límites que obturan 
la canalización personal y la 
prolongación colectiva de ese 
mismo deseo. Las derrotas po-
líticas y los fracasos existen-
ciales son índices ejemplares 
para repensar las prácticas de 
cada sujeto, sus íntimos obstá-
culos y la apertura de nuevos 
posibles. En ese marco, la in-
tuición es entendida como un 
trabajo sobre la subjetividad, 
que busca abrir desde el nido 
de serpientes sensitivo las po-
tencias de la propia coheren-
cia en extensión con el mundo 
histórico. Y el empecinamien-
to es la insistencia por vehicu-
lizar esa materia apasionada 
que, revelada en la intuición, 
despliega la propia sensuali-
dad en el marco de lo común.

En “El cuerpo del Terror”, 
Eduardo Grüner reflexiona al-
rededor de las intervenciones 
públicas del autor. Releyendo 
el debate con el filósofo argen-
tino Oscar Del Barco conocido 
como No matarás y penetran-
do en otras tantas inyunciones 
coyunturales de Rozitchner, 
Grüner señala que el combate 
rozitchneriano tiene una im-



reseñas

236

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

pronta intempestiva, un sig-
no contra-generacional acaso, 
puesto que busca descubrir y 
habilitar en cada cuerpo his-
tórico otra temporalidad, otras 
ganas colectivas. Pensar es 
movilizar afectos, escribir es 
agitar un cuerpo, intervenir 
públicamente es la manera 
rozitchneriana de desquiciar 
el Terror que nos habita.

“El hombre discrepante” y 
“la voz solitaria enteramente 
dueña de si” son algunas de las 
estratégicas mediante la cua-
les Rozitchner desmembraba 
aquello que Horacio González, 
director de la Biblioteca Na-
cional Argentina, denomina 
una “fenomenología del nin-
guneo”. Confrontando en el 
seno de los climas intelectua-
les hegemónicos, para Gon-
zález la coloquial expresión 
ninguneo patentiza la conde-
na moral y verifica los sutiles 
mecanismos de omisión a los 
que se vieron sometidas una 
importante cantidad de obras 
rozitchnerianas (la más trági-
camente despreciada por toda 
una generación fue sin dudas 
el incomodo pero poco deba-
tido libro sobre Perón). Pero, 
al contrario de ese ninguneo, 
Rozitchner combatía con la 
“critica catastrófica” sobre y 
contra la época.  

“La Cosa y la Cruz”, nombre 
homónimo del libro rozitchne-
riano dedicado a desarmar el 
nudo entre cristianismo y ca-
pitalismo, es el nombre de la 
mesa que abre Guillermo Da-
vid, con una sugerente ponen-
cia titulada “León Rozitchner, 
teólogo marxista”. Examinan-
do la última etapa del corpus 
rozitchneriano, aquella que va 
desde el análisis de las Confe-
siones de San Agustín hasta 
ese cálido pero desenmasca-
rador poema del pensamien-
to que es Materialismo enso-
ñado, David muestra como 
Rozitchner dinamita los meca-
nismos de sujeción personal y 
de servidumbre colectiva me-
diante los cuales la mitología 
cristiana desvaloriza los cuer-
pos a los efectos de funcionar 
como condición de posibilidad 
subjetiva para la acumulación 
reproductiva del Capital. Y en 
ese horizonte, en una articu-
lación original de psicoanáli-
sis freudiano, fenomenología 
del cuerpo y marxismo hete-
rogéneo, Rozitchner opone su 
“mitología personal de la dio-
sa madre” a la des-sensibili-
zación teológico-política domi-
nante. Y es por ello entonces, 
argumenta David, que es po-
sible leer a Rozitchner como a 
un “teólogo sin dios, acaso sin 



reseñas

237

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

fe”, como aquel que compone 
una filosofía ensoñada que de-
sea la emancipación contra el 
terror espectral-patriarcal de 
Dios, del Estado, del Capital3.

El psicoanalista Juan Car-
los Volnovich escribe “Acerca 
de Freud y los límites del in-
dividualismo burgués”. Lue-
go de reconstruir el agitado 
contexto social y político de 
la época, Volnovich senten-
cia, creemos que con razón, 
que ese libro rozitchneriano 
publicado en 1972 es “el tex-
to más contundente escrito 
en español sobre Freud”4. La 
tesis central de libro se encon-
traría, según el ponente, en la 
hipótesis freudiana del sujeto 
como núcleo de verdad histó-
rica en donde se tornan efecti-
vas y se debaten los conflictos 
sociales. También se destaca 
la persistencia rozitchneria-
na por no escindir las así lla-
madas psicología social y psi-

cología individual, al mismo 
tiempo en que se reenvía la 
cura personal en la necesaria 
cura colectiva. No obstante, el 
mayor interrogante de Freud 
y los límites consiste para Vol-
novich en deslindar las venas 
sintientes sobre las que se 
monta la dominación en no-
sotros mismos: el sentimien-
to de culpabilidad y el desvió 
represivo de lo pulsional, son 
los dispositivos básicos por los 
cuales la cultura obstruye las 
energías rebeldes de los cuer-
pos.  

Marcelo Percia, psicoa-
nalista y ensayista, recorre 
transversalmente casi toda la 
obra rozitchneriana para re-
pensar el problema del sujeto 
y la subjetividad en Rozitch-
ner. Con una escritura origi-
nal y atenta, Percia argumen-
ta que el filósofo argentino nos 
permite concebir de un modo 
singularmente novedoso a 
lo subjetivo, a la vez que nos 
alienta a desprendernos de 
las máscaras de dios que aún 
subsisten en esas categorías. 
Percia señala que pulsión e 
historia, que pasión y política 
son ejes fundamentales para 
actualizar ya no el deseo de la 
revolución sino para vivir la 
revolución como (y desde) el 
propio deseo. En ese sentido, 

3	 David, Guillermo. “León Rozitchner, 
teólogo marxista”. En León Rozitchner: 

	 contra la servidumbre voluntaria. Jor-
nadas en la Biblioteca Nacional. Bue-
nos Aires: Ediciones Biblioteca Nacio-
nal, 2015, pp. pp. 167 y 163.

4	 Volnovich, Juan Carlos. “Acerca de 
Freud y los límites del individualismo 
burgués”. En León Rozitchner: contra la 
servidumbre voluntaria. Jornadas en la 
Biblioteca Nacional. Buenos Aires: Edi-
ciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 173.



reseñas

238

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

creemos que el mayor interro-
gante generacional que Percia 
nos acerca es cómo “habitar 
emancipaciones, comunidades 
de iguales”5 si permanecemos 
cristalizados en la vetusta fic-
ción del sujeto auto-inmuni-
zado, indolente y propietario 
descarnado que hace sistema 
con el cristo-capitalismo. 	

Un diálogo profundo, un 
fino contrapunto entre León 
Rozitchner y Karl Marx cons-
truye el sociólogo Alejandro 
Horowics alrededor de la cues-
tión judía. En la última expo-
sición de esta mesa, Horowics 
indaga en la idea según la cual 
el ser judío nos revela la tram-
pa de la identidad mercantil 
en condiciones capitalistas de 
producción. La subjetividad 
fetichizada y descualificada 
no es sino el sustrato material 
sobre el que desenvuelven, en 
el mismo movimiento, la des-
valorización de las vidas y la 
valorización fría y cuantitati-
va del capital. Contra ello, la 
mitología judía y el propio ser 
judío de Rozitchner se mani-
fiestan como el motor de una 

crítica controversial a esa 
trampa psíquico-objetiva del 
absoluto abstracto que es el 
capital, en función de restituir 
el absoluto concreto que es lo 
irreductible de toda vida. 

La última mesa, quizás la 
más interesante para indagar 
en el gesto generacional que 
buscamos explorar con este 
breve escrito, lleva como ru-
brica “Leer a León hoy”. En 
la primera ponencia, Diego 
Sztulwark, uno de los edito-
res de la Obra completa, se 
interroga por la posibilidad de 
que el materialismo ensoñado 
de la obra tardía de Rozitch-
ner constituya el horizonte de 
comprensión a partir del cual 
repensar la crítica política. 
Ante la sustracción descorpo-
ralizante mediante las cuales 
las tecnologías de subjetiva-
ción del terror cristo-capita-
lista nos someten, Sztulwark 
afirma que la filosofía rozitch-
neriana vehiculiza una nueva 
forma de entender y vivir la 
conexión entre pasión y pensa-
miento, entre sensibilidad, po-
der y resistencia en función de 
desactivar la razón del mundo 
dominante. Así pues, la pre-
gunta que Sztulwark lanza 
para las actuales generacio-
nes es la siguiente: “¿cómo 
realizar la operación de ex-

5	 Percia, Marcelo. “Más allá de la idea de 
sujeto”. En León Rozitchner: contra la 
servidumbre voluntaria. Jornadas en 
la Biblioteca Nacional. Buenos Aires: 
Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, pp. 
175-186.



reseñas

239

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

tracción/apropiación de aque-
llos rasgos del pensamiento de 
Rozitchner que necesitamos 
retener, sostener y desplegar 
en la elaboración de la crítica 
política del presente?”6. 

La construcción de “una 
geofilosofía del presente” que 
confronte la hegemonía del 
ecologismo abstracto y la lógi-
ca de des-sensibilización de los 
poderes dominantes, según la 
cual se opera una enajenación 
de los filamentos sensibles de 
la materia natural y humana, 
es de acuerdo a Oscar Ariel 
Cabezas el centro neurálgico 
del autor argentino. Según el 
intelectual chileno especiali-
zado en temas latinoamerica-
nos, Rozitchner es un “filóso-
fo político” ubicado entre los 
más audaces del siglo XX y 
comienzos del XXI, que se des-
taca por re-ubicar los procesos 
de subjetivación en el espacio 
situado de la superficie terri-
torial: la crítica se gesta desde 
la territorialidad de la propia 
materia sintiente en la exten-
sión de la Tierra como cuerpo 
común de toda subjetividad 

humana. Por tanto, el pensa-
miento rozitchneriano mani-
fiesta una deconstrucción de 
los modos contemporáneos de 
gestión de los afectos y sumi-
sión inconciente de las vidas, 
a los efectos de desquiciar la 
teología política que sostiene 
la cultura capitalista del po-
der.

“Política y psicoanálisis en 
la obra de León” es el título de 
la ponencia del psicoanalista 
Osvaldo Saidón. En el seno de 
una exposición que trastorna 
las formas actuales del control 
psíquico-social a la luz del li-
bro Freud y los límites del in-
dividualismo burgués, Saidón 
argumenta que el principal 
hallazgo intelectual de Rozit-
chner es haber planteado que 
lo inconciente no es sino el te-
rreno fundamental de la lucha 
política. Y por ello mismo, el 
autor indica que la obra rozit-
chneriana abrió las sendas 
conceptuales y metodológicas 
para elucubrar un psicoanáli-
sis específicamente argentino: 
un análisis político, militante 
y emancipatorio capaz de re-
plantear la relación entre in-
conciente y drama histórico 
en la encrucijada social de ese 
país.   

María Pia López, directo-
ra del Museo del Libro y de 

6	 Sztulwark, Diego. “El materialismo 
ensoñado como génesis de la crítica po-
lítica”. En León Rozitchner: contra la 
servidumbre voluntaria. Jornadas en la 
Biblioteca Nacional. Buenos Aires: Edi-
ciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 202.



reseñas

240

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

la Lengua de la Biblioteca 
Nacional Argentina, cierra la 
compilación León Rozitchner: 
contra la servidumbre volun-
taria. Con un agudo texto lla-
mado “La crítica o los modos 
de la sospecha sobre la época”, 
López señala que Rozitchner 
ejerce el oficio crítico por me-
dio de la polémica pública y la 
sospecha radical sobre aque-
llos dispositivos mediante los 
cuales se sustrae, se niega y 
se desplaza lo concreto vivido 
de las condiciones reales de 
existencia de los hombres a los 
efectos de colocar en su lugar 
la abstracción ilusoria (pero 
efectualmente real) de las ca-
tegorías alucinadas del pen-
samiento que guía la acción. 
Luchar contra el “escamoteo”, 
en una batalla inclaudicable 
contra las ilusiones políticas 
y teológicas que verifican, en 
la tragedia de sus fracasos, las 
marcas del terror en el cuerpo 
común, es la tarea que León 
Rozitchner abre para las ac-
tuales generaciones. 

En consecuencia, obser-
vamos como en el texto que 
reseñamos confluyen, de for-
ma tensamente hospitalaria, 
aquellos que entienden a León 
Rozitchner como a un amigo 
(en tanto condición de toda 
afectividad política) y como a 

un clásico (como vehículo de 
un pensar que, intuimos, in-
terpelará con energía crítica 
el mundo de las generacio-
nes actuales y venideras). En 
León Rozitchner: contra la ser-
vidumbre voluntaria se dan 
cita lecturas que operan en 
inmanencia (rigor inmanente 
y crítico en torno a lo que se 
lee), con potencia transversal 
(transversalidad que posibi-
lita un cruce y apertura con 
otras prácticas) y con coraje 
por las ideas. No se trata de 
una simple compilación de po-
nencias académicas, sino que 
la empresa de quienes resue-
nan en el texto no es otra que 
interrogarse a sí mismos a 
partir de problematizar y res-
tituir la filosofía rozitchneria-
na. Tal es así que los trabajos 
parecen entablar una conver-
sación infinita, un diálogo tan 
actual como imposible con “el 
viejo León”, un debate inaca-
bable con su existencia pen-
sante en función de habilitar 
una pluralidad de intercam-
bios entre los expositores, los 
asistentes a las Jornadas y los 
lectores del texto. 

Entonces, si es cierto, como 
alguna vez imaginó Walter 
Benjamín, que existe un mis-
terioso acuerdo entre las di-
versas generaciones intelec-



reseñas

241

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

tuales y políticas, entendemos 
que en la actualidad leer y es-
cribir sobre León Rozitchner 
constituye un acto político en 
sí mismo, puesto que encarna 
una práctica en la que nos ju-
gamos todo el ser que somos 
para así desentrañar, desde 
los nervios filosóficos rozitch-
nerianos, las cifras temporales 
insospechadas que configuran 
nuestro devenir histórico con-
temporáneo. Por eso nuestra 
intención con esta reseña no 
es otra que la anunciada al 
principio, esto es: pensar a 
Rozitchner como aquel que 
nos permite una apropiación 
de su obra en la clave del pre-
cursor, según la cual seguir 

afirmando un deseo de resis-
tencia y emancipación más 
allá del asfixiante clima de la 
realidad dominante, y en el 
mismo movimiento, enfrentar 
los obstáculos que obturan la 
canalización colectiva de ese 
mismo deseo. Y en efecto, ese 
es el gesto generacional que 
hemos buscado ensayar, des-
pertar a partir de la lectura 
rozitchneriana una persis-
tencia crítica incansable, una 
prepotencia política y existen-
cial siempre tan inacabada 
como insistente, una escritura 
paradojal con y contra nues-
tros propios precursores gene-
racionales para comprender y 
combatir lo que somos.



reseñas

242

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

Álvarez Solís, Ángel Octavio. La república de la 
melancolía. Política y subjetividad en el Barroco. 
Buenos Aires: Ediciones La Cebra, 2015.

Alonzo Loza Baltazar
Universidad Iberoamericana

Larvatus prodeo. La famosa 
frase cartesiana se ha inter-
pretado de muy diversas for-
mas, sin poder encontrarse 
hasta hoy un acuerdo. Es im-
portante, puesto que en la dis-
cusión sobre la interpretación 
de esa frase se juega la postura 
sobre el nacimiento de la Mo-
dernidad. La frase completa de 
Descartes es “como los actores, 
cuando son llamados al escena-
rio, para esconder la vergüen-
za de sus rostros, se ponen 
una máscara, así yo, cuando 
entro al teatro del mundo en 
el que hasta hoy he sido sólo 
un espectador, avanzo enmas-
carado”.1 Las interpretaciones 
al respecto de lo que se oculta 

con la máscara cartesiana se 
podrían resumir en 4 ejes: 1. el 
exceso del científico, una vez 
sabiendo del caso de Galileo; 
2. la certeza sobre sus avances 
científicos, pretendiendo que 
duda y que es como un recién 
llegado al teatro del mundo; 
3. su filiación con los Rosacru-
ces; 4. los que se oculta es su 
fe, pues sus avances científicos 
son máscaras de su verdadero 
interés en Dios. Estas cuatro 
versiones nos muestran cuan-
do menos dos posturas genera-
les en torno a la Modernidad y 
su relación con la religión. Por 
un lado, la Modernidad es un 
proceso totalmente nuevo del 
pensar que se opone a la reli-
gión y que por su contexto de 
surgimiento tiene que hacer 
uso del enmascaramiento para 
poder sobrevivir. Por otro lado, 
la Modernidad es un proceso 
innovador del pensar que tie-
ne como objetivo, sin embargo, 
continuar con la búsqueda de 
Dios, pero por otros medios; sin 

1	 Citado en Cirilo Flores Miguel, “Estudio 
introductorio”, en René Descartes, Des-
cartes, Biblioteca de Grandes Pensado-
res, Gredos, Madrid. La cita proviene 
de Oeuvres de Descartes. Cogitat. Cogi-
tationes privatae, vol. x, pág. 2 1 3, 4-7.



reseñas

243

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

embargo, tiene que ocultarse a 
sí mismo como continuación de 
lo anterior para poder tener 
efectividad. O la secularización 
moderna es un proceso de len-
to alejamiento de la búsqueda 
de lo divino, o es un complejo 
proceso de ocultamiento de sí 
mismo que bajo otros métodos 
y máscaras sigue teniendo ob-
jetivos teológicos. 

Sin duda, una considera-
ción más completa sobre la 
modernidad temprana nos 
puede permitir dimensionar 
de manera distinta el signifi-
cado de la secularización. Eso 
es lo que nos aporta el libro de 
Ángel Álvarez. Al mostrarnos 
el lado hispánico de la moder-
nidad temprana, nos hace más 
claras las complicadas varia-
ciones del sujeto moderno y 
cómo a la luz de esta perspec-
tiva, los vacíos y enigmas del 
sujeto moderno ‘clásico’ (car-
tesiano) toman otro cariz. Así, 
por ejemplo, el caso incómodo 
del enmascaramiento del su-
jeto de la claridad y la distin-
ción, el sujeto de la evidencia, 
el Cogito, se puede interpretar 
de otra forma. Del libro de Ál-
varez se puede seguir que es 
la melancolía lo que lleva al 
enmascaramiento del Cogito. 
Incluso nos podría llevar a una 
traducción diferente de la fra-

se larvatus prodeo. Larva tam-
bién significa fantasma, un 
fantasma que se presenta con 
diversos aspectos. Por lo tanto, 
el sujeto moderno avanza fan-
tasmático, espectral.

Si esto es así, La república 
de la melancolía, nos permite 
exorcizar la subjetividad mo-
derna mostrando el lado oculto 
(hispánico) de su nacimiento, 
desmontando los dispositivos 
discursivos ilustrados (anti-
hispánicos) que llevaron a ese 
ocultamiento, permitiendo la 
afirmación de la inestabilidad 
de la subjetividad como posi-
bilidad histórica. Como se ve, 
no se trata de una aclaración 
de qué es la subjetividad mo-
derna, una vez descubierto su 
lado oculto. Como todo exorcis-
mo, se requiere de otros espec-
tros que nos ayuden a expulsar 
aquellos descubiertos, desocul-
tados. La república de la me-
lancolía se trata de un dispo-
sitivo de afirmación histórica 
y no sólo de un avance (acu-
mulativo) en el conocimiento 
de la modernidad temprana. 
El principal aporte del libro de 
Álvarez es mostrar que la sub-
jetividad moderna no es sólo 
el cogito en tanto sujeto epis-
temológico, sino que se trata 
de una subjetividad integral, 
también una subjetividad polí-



reseñas

244

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

tica. Y es esa subjetividad afir-
mada la que sustenta el estu-
dio de Álvarez y que se afirma, 
encontrándose sobre la base 
del proceso histórico del que se 
reconoce heredera, a saber, la 
Modernidad.

En la primera parte del li-
bro, constituida por tres capí-
tulos, Álvarez nos muestra el 
aspecto político de la subje-
tividad barroca. Comienza el 
texto con un primer capítulo 
sobre el concepto de Barro-
co en el que se nos muestra 
la génesis de dicho concepto 
como una vía de marginación 
discursiva y de ocultamiento 
de la modernidad hispánica 
(barroca) por los dispositivos 
discursivos ilustrados. No obs-
tante, se resignifica el término 
Barroco para constituir el obje-
to de la investigación, a saber, 
el periodo histórico del siglo 
XVII en la España imperial 
entendido como una concreta 
representación simbólica del 
mundo. De esta forma, para 
poder analizar el Barroco his-
pánico de manera adecuada se 
debe salir de la lógica impues-
ta por los dispositivos discur-
sivos modernos que obligan a 
pensarlo como una anomalía 
discursiva. Se debe pensar el 
Barroco como el primer mo-
mento de autodeconstrucción 

del discurso moderno, pues con 
él se pasa del discurso optimis-
ta del ideal libresco renacen-
tista-humanista según el cual 
las palabras se corresponden 
con las cosas, a un movimiento 
pesimista biblioclástico para el 
que el discurso ya no se puede 
corresponder con las cosas. Se 
trata de la expresión discur-
siva de la melancolía causada 
por la paulatina caída del im-
perio español, es decir, se tra-
ta de un contradiscurso. Esta 
experiencia política dio lugar 
a una configuración subjetiva 
determinada por la melanco-
lía según la cual la razón no es 
nunca claramente distinta de 
la locura. La locura, más que 
excepcionalidad se torna nor-
malidad. Frente a la necesaria 
rigidez de la jerarquía política, 
se recurre a una flexibilización 
simbólica de la misma a través 
de la figura del Rey Bufón, en-
tre otros recursos como el del 
gracioso, todos con el objetivo 
de subvertir el orden cortesa-
no tradicional. Esto se ve cla-
ramente reflejado en el motivo 
del Theatrum mundi según el 
cual los individuos, el orden 
del mundo y las identidades 
son transitorias. Esto deriva 
en un pesimismo antropológico 
según el cual hay una relación 
directamente proporcional en-



reseñas

245

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

tre la muerte y el sentido, de 
modo que cada proyecto de 
sentido incluye al vacío y la 
muerte. De ahí la conclusión 
del primer capítulo según la 
cual el sujeto barroco hispáni-
co es un sujeto consciente de su 
finitud.

Sobre la construcción de 
esta subjetividad abunda el 
segundo capítulo, el cual nos 
muestra la especificidad del 
modelo antropológico jesuita 
confrontado con el modelo de 
las otras dos teologías moder-
nas, a saber, el calvinismo y el 
luteranismo. Si bien compar-
ten el pesimismo antropológi-
co, el modelo jesuita considera 
que la naturaleza corrupta 
del hombre es corregible. Esta 
teología contrarreformista, en 
consonancia con el Concilio 
de Trento, considera que la 
vía para la corrección está en 
la definición y protección de 
la unidad e identidad católi-
cas. De este modo, el enemigo 
que imposibilita la corrección 
y consecuente salvación es 
todo aquello que atente con-
tra ‘lo católico’. No obstante, 
la subjetividad detrás de la 
formación de lo católico es una 
subjetividad contradictoria, 
atravesada por el conflicto. 
Esta subjetividad es la que 
justifica la necesidad de la au-

toridad. De este modo, la uni-
dad e identidad católicas están 
dadas por el reconocimiento de 
la tensión interna en los suje-
tos, su pecaminosidad, y la ne-
cesidad de una autoridad que 
corrija externamente la con-
flictividad interna. Esta con-
flictividad interna está cifrada 
en el concepto de melancolía. 
Si la subjetividad moderna es 
esencialmente melancólica se 
debe al surgimiento de una 
interioridad construida sobre 
la base de un ocultamiento 
de sí mismo a sí mismo. Este 
ocultamiento permite la ex-
centricidad y facilita la repre-
sentación de la genialidad en 
el Theatrum mundi. De esta 
forma, la melancolía se cons-
tituye como una estrategia de 
dominio sobre el otro a tra-
vés de la excentricidad de sí. 
La mejor forma de mostrarse 
al otro es ocultándose [hasta 
a sí mismo] y viceversa. Esto 
se muestra en el ingenio como 
síntesis disyuntiva de saber y 
deseo. El ingenio permite un 
uso concreto y práctico instru-
mental de la razón que per-
mite el gobierno de los otros a 
través de la consideración del 
deseo y de la artificialidad de 
todo saber en tanto que cons-
trucción lingüística (retórica y 
estética).



reseñas

246

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

La forma que tomaron esas 
estrategias del ingenio en el 
barroco hispánico fueron las 
tecnologías del poder pastoral 
jesuita. El tercer capítulo y úl-
timo de la primera parte sobre 
lo político de la subjetividad 
barroca, muestra cómo sobre la 
base de la construcción de los 
estados modernos está la poli-
tización de la teología católica 
de la Contrarreforma. La res-
puesta del Concilio de Trento 
a la Reforma consistió en una 
intensificación del poder pas-
toral y en la consecuente poli-
tización de la teología católica, 
cifrada en la idea de la cons-
trucción y defensa de ‘lo católi-
co’. Las vías para esto fueron el 
conocimiento, la vigilancia, la 
administración y la conducción 
de las pasiones al interior del 
cuerpo católico, y en los países 
católicos, preeminentemente 
en España, dentro del cuerpo 
político, para lograr un buen 
gobierno. De este modo, la lu-
cha de la Contrarreforma con-
sistió en un disciplinamiento 
que hizo uso de la cultura po-
pular para lograr la construc-
ción de un cuerpo sólido. Por 
su parte, en este proceso de 
confesionalización de lo políti-
co, específicamente del Estado 
con el fin de la concentración 
del poder, los Estados protes-

tantes no fueron exitosos debi-
do al elitismo de la palabra. La 
teología política postridentina 
permitió el uso de cualquier 
medio para la propaganda po-
lítico-confesional, mientras 
que el protestantismo, sobre 
todo el calvinismo, fue seña-
ladamente iconoclasta, lo cual 
significó un rechazo de toda la 
cultura popular fundamental-
mente basada en la construc-
ción de sentido por medio de 
imágenes. El éxito católico se 
debió a que la teología jesui-
ta revivió la retórica como un 
punto fundamental del saber 
y la práctica teológicos. Ade-
más, esta teología permitió la 
distinción clara entre el gober-
nante y los teólogos, haciendo 
depender a aquel de éstos en 
tanto que se consideraba que 
no había una autonomía de lo 
político con respecto de lo teo-
lógico, sin que por eso hubiera 
una fusión entrambos. El buen 
gobierno, entonces, sería aquel 
que lograra combinar los fines 
del Estado con los fines de la 
Iglesia: el rey como pastor de 
almas. Por el contrario, en los 
Estados modernos se tendía a 
una oculta fusión entre lo teo-
lógico y lo político que permitió 
una autonomía de lo político 
como una especie de división 
de lo teológico que hacía de-



reseñas

247

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

pender todo de una autoridad 
nacional, no propiamente con-
fesional, pero sí comprometida 
con lo confesional de manera 
velada. 

Por otro lado, la estrategia 
católica del disciplinamiento 
tenía como objetivo la construc-
ción del hombre nuevo en cada 
individuo a través de los ejerci-
cios espirituales de Loyola que 
tenían como objetivo el reco-
nocimiento de la necesidad de 
una obediencia absoluta a una 
autoridad externa para lograr 
la transformación de sí. Esto 
dio lugar a la figura del sacer-
dote como padre y juez que a 
partir de la confesión llega al 
pleno conocimiento y control 
de su grey con el matiz de que 
el objetivo es lograr dar uni-
dad a los individuos a través 
de la absolución, la cual impli-
ca disponerse al perdón de sí a 
través de la banalización del 
pecado. Así, la confesión católi-
ca permite dar paz a los indivi-
duos melancólicos del barroco, 
permitiendo la unidad en cada 
individuo y la unidad del cuer-
po político-confesional. Sin em-
bargo, debido a que se trata del 
gobierno de los otros, más que 
del análisis de las conciencias, 
el uso de la retórica y de la ca-
suística jesuita permitió la ma-
sificación de estas estrategias. 

Las políticas de las imágenes 
de los jesuitas comprendidas 
en su relación con la confesión 
explican el exitoso dispositivo 
de la Contrarreforma; se trata 
de la teatralización de las pa-
siones a nivel masivo y a nivel 
individual que justifican la ne-
cesidad de la paz por medio de 
la obediencia a una autoridad 
externa. Paulatinamente los 
Estados protestantes absorbe-
rán algunos elementos de la 
estrategia jesuita de control de 
masas, ocultando, sin embar-
go, dicha absorción. 

La segunda parte del libro 
que versa sobre lo subjetivo de 
la política barroca hispánica 
está conformada por una am-
biciosa historia conceptual del 
gobierno. Lo que se muestra 
es cómo se fue construyendo 
el saber y las prácticas guber-
namentales de los monarcas 
hispanos. El análisis comienza 
en el primer capítulo de esta 
parte y cuarto capítulo del li-
bro con el concepto de Razón 
de Estado y la recepción y 
crítica del maquiavelismo. El 
buen gobierno del príncipe ca-
tólico ibérico se logrará por la 
buena Razón de Estado, aque-
lla que no se basa en la idea 
de la autonomía de lo político 
como técnica de gobierno, sino 
que considera la legitimación 



reseñas

248

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

del gobierno como un elemen-
to igualmente importante. La 
vía de la legitimación será la 
construcción de la retórica teo-
lógica católica que logra cons-
truir y conservar un cuerpo 
político sólido por medio de la 
sujeción de las masas a través 
de la subjetivación individual 
por medio de los estamentos. 
Se trata de la forma hispánica 
de asumir el problema moder-
no de la soberanía. La política 
moderna parte de lo que Ál-
varez denomina “la tautología 
fundacional de la modernidad: 
la causa eficiente de la polí-
tica es el soberano y la causa 
final es la conservación de la 
soberanía.” (156) La forma de 
legitimación de la soberanía 
del príncipe católico, la buena 
Razón de Estado, permite con 
mayor éxito la conservación de 
la soberanía al establecer un 
dominio de las subjetividades 
más profundo por medio de la 
construcción de un cuerpo po-
lítico sólido. La razón por la 
cual los teóricos hispanos de la 
Razón de Estado hacen una di-
visión de ésta en buena y mala 
Razón de Estado es porque 
consideran, pragmáticamente, 
que la única y mejor forma de 
realmente lograr conservar un 
buen gobierno es la católica. La 
forma medieval católica de go-

bierno lleva a la consideración 
de la necesidad de un parale-
lismo del poder entre la Iglesia 
universal y la monarquía uni-
versal, el Imperio. La forma 
moderna católica de gobierno, 
la forma contrarreformada de 
gobierno, lleva a la alianza en-
tre el Estado católico más po-
deroso (pues los tiempos de la 
Reforma y la expansión de Eu-
ropa, es decir, la modernidad 
temprana, dieron lugar a la 
noción de soberanía “nacional” 
la cual tiende a la ubicación de 
lo político por medio de lo esta-
tal, lo que hace del principado 
católico la forma de concreción 
de lo imperial, es decir, un im-
perio nacional) y el papado Ro-
mano (el frente teológico más 
poderoso).  La forma católica 
del Estado moderno propone 
una afirmación nacional de la 
universalidad del cristianismo 
del Concilio de Trento fren-
te a la forma protestante del 
Estado moderno que supone 
una afirmación hacia lo uni-
versal de lo nacional-confesio-
nal (pues el Estado moderno 
protestante oculta a sí mismo 
el ocultamiento de la alianza 
entre lo confesional y lo autó-
nomamente político bajo la égi-
da de la afirmación de lo nacio-
nal). La crítica maquiavelista 
y tacitista hispana a aquellos 



reseñas

249

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

que pretenden unir la búsque-
da de la razón con la búsqueda 
de la justicia (lo moral-teoló-
gico y lo político) muestra que 
la dilución en lo nacional mo-
derno del proyecto medieval de 
unión entre Imperio e Iglesia 
dio a la experiencia hispana la 
posibilidad de pensar desde la 
diferencia (nacional) la posi-
bilidad de pretender a lo uni-
versal, de modo que se evita el 
criticado síndrome de Platón 
en el que incurrirían las dos 
formas del gobierno medieval 
y la del Estado moderno pro-
testante nacionalista. Se trata 
de reconocer que si bien el fin 
de la política debe ser la justi-
cia no es porque haya una su-
perioridad de lo teológico-mo-
ral por sobre lo político, sino 
porque la forma más efectiva 
de acceder al fin autónomo de 
la política, la conservación del 
buen gobierno, es a través de 
la consideración retórica de la 
verdad y justicia teológico-mo-
ral católicas. Frente a esa críti-
ca maquiavelista y tacitista la 
razón católica del Estado hará 
una severa crítica a la instru-
mentalización nacionalista de 
lo universal del cristianismo 
postridentino, pues el princi-
pado católico, ese que ve en lo 
no católico –en las otras múlti-
ples nacionalidades o prácticas 

de la soberanía nacional– el 
peligro para la conservación 
del Estado y la consecución de 
la justicia y la concordia, reco-
noce, como sus críticos, que la 
unión entre lo teológico y lo po-
lítico es artificial, pero eso no 
convierte lo primero en el me-
jor instrumento de lo segundo, 
sino a lo segundo en el mejor 
instrumento para lo primero. 
El Estado católico regido por 
la buena Razón de Estado es la 
mejor forma, según la teología 
política jesuita, de avanzar ha-
cia la edificación de la Ciudad 
de Dios; pero para poder llegar 
a ese buen gobierno se requie-
re de la gracia de la divina 
providencia. La razón instru-
mental moderna católica del 
Estado reconoce la necesidad 
de la providencia para alcan-
zar los fines de la política que 
son los medios para alcanzar 
la finalidad de lo teológico, la 
construcción de la comunidad 
celestial. La idea de esta comu-
nidad celestial como el cuerpo 
sano y universal de la Iglesia 
(de la comunidad) es el ideal de 
la plena legitimidad de la sobe-
ranía universal, el mayor logro 
de lo nacional según el hispa-
nismo imperial postridentino. 
Este señalamiento sobre la co-
munidad como necesidad para 
la legitimidad es lo que com-



reseñas

250

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

pletará al maquiavelismo la 
crítica antimaquiavelista, pero 
aún tacitista, de la razón cató-
lica del Estado. La vía para la 
construcción de esa comunidad 
será la indicada por la teología 
política jesuita (y tacitista), la 
teatralización de las pasiones, 
el control retórico de la subje-
tividad afectiva de la política. 
Esta teatralización es la que 
constituirá el modo hispánico 
de consideración de la historia 
como la vía para la obtención 
de los principios de la buena 
Razón de Estado y de la cual 
extraerá los principios funda-
mentales del disciplinamiento 
de las pasiones como base del 
gobierno de sí y las estrategias 
de simulación y disimulación 
para el gobierno de otros. Tea-
tro y medicina se encuentran 
en el discurso jesuita-tacitista 
de la buena Razón de Estado 
católica. La teatralización es 
la vía para la salud del cuerpo 
político-confesional.

El disciplinamiento de la 
subjetividad barroca hispánica 
está configurado desde el ses-
go de un neoestoicismo católico 
basado en el honor del caballe-
ro, pero desmilitarizado (ya no 
es medieval), es decir, en el ho-
nor de la nobleza cortesana. Se 
trata de una afirmación esta-
mental de la subjetividad. La 

vocación paulina a la construc-
ción del hombre nuevo es in-
terpretada por la buena Razón 
de Estado católica como una 
vocación estamental (que con-
sidera el honor, la construcción 
de una subjetividad exteriori-
zada, y no la actividad econó-
mica). En cambio, la Razón de 
Estado burguesa protestante 
es una vocación profesional y/o 
laboral. 

Es en ese sentido que el 
quinto capítulo del libro de 
Álvarez, según mi considera-
ción, explica la estetización de 
la existencia y las costumbres 
del ethos caballeresco y la re-
consideración del cuerpo como 
actor en el mundo. La erótica 
del cuerpo será también la eró-
tica del espíritu para el ethos 
barroco, de modo que será por 
el cuerpo, por las imágenes y 
las apariencias que el sujeto 
llegará a la consecución del de-
seo corporal, individual, políti-
co y religioso. El máximo goce 
del cuerpo es la representación 
teatral del príncipe cristiano 
perfecto a la cabeza de la co-
munidad universal celestial. 
Ese príncipe sería varón, por 
lo que el afeminamiento de la 
melancolía sería el principio de 
la disolución social. Si el varón 
cristiano comienza a afeminar-
se, se rompe el ideal barroco. 



reseñas

251

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

Sólo una reinterpretación ca-
tólica del estoicismo (Lipsio), 
permitirá vencer virilmente la 
melancolía. Frente a la virtud 
estóica de la renuncia como vía 
única para la autonomía in-
dividual del sujeto, el barroco 
hispano resaltó la naturale-
za actoral de la subjetividad 
para la cual la acción del cuer-
po debe ser impulsada por la 
pasión. Es por esto que surge 
la necesidad de la esperanza 
como complemento del gobier-
no de las pasiones. De esta for-
ma se evita que se oculten las 
pasiones hasta de uno mismo 
(como en la reacción melancó-
lica catatónica de la moderni-
dad clásica que hace operar el 
cuerpo, pretendidamente, se-
gún los automatismos concebi-
dos por la razón). La subjetivi-
dad hispánica se arroja de los 
muelles al mar de las pasiones 
y las imágenes con esperanza 
de poder gobernarlas (condu-
cirlas, timonearlas) con la gra-
cia de Dios, la cual nos dará el 
poder de decidir cuál pasión y 
cuál uso de las imágenes son 
los correctos para lograr el ma-
yor gozo espiritual. El error 
se eliminará, puesto que sub 
aespecie aeternitatis, se afirma 
con esperanza, todo mal es un 
bien según la divina Providen-
cia. El buen príncipe cristiano, 

si es verdaderamente bueno, 
nunca se equivocará, pues será 
vehículo de la Providencia. El 
buen cristiano (y buen espa-
ñol) será el que se gobierne de 
tal modo que pueda disponerse 
a la absoluta heteronomía por 
mor de la esperanza en la au-
toridad legítima del príncipe 
católico español, de la misma 
forma que el buen príncipe 
cristiano deberá actuar de tal 
modo que se disponga a la ab-
soluta heteronomía por mor de 
la esperanza en la afirmación 
de la legitimidad de su autori-
dad en tanto que vehículo de 
la Providencia. El rey no debe 
equivocarse, pues debe actuar 
como si no se equivocara. El 
rey en cada caso debe actuar 
como si obedeciera plenamen-
te los mandatos de la Provi-
dencia, como si fuera vehículo 
inimpugnable de la Providen-
cia.

La vocación católica a la 
construcción del hombre nuevo 
por medio de la afirmación de 
la subjetividad a través de la 
ilusión y la fantasía del ‘actuar 
como si’ (esperanza) lleva a la 
consideración de la simulación 
y el disimulo como técnicas 
para el gobierno de los otros. 
La crítica católica a la conside-
ración maquiavelista de la si-
mulación como virtud política 



reseñas

252

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

no se efectúa, bajo la perspec-
tiva del último capítulo de Ál-
varez, desde la consideración 
cuasi naturalista del Estado 
en la Edad Media según la 
cual el buen gobierno cristiano 
es el que dictan las leyes na-
turales de la razón. El barro-
co asume la artificialidad del 
gobierno que tiene como leyes 
los principios de la Razón de 
Estado extraídos de una cien-
cia histórica construida desde 
la perspectiva del teatro de las 
pasiones. Los principios de la 
Razón de Estado que guían la 
racionalidad gubernamental lo 
que buscan es proporcionar los 
medios para efectuar un con-
trol de las pasiones en el Thea-
trum mundi. Sólo a través de 
una adecuada técnica actoral, 
del uso de las máscaras, es 
que el príncipe cristiano puede 
fundar, conservar y ampliar 
el Estado católico, llevando a 
cabo una buena práctica del 
gobierno. Esa técnica actoral 
consiste en la disimulación 
que permite emparejar el inte-
rés individual del príncipe con 
el interés general del Estado. 
Se debe evitar la simulación 
maquiavelista puesto que esto 
implica una negación de la es-
peranza en constituir la comu-
nidad universal (la finalidad 
última de la subjetividad) y 

una afirmación obsesiva del in-
terés particular. Mentir y usar 
el discurso teológico como me-
dios para controlar pone todo el 
peso en la finalidad de la afir-
mación nacional y personal del 
Estado. La voluntad de engaño 
por mor del dominio presupone 
una obsesiva y reprimida afir-
mación de lo particular (en el 
caso de los Estados, de lo na-
cional). La disimulación, sin 
embargo, es la técnica que per-
mite la afirmación de lo uni-
versal concreto, aproximando, 
en su máxima expresión, lo 
particular del interés del prín-
cipe y lo universal del interés 
del Estado católico (Fernando 
el Católico, incluso para Ma-
quiavelo, fue el prototipo del 
príncipe del Estado moderno). 
Esta aproximación operada 
sólo por ilusiones y disimula-
ciones es lo que permite reco-
nocer la artificialidad del Es-
tado y de la ley. La posibilidad 
de la interrupción de la ley por 
el reconocimiento de la gracia 
(milagro) muestra la esencia 
de la ley moderna. Las leyes 
modernas, incluso las llama-
das naturales, son construccio-
nes artificiales para el dominio 
de lo natural o de lo social, en 
el caso de las leyes del Estado. 
La modernidad clásica tiende 
a ocultar la artificialidad de 



reseñas

253

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

las leyes por mor de la afir-
mación de la autonomía de la 
subjetividad mientras que la 
modernidad hispánica tiende 
a resaltar dicha artificialidad 
por mor del reconocimiento de 
la necesidad de la heterono-
mía radical. Esta heteronomía 
no implica el sometimiento 
del príncipe a la autoridad de 
la Iglesia, sino que radicaliza 
la afirmación de la soberanía 
como afirmación teológica. El 
paso entre una y otra será el 
de la disimulación honesta, 
sólo es posible afirmar el in-
terés del príncipe a la par que 
el interés del Estado cristiano 
por medio de la disimulación 
que busca fundar, conservar 
y ampliar, bajo la soberanía 
del príncipe, una comunidad 
católica. El medio para evitar 
la afirmación particularista 
que impulsa la simulación y 
la mentira es evitar caer en la 
voluntad de engaño, una clara 
referencia agustiniana.2 Na-
vegando el maremágnum de 
imágenes y pasiones en las que 
se arroja el príncipe cristiano, 

éste sólo tiene como asidero la 
esperanza en evitar incurrir 
en la voluntad de engaño, en el 
amor sui pecaminoso; la espe-
ranza en que con la gracia de 
Dios sus acciones de disimu-
lación de su interés estarán 
preñadas del salvífico amor 
Dei, que serán efectuadas ad 
maioerm Dei gloriam (es cono-
cido el adagio jesuita), que con-
tribuirán a la fundación de la 
comunidad universal. 

Con el príncipe católico 
como  tipo subjetivo paradig-
mático del barroco hispánico, 
se llega a la conclusión del li-
bro de Álvarez. La subjetividad 
barroca más eficiente, según la 
lectura de Álvarez de Gracián, 
es la que hace del estilo y el di-
simulo la vía de afirmación de 
lo universal. La única forma 
de lograr esto es por medio del 
disimulo del disimulo. Lo que 
aporta Gracián como demócra-
ta es la develación del secreto 
de la política, a saber, el disi-
mulo del secreto. 

El príncipe católico, tanto 
como el oficial fundador de la 
Modernidad clásica (Descar-
tes), también podría expresar: 
“como los actores, cuando son 
llamados al escenario, para 
esconder la vergüenza de sus 
rostros, se ponen una másca-
ra, así yo, cuando entro al tea-

2	 En este lugar habría que añadirse que 
el análisis de la noción de disimulación 
honesta debería complementarse con 
un análisis del agustinismo español, un 

	 tema olvidado que el libro de Álvarez no 
	 trabaja, pero que indirectamente invita 

a investigar.



reseñas

254

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

tro del mundo en el que hasta 
hoy he sido sólo un especta-
dor, avanzo enmascarado”.3  
La diferencia está en que el 
lado hispánico de la moderni-
dad, el príncipe católico, evita 
la voluntad de engaño por la 
que se incurre también en la 
simulación y en el engaño a sí 
mismo. La claridad del Cogito 
es resultado del primer oculta-
miento a sí mismo de sí mismo 
de la subjetividad moderna. 
El varón católico español se 
asume como actor y maestro 
de la disimulación con el sólo 
objetivo de no caer en el enga-
ño. La única forma en que no 
se incurre en el peligro de los 
fantasmas es evitando ocultar-
nos a nosotros mismos de noso-
tros mismos. La espectralidad 
o fantasmática de la moderni-
dad deriva de la negación me-
lancólica de sí que exterioriza 
el objeto de su ocultamiento (el 
objeto de su amor y de su odio), 
a saber, la propia finitud. 

Según mi parecer, la pro-
puesta política de este libro de 
Álvarez sobre la subjetividad 
hispánica moderna de la que 
se muestra heredera dicha 

propuesta política, la única 
forma de evitar los estragos 
de la melancolía es por medio 
de la esperanza en que pode-
mos asumir la fragilidad de la 
subjetividad sin necesidad de 
ocultarla a nosotros mismos. 
En tanto que productores de 
espectros que encantan la sub-
jetividad, no son necesarios y 
resultan contraproducentes 
los dispositivos discursivos de 
la Ilustración para ocultar el 
lado hispánico, el lado frágil, 
de la subjetividad moderna. 

Podríamos definir el pro-
yecto del libro de Álvarez con 
esta frase con la que conclui-
mos: La autoafirmación alien-
ante de la modernidad, el en-
canto, la posesión satánica, de 
la subjetividad moderna ilus-
trada puede combatirse (dicha 
subjetividad puede exorcizar-
se) por medio de la esperanza 
en que un adecuado uso del 
discurso histórico (la historia 
conceptual, en este caso) nos 
lleve al seguimiento correcto 
de principios para la acción 
política. Sin duda, una pro-
funda y sentida profesión de fe 
histórica. 

	

3	 Hemos referido la fuente de la cita 
arriba.



reseñas

255

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

raúl rodríguez freire, ed. Latinoamericanismo 
a contrapelo. Ensayos de Julio Ramos. 
Popayán: Editorial Universidad del Cauca, 2015.

Hugo Herrera Pardo
Pontificia Universidad 
Católica de Valparaíso

Editado y prologado por el crí-
tico chileno raúl rodríguez frei-
re, Latinoamericanismo a con-
trapelo. Ensayos de Julio Ra-
mos es un volumen que com-
prende una importante selec-
ción ensayística de veinticinco 
años de trayectoria intelectual 
del antologado. Una selección 
absolutamente necesaria debi-
do a una conjunción poco afor-
tunada: sin lugar a dudas que 
el trabajo desarrollado por Ra-
mos constituye uno de altísimo 
nivel dentro de los estudios la-
tinoamericanos, durante el pe-
ríodo que se propone abarcar 
el presente volumen, sin em-
bargo, y más allá de la exitosa 
circulación de su primer libro, 
Desencuentros de la moderni-
dad en América Latina: litera-
tura y política en el siglo XIX 
(1989), sus siguientes traba-
jos (Las paradojas de la letras, 

1996; Sujeto al límite, 2011; 
y Ensayos próximos, 2012) no 
experimentaron la difusión y 
discusión que por apuesta crí-
tica les debió corresponder. Di-
cha apuesta crítica se encuen-
tra vinculada al estudio de la 
producción y la distribución 
de la verdad en la constitución 
moderna de subjetividades en 
América Latina, y en instan-
cias específicas, desde el siglo 
XIX hasta la época contempo-
ránea1. Una hipótesis de tra-

1	 Sin duda que este objeto de estudio, de 
vasta consideración en los trabajos úl-
timos de Foucault, es de incuestionable 
trascendencia no solo para la historia 
de América Latina. También lo es para 
el estudio de todo régimen socio-histó-
rico, aún más en aquellos que atrave-
saron procesos de colonización. Resulta 
significativo a este respecto aludir, por 
ejemplo y a pesar de que el caso excede 
el campo de estudios atendido por Julio 
Ramos, que la producción y distribución 
de la verdad es el criterio que funda-
mentó el primer documento de censura 
y restricción colonial de libros en lo que 
con posterioridad se denominará Amé-
rica. En la ley titulada “De las diligen-
cias que se han de hazer en los libros de 
molde, antes de que se impriman y ven



reseñas

256

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

bajo en la línea del Foucault 
posterior a la Arqueología del 
saber, para quien la verdad es 
un conjunto de conocimientos 
reglamentados por la produc-
ción, circulación y funciona-
miento de los enunciados, y cu-
yo propósito político consistía 
en separar el poder de la ver-
dad de la hegemonía en sus di-
versas manifestaciones. Para 
formularse en cuanto tal, se-
ñalado proyecto debió recorrer 
un riguroso y a contrapelo ca-
mino político, teórico y metodo-
lógico que acabó por asentar-
se como una de las propuestas 
más relevantes de la crítica a 
la razón y a la representación 
letrada que comenzó a desple-
garse en el latinoamericanis-
mo (y también en parte impor-
tante de la crítica postocciden-
tal) desde mediados de la déca-
da de los ochenta.

En su dimensión política, 
y enmarcada en el entrevera-
do tejido socio-discursivo e ins-
titucional de la relación sa-
ber-poder, la apuesta crítica de 

Julio Ramos se sitúa dentro de 
una concepción del latinoame-
ricanismo que “reflexiona so-
bre las condiciones de produc-
ción y de enunciación de su 
propio saber, e investiga tanto 
la tesitura retórica de los dis-
cursos sobre la diferencia lati-
noamericana como sus sopor-
tes institucionales y disciplina-
rios”2. De este modo, compren-
diendo que una de las matrices 
constituyentes de la crítica a la 
razón y representación letrada 
es el cuestionamiento episté-
mico al propio estatuto discur-
sivo como estrategia para sos-
layar la apropiación de la alte-
ridad por las instituciones pro-
ductoras del saber, en la ensa-
yística de Ramos la literatura 
es emplazada hacia sus fron-
teras con el orden jurídico pa-
ra analizar la tensión dialécti-
ca entre legitimidad y violencia 
que permitirá, por medio de re-
cortes y exclusiones, el traba-
jo de elaboración de las catego-
rías modernas de la subjetivi-
dad. Es así que el crítico par-
te del supuesto teórico que “en 
una de sus zonas claves, la li-
teratura moderna latinoame-
ricana –particularmente la 

	 dan”, firmada por los Reyes Católicos en 
Toledo durante el año 1502 y con poste-
rioridad reactualizada a lo largo del pe-
riodo colonial, el criterio para establecer 
las coacciones para la publicación y cir-
culación de libros es, precisamente, que 
las obras que se permitan leer traten de 
cosas “verdaderas”, “auténticas”, “pro-
badas” o “aprovadas”.

2	 Ramos, Julio. Latinoamericanismo a 
contrapelo. raúl rodríguez freire (ed.). 
Popayán: Editorial Universidad del 
Cauca, 2015, p. 164.



reseñas

257

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

narrativa– se funda median-
te el trabajo sobre los diferen-
dos del orden jurídico institui-
do, proyectando resoluciones y 
estableciendo un espacio vir-
tual para el testimonio del otro 
que la ley “real” no podía aún 
interpretar”3. Esta indagación 
en las fronteras constitutivas 
de la subjetividad moderna, 
en las zonas limítrofes donde 
pueden revelarse las condicio-
nes que posibilitan quiebres, 
emergencias y reordenamien-
tos al interior de lo institui-
do, en su dimensión metodoló-
gica escoge trabajar preferen-
temente con discursos social y 
simbólicamente desplazados y 
precisamente por esto consi-
derados como acontecimientos 
discursivos disruptores, por 
motivos de su a veces limitada, 
otras veces problemática circu-
lación e influencia. No obstan-
te, son estos discursos en tan-
to acontecimientos disruptores 
los que permiten en su análi-
sis el revelamiento de “cana-
les abigarrados, condiciones 
de borradura, elisiones y silen-
ciamientos violentos” que aca-
ban por interrumpir los proce-
sos dominantes de subjetiva-
ción. Uno de los objetivos de 
este abordaje metodológico es, 

a través de su itinerario críti-
co, llegar a exponer mecanis-
mos y estrategias de impugna-
ción que acaben enfrentándose 
a los mecanismos y estrategias 
de autorización correspondien-
tes a los discursos que ocu-
pan zonas centrales del archi-
vo latinoamericano. Movimien-
to metodológico muy en conso-
nancia con rutas abiertas por 
corrientes “postestructuralis-
tas”, en tanto asume que la po-
sibilidad de todo sistema sig-
nificativo equivale a pensar en 
la posibilidad de sus límites, 
y también muy en consonan-
cia con la densidad horizontal 
que se le otorga al concepto de 
Cultura en el Latinoamerica-
nismo desde fines de los ochen-
ta, percepción espacial sobre 
los procesos culturales que vi-
no a sustituir a la percepción 
verticalista que había prevale-
cido, con mucha fuerza, ante-
riormente4. Esta convergencia 

3	 Ibid. p. 44.

4	 La primera parte del artículo de Nelly 
Richard “Intersectando Latinoaméri-
ca con el Latinoamericanismo: saberes 
académicos, práctica teórica y crítica 
cultural”, entrega un fundamento teó-
rico e histórico más exhaustivo para 
comprender la emergencia de esta me-
todología con énfasis en los márgenes y 
fronteras constitutivas, en desmedro de 
las oposiciones culturales de jerarquía 
lineal, con las que trabajó un sector con-
siderable del pensamiento latinoameri-
cano durante gran parte del siglo XX. 



reseñas

258

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

teórica señalada contribuye a 
mostrar que la tensión y con-
flicto dentro de un campo de 
estudios en lo absoluto se ago-
ta en sus zonas canónicas, ya 
que incluso, en muchas ocasio-
nes son los textos situados (si-
tiados) en los límites constitu-
tivos de la frontera socio-sim-
bólica legitimidad/violencia 
los que permiten un acerca-
miento más productivo al exa-
men de los procesos de auto-
rización y jerarquización. Co-
mo señala el propio Ramos en 
uno de los ensayos recopilados, 
en un movimiento que pare-
ciera replicar modos de elabo-
ración de su propia operación 
crítica, sobre “la superficie so-
lo en apariencia exterior de los 
márgenes se inscriben los lími-
tes necesarios que la institu-
ción esgrime para constituir y 
asegurar la inmanencia de su 
legado, la economía de valores 
que decide lo que entra y lo que 
queda fuera de su archivo”5.

No obstante esta opción me-
todológica, el crítico (y también 
el editor) comprenden que pa-

ra que esta estrategia alcan-
ce mayor potencial inteligi-
ble, se torna necesario inda-
gar en textos centrales del ar-
chivo que muestren el modo de 
existencia, circulación y fun-
cionamiento de las estrategias 
y mecanismos de autorización. 
Por este motivo, el ensayo que 
abre el volumen es un riguroso 
y agudo trabajo sobre Andrés 
Bello, y especialmente sobre la 
Gramática de la lengua caste-
llana destinada al uso de los 
americanos, titulado “El don 
de la lengua: gramática y po-
der en Andrés Bello”. Este tra-
bajo despliega los fundamen-
tos de una “lógica ordenada del 
sentido” que regula la organi-
zación del archivo asumido co-
mo objeto de estudio, en tanto 
la gramática constituye un dis-
curso fundacional del Estado 
moderno, debido a su estruc-
tura normativa y unificadora, 
pero también se torna relevan-
te que este escrito abra  la se-
lección porque, como se men-
ciona allí, la estructura gra-
matical constituye la condición 
misma de la racionalidad, legi-
timadora, a su vez, del discur-
so filosófico moderno. Así, este 
ensayo de apertura al volumen 
funciona como el núcleo legi-
timante que regula la valida-
ción de enunciados producidos 

	 Richard, Nelly. “Intersectando Lati-
noamérica con el Latinoamericanismo: 
saberes académicos, práctica teórica y 
crítica cultural”. Revista Iberoamerica-
na no. 180, 1997, pp. 345-361.

5	 Ramos, Latinoamericanismo a contra-
pelo, p. 102-103.



reseñas

259

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

por los campos racionalizados 
del saber moderno, el cual per-
mite luego valorar la explora-
ción que realiza Ramos por los 
discursos ubicados en los már-
genes de la relación literatu-
ra-orden jurídico, con el obje-
tivo de analizar las instancias 
de inserción social y simbólica 
que aquél primer orden discur-
sivo señalado –la literatura– 
realiza con los modos de sub-
jetivación producidos en aque-
llos márgenes. Por supuesto 
que esta estrategia aludida no 
constituye, en el proyecto críti-
co de Ramos, la única manera 
en que se inserta la validación 
de enunciados dentro de un 
campo de saber. Su exposición 
es necesariamente sostenida 
para así poder otorgarle sen-
tido a los límites. Es por este 
motivo que el ensayista puer-
torriqueño dedica, en varios 
trabajos, algunos momentos a 
examinar los estatutos de su 
propio discurso matriz, es de-
cir, a discutir las transforma-
ciones del latinoamericanismo 
en sus últimas décadas, a par-
tir de la crisis de la razón y re-
presentación letrada. Si bien, 
como se acaba de indicar, es-
ta es una operación que Ramos 
realiza en varios textos, le de-
dica un desarrollo más exhaus-
tivo en “1998: Genealogías del 

Panamericanismo y del Lati-
noamericanismo”.

Es de este modo que los dis-
cursos de los márgenes consti-
tuyentes, que rescata Julio Ra-
mos para su operación crítica, 
pueden llegar a ser significa-
tivos en su examen de instan-
cias de inserción socio-simbó-
licas e institucionales, por las 
cuales atraviesa la sobrede-
terminación de la administra-
ción y producción de la verdad 
jurídica, en los siglos XIX, XX 
y hasta XXI en América Lati-
na. Aquí se pueden considerar 
los relatos de los esclavos Ma-
ría Antonia Mandinga y Juan 
Francisco Manzano en la Cu-
ba de comienzos de siglo XIX 
(“La ley es otra: María Anto-
nia Mandinga y Juan Francis-
co Manzano), las Peregrinacio-
nes de una paria de Flora Tris-
tán en el Perú de mediados 
del mismo siglo (“Las parado-
jas del deseo de Flora Tristán”) 
o la poesía del ex-guerrillero 
salvadoreño Alberto Mendo-
za, que fue “utilizada, interpe-
lada, como evidencia judicial” 
en el proceso que acabó con-
denándolo a cumplir presidio 
en norteamérica, a mediados 
de la década de 1990 (“El jui-
cio de Alberto Mendoza: poe-
sía, cárcel y ley”). Pero tam-
bién Ramos indaga en otras 



reseñas

260

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

formas bastante particulares 
de márgenes discursivos, como 
por ejemplo en zonas desplaza-
das en el proceso de canoniza-
ción de ciertos autores. Sobre 
todo su atención a José Martí y 
el examen de su poesía (“El re-
poso de los héroes: las ‘Dos pa-
trias’ de José Martí y la legiti-
midad de la poesía”) y crónicas 
(“Masa, cultura, latinoameri-
canismo”). Crónicas martia-
nas que, por cierto y de paso, el 
mismo Julio Ramos ha contri-
buido a institucionalizar, con 
los análisis contenidos en su 
primer libro, desplazando esta 
producción hacia un puesto de 
mayor atención dentro del cor-
pus no solo martiano, sino que 
del siglo XIX latinoamerica-
no. A propósito de este último 
punto, otra singular forma de 
discurso desplazado que el en-
sayista indaga en su proyecto 
son, precisamente, los discur-
sos canonizados (en el ensayo 
titulado “‘Nuestra América’: 
arte del buen gobierno”), en-
tendiendo por tal a los discur-
sos “cuyas condiciones de pro-
ducción se han ido borrando 
con el paso del tiempo y el pro-
ceso de su canonización”, pa-
sando a convertirse en una ci-
fra inmediata en que zonas dis-
cordantes de la cultura “desde 
diferentes ángulos y posiciones 

políticas, ‘reconocen’ su iden-
tidad”; en otros términos, “un 
acontecimiento discursivo que 
en la historia de sus lecturas –
borradas las condiciones espe-
cíficas de su producción– asu-
me un enorme poder referen-
cial; un texto que institucio-
nalizado, pierde su carácter de 
acontecimiento discursivo y es 
leído en función de la presen-
cia inmediata del mundo re-
presentado”6.

Pero en su esfuerzo crítico 
por explorar zonas marginales 
de la razón instrumental, lími-
tes constitutivos que posibili-
tan la emergencia de nuevas 
subjetividades, la atención de 
Ramos ha recorrido, sobre todo 
en los últimos años, otras for-
mas discursivas que exceden el 
ámbito de la letra. Movimien-
to atingente a la crítica a la ra-
zón y representación letrada y 
que por lo mismo se puede ver 
en otros críticos con algunos 
posicionamientos similares a 
los de Ramos, como por ejem-
plo el caso de Silviano Santia-
go7. Algunos de los últimos tra-

6	 Ibid. p. 116.
7	 Cabe destacar en este punto que el pro-

pio raúl rodríguez freire, junto a Mary 
Luz Estupiñán, tradujeron, prologaron 
y publicaron durante el 2012, una selec-
ción de ensayos de Silviano Santiago, lo 
que indica un cierto interés que, li



reseñas

261

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

bajos –en términos cronológi-
cos– del crítico puertorriqueño 
exploran sobre pintura (“Bode-
gón californiano y políticas de 
la lengua (a partir de Diego Ri-
vera)”), fotografía (“Los viajes 
de Sebastião Salgado: estéti-
ca y justicia”), cine (“El dere-
cho a la ficción: Tarrafal de Pe-
dro Costa”) y música (“Descar-
ga acústica”). Empero, habría 
que señalar que el campo crí-
tico aquí abierto no es el úni-
co que ha experimentado esta 
trayectoria de exploración des-
de la letra hacia otras dimen-
siones sensitivas.  En este as-
pecto, resulta significativa la 
relación de la modalidad crí-
tica, desplegada por ensayis-
tas como Julio Ramos o Silvia-
no Santiago, con el campo poé-
tico de las últimas décadas8, el 
que también ha experimenta-
do una profusa exploración de 
sus soportes discursivos, con-
solidando otro tipo de manifes-

taciones en torno a lo sonoro, lo 
visual y audiovisual. Inclusive, 
los fundamentos en el campo 
crítico de esta exploración que 
intenta expandir los alcances 
de la semiosis más allá del ám-
bito de la letra pueden encon-
trar en el campo poético una 
relación que le otorgue ma-
yor comprensión epistémica9: 
en 1985 Haroldo de Campos, 
uno de los poetas que duran-
te el siglo XX mayor indaga-
ción en lo verbi-voco-visual de-
sarrolló, publicó La educación 
de los sentidos, título extraído, 
a su vez, de un enunciado del 
joven Karl Marx “La educación 
de los cinco sentidos es la tarea 
de la historia de la humanidad 
entera hasta el momento, has-
ta el presente”. Por tanto, es 
coherente a un proyecto crítico 
que compulse la crisis a la ra-
zón y representación letrada, 
por medio del cuestionamien-
to al propio estatuto discursi-
vo, la indagación en los senti-
dos como tarea que examine la 
historia tardomoderna, su ad-	 geramente, se podría denominar “gene-

racional”, y que busca contribuir a una 
mayor circulación y atención crítica a 
estos pensadores, entre otros. El texto 
aludido es Una literatura en los trópi-
cos. Ensayos de Silviano Santiago. Con-
cepción: Escaparate, 2012.

8	 Pienso, por ejemplo, en la poesía sonora 
de autores como Marcelo Sahea y Mar-
tín Gubbins o en la poesía conceptual de 
Luis Alvarado o Tan Lin, por solo men-
cionar algunos casos.

9	 Es necesario señalar que el trabajo de 
edición acierta al no organizar cronoló-
gicamente los ensayos que componen el 
volumen. Más bien la organización co-
rresponde a una modalidad contrapun-
tística, la cual permite exponer de mejor 
manera las relaciones del dominio de la 
letra con otros campos sensitivos.



reseñas

262

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

ministración de la verdad y su 
organización disciplinaria de 
saberes, recorriendo no solo di-
versos campos sensitivos sino 
que, junto a ellos, discutiendo 
en contrapunto diversas bases 
críticas y metodológicas prove-
nientes de las ciencias sociales, 
las humanidades y la filosofía.

Latinoamericanismo a con-
trapelo es sin duda un volu-
men de ensayos de altísimo va-
lor. Sobre todo resulta indis-
pensable para investigadores 
del siglo XIX latinoamericano 
por su replanteamiento de las 
bases epistémicas, estéticas y 

morales que organizaron el te-
jido socio-discursivo e institu-
cional de aquella época. Y, des-
de luego, también, por su ex-
ploración en otros soportes ar-
tísticos, expresión del fenóme-
no de centralidad de la letra y 
los letrados que ha venido des-
plegándose con fuerza en los 
estudios latinoamericanistas 
desde fines de la década de los 
setenta. El itinerario crítico de 
Julio Ramos resulta indesliga-
ble a dicho fenómeno. Este, a 
su vez, encuentra en aquél uno 
de sus desarrollos más sobre-
salientes.



reseñas

263

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

Cabezas, Oscar Ariel y Miguel Valderrama. 
Consignas. Buenos Aires: La Cebra, 2014.

Alejandro Fielbaum S. 
Universidad Nacional 
Autónoma de México

La experiencia de nuestra 
generación: que el capitalismo no 
morirá de forma natural

Walter Benjamin (X, 11a, 3, 678)

1. Quizás, en esta era de la cir-
culación inmediata de los sig-
nos al alero del capital, pueda 
pensarse algún tipo de amor 
sin cartas. Con seguridad, en 
esta o en cualquier era, no hay 
cartas sin amor, ni era sin car-
tas. Quizás, entonces, debemos 
aprender a pensar y amar, en 
los intervalos de la inmedia-
tez, nuevas cartas contra esta 
era, desde viejas esperas que 
puedan anunciar nuevos amo-
res y nuevas eras. (Consignas, 
inscribamos una hipótesis des-
de ya, puede ser leído como un 
esbozo de esa nueva tentativa 
epistolar). Es decir, aprender a 
amar la espera de quien puede 
no llegar, a esperar el amor es-

pecialmente cuando podría no 
llegar. A amar la apertura in-
finita a lo que avisa sin llegar 
y llega sin avisar. Algo de ello 
anuncia Melville, en amorosa 
carta a Hawthorne, al enviar 
su espera: “Mantengo siempre 
en mi boca la palabra “bienve-
nido”, para estar listo en el ins-
tante en que cruces el umbral”1.

Escritor de instantes que 
sobrepasan umbrales, las dis-
tintas obras de Melville versan 
sobre las bienvenidas y malve-
nidas de una incierta humani-
dad en movimiento, al punto 
que la noción misma de huma-
nidad queda puesta en entre-
dicha en varios pasajes de sus 
textos. Lawrence, al respecto, 
señala con firmeza que Melvi-
lle, animal marino, no podía 
aceptar ni pertenecer a la hu-
manidad2. Uno de sus persona-

1	 Melville, Herman. Correspondance. 
Evanston: Northwestern University 
Press, 1993, p. 176.

2	 Melville, Correspondance, p. 143.



reseñas

264

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

jes que grafica tal exceso cru-
za un umbral, sin poder retro-
ceder, justamente después de 
una historia de cartas. Antes 
de entrar en la historia que se 
narra sin comprender, el cé-
lebre Bartleby leyó las cartas 
que no llegaron. De escribidor 
sin voluntad de constituirse en 
escritor, pasa a ser quien inte-
rrumpe la voluntad de repeti-
ción de los textos que adminis-
tran la circulación de los sig-
nos en Wall Street, quizás por 
el recuerdo de los anónimos es-
critores que conforman un in-
terminable archivo del olvido 
que ya no podría recordar. Co-
menta Agamben, al respecto, 
que Bartleby insiste en aconte-
cimientos que no ocurrieron3. 
Contra quien limitase el senti-
do a lo que se presenta, el per-
sonaje se presenta sin sentido 
en un tiempo y espacio de pura 
reproducción del sentido capi-
talista, interrumpiendo el ha-
bla del derecho con un silen-
cio que murmura desistencias. 
Sin intento alguno de compen-
sar o restituir tales cartas agó-

nicas, comenta Tatián, instala 
la incomodidad de un presente 
incompleto que no desea com-
pletar:

Como el ángel de la historia que 
solo ve injusticia y catástrofe 
donde nosotros vemos sentido 
y progreso, Bartleby ha podido 
leer esas cartas muertas, esas 
cartas no reclamadas escritas 
con palabras que ya nadie leerá 
excepto él. Su lógica de la prefe-
rencia negativa (preferir no ha-
cerlo, no ser razonable, no dar 
explicaciones y, finalmente, ya 
no copiar más) acaso sea simple 
responsabilidad por esas letras 
perdidas. Una responsabilidad 
que se contrapone a toda volun-
tad de seguir la marcha a cual-
quier costo.4

2. En sus breves comentarios 
sobre Bartleby, Jorge Luis 
Borges lo describe como un 
personaje desconcertante, un 
hombre oscuro que se niega a 
la acción. Por esta razón, no 
podría ser el único protagonis-
ta de una historia en la que no 
actúa, ni tampoco narra. La 
languidez de Bartleby es tam-
bién la de un habla lacónica, 
que prefiere no decir ni su his-
toria ni la de las cartas. De ahí 3	 Agamben, Giorgio. “Bartleby o de la 

contingencia”. Varios Autores. Preferi-
ría no hacerlo. Bartleby el escribiente, 
de Herman Melville. Seguido de tres 
ensayos sobre Bartleby de Gilles Deleu-
ze, Giorgio Agamben y José Luis Pardo. 
Valencia: Pre-Textos, 2011, p. 133.

4	 Tatián, Diego. Tentativas sobre Bart-
leby”. Varios Autores. Bartleby: preferi-
ría no. Lo bio-político, lo post-humano. 
Buenos Aires: La Cebra, 2008, p. 110.



reseñas

265

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

que Borges destaque al narra-
dor del texto como el otro pro-
tagonista de la historia (Her-
mann Melville). Para que se 
pueda narrar la ausencia de la 
narración del personaje, resul-
ta necesario el torpe humanis-
mo de quien intenta construir 
un relato desde los susurros 
de Bartleby. De ahí que Bor-
ges pueda leer la ficción de 
Melville como una ficción so-
bre quien sutura el posible 
mundo en el que todo hombre 
pueda dar su propia ficción. 
La insistencia melancólica de 
Borges acerca de la imposible 
inscripción del liberal indivi-
duo en la narración, totalmen-
te lejana al textualismo que 
se le suele achacar, le permite 
leer esta historia como el lími-
te de cualquier filosofía de la 
historia que crea que una na-
rración es la historia de la hu-
manidad. Bartleby no puede 
decirse a sí mismo, y ese silen-
cio es el de la sutura de cual-
quier totalización histórica. 
Renuente a su razón suficien-
te, Bartleby marca la imposi-
bilidad de un relato racional 
de Wall Street y el mundo que 
lo circunda: “Es como si Melvi-
lle hubiera escrito: ‘Basta que 
sea irracional un sólo hombre 
para que otros lo sean y para 
que lo sea el universo’. La his-

toria universal abunda, en 
confirmaciones de ese tenor”5.

La traducción que hace Bor-
ges de Bartleby, en efecto, pue-
de leerse como un comentario 
a tal conjetura sobre la histo-
ria y su siempre fallida uni-
versalidad. Al traducir not to 
por “no hacerlo” Borges parece 
radicalizar la singular lógica 
del personaje, al marcar en el 
enunciado una posible acción 
que deviene ya vedada. Al par-
ticularizar el verbo de la acción 
sin acción, se difumina lo ne-
gado, transformando el not to 
en una fórmula que sobrepasa 
cualquier negación determina-
da. Y, con ello, cualquier segu-
ridad para comprender el re-
chazo de Bartleby. Así, cuando 
el narrador señala lo que Bart-
leby hace con sus enunciados, 
Borges traduce del inglés re-
volve por “considerar”6. Como 

5	 Borges, Jorge Luis. “Prólogo a Bart-
leby”. Obras Completas. Tomo IV. Bue-
nos Aires: Emecé, 1996, p. 109.

6	 Borges, Jorge Luis. “Hermann Melville: 
Benito Cereno / Billy Budd / Bartleby, 
el escribiente”. Textos Cautivos. Ma-
drid: Alianza, 1998, p. 26. Agradezco a 
Ernesto Feuerhake por su ayuda ante 
mis dudas con el inglés. Evidentemen-
te, quien conociera mejor tal lengua, y 
leyese más atentamente el texto, podría 
reflexionar de forma más sistemática 
sobre distintas decisiones del traduc-
tor, a partir de la problematización de 
cualquier seguridad en la decisión o la 
traducción. Quizás la más importante 



reseñas

266

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

si cualquier consideración, 
por tanto, viniese ya siempre 
revuelta, y de ello se valiese 
Bartleby para desistir de la or-
den que ya no puede asegurar 
su mando. El gesto del traduc-
tor no deja de ser interesante, 
puesto que marca cierta lec-
tura de la consideración como 
una interpretación siempre 
convulsa, hacia una decisión 
siempre incierta. No solo es po-
sible pensar desde allí la con-
sideración de la revuelta en la 
traducción, que acompaña las 
distintas escrituras de Borges, 
sino también de la dificultad de 
cualquier simple paso al acto 
desde el imperativo de consi-
derar una revuelta inagotable. 
Renuente a cualquier deter-
minación posible, la disemina-
ción del sentido no lleva a que 
cualquier opción sea posible. 
Antes bien, se afirma lo con-
trario: La inagotable reserva 

de cartas olvidadas es siempre 
más exigente, en la memoria, 
que cualquier selección posible 
en el presente. El mandato de 
lo recordado se traduce, enton-
ces, en rechazar cualquier in-
dividuación determinada en su 
nombre. Al ser consultado por 
tres posible trabajos que po-
dría tener, Bartleby anglófo-
no responde en tres ocasiones 
I am not particular. Bartleby 
en español, revuelto tres veces 
por Borges, consigna: “no soy 
exigente”7.

3. Al sustraerse, con exi-
gencia, de cualquier particu-
larización, Bartleby insiste en 
la apertura a otro modo posi-
ble de ser. Como bien comenta 
Derrida, al mantenerse siem-
pre incompleta, su sentencia 
abre una indeterminación ten-
sa, incapaz de ser resuelta en 
el presente8. Ni soluciona el 
presente ni permite su prose-
cución, puesto que desplaza, 
una y otra vez, cualquiera de 
sus continuidades. Tal reser-
va del sentido marca una ne-
gación distinta, que no podría 

	 sería la de friendlesness and loneliness 
por “orfandades, miserias, soledades” 
(p. 39), o acaso la de all that I possibly 
could por todo lo humanamente posible 
(p. 70). Al marcar la ausencia de amis-
tad como orfandad, y la posibilidad 
individual por las de la humanidad, 
respectivamente, Borges instala cier-
ta reflexión acerca de las relaciones y 
aperturas entre humanos que permite 
repensar su problemático liberalismo 
desde categorías harto más exigentes 
de lo que sus declaraciones políticas su-
gieren.

7	 Borges, “Hermann Melville: Benito 
Cereno / Billy Budd / Bartleby, el escri-
biente”, pp. 69-70.

8	 Derrida, Jacques. The Gift of Death. 
Chicago: University of Chicago Press, 
1995, p. 75.



reseñas

267

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

autorizarse en nombre de otra 
posibilidad ya determinada. 
Fuera de cualquier interven-
ción dialéctica, comenta Blan-
chot, su negación se inscribe 
en un exterior del Ser, allí don-
de transcurren, sin domicilio 
ni propósito, los hombres des-
truidos. Indeterminándose a 
sí mismo al punto de denegar 
toda identidad, el enunciado 
de Bartleby se sustrae de cual-
quier acumulación posible del 
sentido: 

Una abstención que no tuvo que 
ser decidida, que precede a cual-
quier decisión, que es, antes que 
una denegación, más bien una 
abdicación, la renuncia (nunca 
pronunciada, nunca aclarada) a 
decir algo –la autoridad de un 
decir– o también la abnegación 
recibida como el abandono del 
yo, el desistimiento de la identi-
dad, el rechazo de sí que no se 
crispa en el rechazo mismo, sino 
que abre al desfallecimiento, a la 
pérdida de ser, al pensamiento.9 

Lo que allí pueda pensarse 
como el desfallecer del pensa-
miento podría abrir tanto una 
larga discusión en torno a las 
posiciones de Derrida y Blan-
chot como un debate acerca de 

las distintas posiciones políti-
cas que la pasividad de Bart-
leby abre en influyentes re-
flexiones contemporáneas que 
asedian Consignas. En Bart-
leby lee Agamben la más in-
cisiva objeción al principio de 
soberanía10; Deleuze, el nuevo 
Cristo esquizofrénico11; Žižek, 
una política de la sustracción a 
la hegemonía12 y Negri y Har-
dt, el inicio de una política li-
beradora cuyo rechazo resulta 
peligrosamente vacío de conte-
nido13. Entre una a otra de las 
posiciones recién mencionadas 
emerge una gradiente que va 
desde la suspensión del anti-
guo sentido hasta la petición 
de un nuevo sentido que movi-
lice lo que acontezca tras la in-
terrupción. La pregunta políti-
ca que ahí se juega acaso no es 
tanto qué advenga tras la in-
determinación, sino cuánta de-
terminación, y cómo dibujarla, 

9	 Blanchot, Maurice. La escritura del de-
sastre. Caracas: Monte Ávila, 1987, p. 
22.

10	 Agamben, “Bartleby o de la contingen-
cia”, p. 67.

11	 Deleuze, Gilles. “Bartleby o la fórmula”. 
Preferiría no hacerlo. Bartleby el escri-
biente, de Herman Melville. Seguido de 
tres ensayos sobre Bartleby de Gilles De-
leuze, Giorgio Agamben y José Luis Par-
do. Valencia: Pre-Textos, 2011, p. 92.

12	 Žižek, Slavoj. Visión de paralaje. Bue-
nos Aires: Fondo de Cultura Económica, 
2006, p. 465.

13	 Hardt, Michael & Antonio Negri. Em-
pire. Cambridge: Harvard University 
Press, 2000, p. 203.



reseñas

268

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

en lo que debiese de constituir 
una nueva política. Quizás es 
Rancière quien más explícita-
mente ha pedido una política, 
no poco problemática, que dé 
ese paso14 hacia las plazas de 
Wall Street y pueda encarar 
los nuevos sentidos por venir:

Del encantamiento multitudi-
nario del Ser no se pasa hacia 
ninguna justicia política. La li-
teratura no abre ningún paso 
hacia una política deleuziana. 
No hay política dionisiaca. Y 
este mundo, por libres que sean 
sus piedras, es el muro ante el 
que se detiene la gozosa expan-
sión de los filósofos hijos de Dio-
nisio. Revancha, quizá, del viejo 
Eurípides, tan vilipendiado por 
Nietzsche, que ya había preve-
nido a los filósofos: Dionisio no 
quiere discípulos filósofos. No 
le gustan los filósofos, le gustan 
los burros nada más. Revancha 
también del Cristo frente a Dio-
nisio. El hermano sigue siendo 
Cristo o Bartleby, figura de in-
tercesor, si no de crucificado.15 

4. Resulta tan necesario 
pensar ese paso con figuras 
que ya no sean las de la her-
mandad -o bien, una inédita 
hermandad no cristiana- co-
mo hacerlo sin cerrar el mo-
mento de la indeterminación 
que revuelve las consideracio-
nes y considera las revueltas. 
Una estrategia para ello pue-
de ser el de leer, en las nuevas 
presentaciones de lo político, 
lo que allí se sustrae al saber 
ya constituido de lo que sería, 
o no, un sujeto político. Consig-
nas, libro que no hemos aban-
donado en instante alguno, 
arranca con el saber gramscia-
no del tiempo de los monstruos 
que se abre en el intervalo en-
tre uno u otro tiempo. Con-
tra un eventual teleologismo 
que pensase ese momento co-
mo un paso momentáneo hacia 
una humanidad plena, las con-
versaciones entre Oscar Ariel 
Cabezas y Miguel Valderra-
ma suponen una irreductible 
monstruosidad que asedia to-
da constitución histórica de lo 
humano. De este modo, mues-
tran que la tarea del pensa-
miento no es la de marcar su 
límite ante la animalidad, si-
no imaginar nuevas formas de 

14	 Habría que pensar, en efecto, en qué 
medida el rechazo a la multiplicidad allí 
presentado no es también, en la obra del 
pensador citado, cierta incomodidad con 
respecto a la posibilidad de pensar la li-
teratura sin la política. Esto es, de leer 
la inquietante presencia de la literatura 
desde otra noción de la política que la 
del reparto, y de abrir con ello, desde la 
afirmación de la melancolía, una forma 
de pensar la política y literatura más 
allá de una inmanencia en disputa. 

15	 Rancière, Jacques. “Deleuze, Bartleby 
	 y la fórmula literaria”. Papel Máquina 

no. 7, 2012, p. 77.



reseñas

269

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

habitar la monstruosidad que 
puedan anunciar nuevas for-
mas de humanidad. Valderra-
ma, en efecto, recuerda la ne-
cesidad, señalada por Alejan-
dra Castillo y Willy Thayer, de 
un nuevo bestiario revolucio-
nario16. En el impasse histórico 
de las distintas posiciones mo-
dernas del intelectual y el mi-
litante, deviene imprescindi-
ble una distinta afirmación de 
nuevas figuras para una polí-
tica que herede de modo pro-
blemático, valga la redundan-
cia, los pasados íconos de la iz-
quierda: 

Debemos cuestionar las figuras 
del juicio que han organizado la 
práctica y el pensamiento de la 
razón militante. Debemos cues-
tionar las figuras de lo anóni-
mo que aquí y allá se levantan 
como las figuras cardinales de 
esta razón política. Me refiero a 
esas figuraciones del heroísmo 
y la confrontación histórica que 
surgen con la revolución france-
sa y las revoluciones indepen-
dentistas en América Latina. 
Figuras como la del libertador, 
la del comandante o jefe de fac-
ción o bando.17

La imagen de Bartleby como 
monstruo capaz de desfigurar 
tales imágenes de la determi-
nación política reaparece una 
y otra vez, desde los primeros 
hasta los últimos intercambios 
inscritos en el libro que comen-
tamos. Si la historia de Moby 
Dick traza cierta impotencia 
de la historia de la caza balle-
nera que, según una curiosa y 
notable hipótesis de Melville, 
motiva la Independencia de 
Chile y la apertura de su “eter-
na democracia”18, Bartleby pa-
reciera ser el monstruo desde 
el cual insistir en los silencios 
de una eternidad harto desgas-
tada que lega una democracia 
de muchos documentos y es-
casas cartas. Pensar una crí-
tica a tal democracia a partir 
de Bartleby presenta una es-
trategia sugerente ante la es-
casa imaginación teórica de la 

16	 Cabezas, Oscar Ariel y Miguel Valde-
rrama. Consignas. Buenos Aires: Edi-
ciones La Cebra, 2014, p. 70.

17	 Cabezas y Valderrama, Consignas, p. 
100.

18	 Melville, Herman. Moby Dick. Or The 
White Whale. Boston: The St. Botolph 
Society, 1922, p. 107. Es sintomático, 
por cierto, que la crítica literaria en 
Chile no se haya preguntado, ni siquie-
ra desde las peores posturas positivis-
tas posibles, entre las relaciones de la 
escritura de Melville y la historia de 
Chile, lo cual habría de interrogarse 
partiendo por los hechos de que la histo-
ria de la ballena que narra el estadouni-
dense recoge cierto imaginario en torno 
a una ballena que antes ha recorrido las 
costas del Pacífico o de que Benito Cere-
no reescriba ciertos sucesos acontecidos 
frente a la costa del país.



reseñas

270

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

izquierda chilena contemporá-
nea, cuyos debates tienden a 
radicar inmediatamente en lo 
qué sí se prefiere hacer, para 
repensar los procesos de subje-
tivación política y constitución 
democrática en torno a la inde-
terminación. Contra la lógica 
de la autodeterminación que 
subyace a la concepción mo-
derna de la democracia y a la 
determinación neoliberal de la 
supuesta autodeterminación 
de las democracias del presen-
te, una democracia por la inde-
terminación abre la opción de 
pensar la política como el des-
mantelamiento, en común, de 
cualquier comunidad política 
instituida. Desde un “no” inde-
terminable, distinto a las pre-
determinadas opciones de un 
plebiscito que ya se ha deter-
minado a prolongar el orden 
instaurado por Pinochet, un 
pensamiento de la democracia 
como indeterminación, como 
autoindeterminación, desman-
tela y sutura cualquier identi-
dad supuesta en quienes allí 
comparecen. En esa línea, Ca-
bezas busca describir otra ma-
nera de concebir la política, en 
tanto insistencia en la sustrac-
ción a cualquier determinación 
del presente signado por sus 
fácticas posibilidades:

lucha por lo común es política 
de lo imposible porque se sus-
trae a la idea de que la políti-
ca es el arte de lo posible y, por 
lo tanto, a la idea de que la polí-
tica es el arte de los consensos. 
Lo imposible no tiene nada que 
ver con la utopía, por el contra-
rio, lo imposible es una catego-
ría de la realidad. Lo imposible, 
si quieres, es acoplamiento per-
manente e incesante de la mul-
tiplicidad heterónoma que hie-
re y disemina profundamente 
las estructuras de la juricidad 
del capitalismo; es, como había-
mos dicho antes, el destrabajo 
del trabajo de la dictadura del 
capital.19

5. Contra ese trabajo del 
derecho y el capital, Cabe-
zas lee la historia de Bart-
leby como alegoría del paro 
de la producción, particular-
mente como detención de la re-
producción de la escritura en 
tanto suplemento del orden ju-
rídico20. Ya en esa contextua-
lización deja entrever cierta 
inquietud por repensar a Bart-
leby desde cierta posición mar-
xista, con un marxismo harto 
singular que ha trazado tam-
bién en otros de sus textos so-

19	 Cabezas y Valderrama, Consignas, p. 
56.

20	 Cabezas y Valderrama, Consignas, p. 
29.



reseñas

271

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

bre las soberanías teológicas 
del Estado y el capital. En la 
ficción de Melville, se temati-
za el suplemento espectral del 
capital contra cualquier even-
tual materialismo de carácter 
economicista. Ya en el siglo 
XIX, en efecto, narra una his-
toria vinculada a cierta repro-
ducción inmaterial del capital, 
ante lo que responde con una 
política harto distinta a la or-
ganización determinada de la 
clase obrera. Antes bien, sos-
tiene Cabezas, Melville impri-
me una militancia acéfala, no 
del todo ajena al cristianismo, 
basada en el desencanto. Figu-
ra trágica y mesiánica, seña-
la que carece de cualquier po-
sible pulsión heroica, abriendo 
así la alternativa de una tra-
gedia sin heroicidad y un me-
sianismo sin mesías. Una his-
toria, por tanto, que no podría 
cerrar. En efecto, Cabezas lee 
su ficción como experiencia de 
la melancolía, lo cual marca, 
en términos políticos, tanto su 
rendimiento como su límite. Y 
es que en Bartleby, antes que 
política modernista, habría 
cierta tanatopolítica que roza, 
de modo narcisista y proble-
mático, con lo que rechaza. Su 
vida cuestiona el régimen de 
reproducción del capital, mas 
parece terminar confirmándo-

lo, al morir de modo pasivo en 
la cárcel, dejando un resto que 
no resta al orden de la econo-
mía política moderna. Puro ex-
terior del capital, confirma la 
exterioridad como muerte en 
un inalterado régimen del ca-
pital.	

Es claro que lo que inquieta 
allí a Cabezas no es que Bart-
leby no sea un personaje acti-
vo que pudiera tramar una ac-
ción colectiva y programática, 
entendida al modo de la mili-
tancia moderna. Antes bien, lo 
que parece políticamente limi-
tado es el paso de su resisten-
cia como desistencia a su final 
desistencia a la resistencia, la 
cual pareciera morir con una 
muerte que permite la conti-
nuación del orden que ha alte-
rado. Al determinar lo indeter-
minado a un solo personaje, la 
melancolía parece ser releva-
da por el duelo como régimen 
afectivo del capital. De ahí que 
Cabezas se pregunte, contra 
esa eventual determinación 
de la pérdida, por la chance de 
una política de lo imposible en 
torno a una melancolía sin ob-
jeto. Antes de cualquier pérdi-
da determinada, por tanto, la 
ética habría de suponer la au-
sencia de completitud del sen-
tido, y la política sería acaso la 
afirmación de esa sutura. Esto 



reseñas

272

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

es, una afirmación de lo inexis-
tente que no suponga su previa 
realidad, como podría hacer-
lo la melancolía por un objeto, 
sino la apertura a infinitas op-
ciones ante la ausencia de un 
objeto que se imponga. Sin esa 
política de la pérdida pareciera 
darse, para Cabezas, el riesgo 
de cierta pérdida de la política. 
De ahí su preocupación por un 
nuevo paradigma de la heroi-
cidad que pudiese partir desde 
algo como Bartleby, pero que 
habría de sustraerse del ses-
go ontoteológico que pudiera 
aún allí hallarse. Contra cual-
quier humanidad y sus respec-
tivas guerras y soberanías, las 
resistencias de nuevos héroes 
habrían de combinar la melan-
colía de Bartleby con Lenin y 
Levinas, señala Cabezas, para 
componer una resistencia que 
resista tanto al paradigma de 
la guerra soberana como a la 
buena conciencia ética. Este 
suplemento permite imagi-
nar las relaciones sociales a 
las que Bartleby rehúye des-
de la simultánea afirmación 
de la alteridad y el conflicto. Si 
Bartleby, por así decirlo, no se 
relaciona con los presentes en 
nombre de los ausentes, una 
nueva política de izquierda ha-
bría de enlazarse, sin lazo, con 
los ausentes, contra los pre-

sentes. Esto es, comenzar otra 
narración. Únicamente de ese 
abierto modo podría advenir 
lo que, según Cabezas, falta a 
Bartleby: una nueva lengua de 
la ficción política21.

6. “¡Bartleby, el comunis-
ta!” es lo que Miguel Valderra-
ma imagina como un buen tí-
tulo de lectura. Los signos de 
exclamación ahí insertos re-
sultan algo irónicos, al inscri-
bir una especie de entusiasmo 
por parte de quien lee, desde 
que arranca el libro, como sa-
ber de lo que no sobrevive ni 
se esfuerza por hacerse sobre-
vivir en otro, al punto que re-
sulta discutible imaginar cual-
quier heroicidad a partir del 
personaje en cuestión. Por este 
motivo, Valderrama lo pien-
sa como una figura, insopor-
table para la razón militante, 
de una política de la sustrac-
ción incondicional22. Bartleby 
no grita por nada ni por nadie, 
ni siquiera por sí mismo, acaso 
específicamente no por sí mis-
mo. En vida, por ende, ya no 
se deja pensar al modo de una 
voluntad activa por la vida. 

21	 Cabezas y Valderrama, Consignas, p. 
108.

22	 Cabezas y Valderrama, Consignas, p. 
137.



reseñas

273

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

Al morir lo que ya no vivía, 
su muerte no finaliza su inte-
rrupción, sino que hiperboliza 
la suspensión de cualquier so-
beranía que pudiese llevar a la 
acción. Antes que pensar aquí 
en un Bartleby más cerca de 
Levinas que de Lenin, parafra-
seando la posición de Cabezas, 
habría acaso que pensar en un 
Bartleby con Levinas mediado 
por Lenin y sin un Lenin me-
diado por Levinas. Se trata, 
por ello, de un rechazo infinito 
que deconstruye la idea de la 
revolución, y no porque renun-
cie a la revolución. De modo in-
verso, el problema está en que 
es la concepción moderna de 
la revolución la que puede re-
nunciar a la incondicionalidad 
por lo que no se deja determi-
nar23. Como Antígona, otro de 
los personajes recordados por 
Valderrama, Bartleby no po-
dría contentarse con ningún 
orden presente, por racional 
que se suponga su presencia. A 
diferencia de ella, su sustrac-
ción no se sitúa fuera del orden 
instituido, sino que se inscribe 
en la operatividad que pospone 

indefinidamente, sin combatir-
la directamente con alguna fi-
gura de la voluntad, y ese di-
latamiento es lo que instituye 
como un monstruo de la resis-
tencia al capital, con murmu-
ros que convocan a la lengua 
política que, según Cabezas, 
allí se ausenta.

En esa dirección, Valderra-
ma cuestiona la lógica de la 
supervivencia que anima las 
concepciones hasta hoy impe-
rantes de la militancia, las que 
suponen la promesa del rele-
vo del militante en el colectivo. 
Por ello, se distancia de una 
eventual lectura sacrificial o 
mesiánica de Bartleby, para 
pensarlo como quien interrum-
pe un régimen de creencia, en 
torno a una tensa militancia 
postmilitante24. Quizás en este 
punto resida la discusión que 
intentamos mostrar. Mientras 
para Cabezas el mesianismo 
de Bartleby lleva su rechazo 
a una fallida posición sacri-
ficial que podría determinar-
se teológicamente antes de la 
discusión política por lo inde-
terminado, para Valderrama 
su pasividad ya indetermina 
su propia posición, impidiendo 
cualquier teologización de su 

23	Pensada de esta manera, por cierto, la 
deconstrucción ha de pensarse a la iz-
quierda de cualquier discurso mesiáni-
co que suponga alguna chance, por leja-
na que parezca, de instituir, de manera 
efectiva, la justicia.

24	 Cabezas y Valderrama, Consignas, p. 
33.



reseñas

274

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

figura25. En esa línea, las nega-
ciones de Bartleby no lo llevan, 
siguiendo a Valderrama, a una 
cómoda posición dizque apolí-
tica. A la inversa, lo obligan a 
reinventar otras pasiones de la 
sustracción que ya no supon-
gan una filosofía de la historia 
de la victoria, ni mucho menos 
un sujeto o programa ya cons-
tituido a partir del cual inscri-
birse. La luctuosa negación de 
Bartleby, que acaso habría que 
leer con ciertas caracterizacio-
nes que Valderrama ha reali-
zado de Dittborn o Marchant, 
es la de quien interrumpe en 
la disputa por la hegemonía 
sin una verdad construida o 
por construir, en la interroga-
ción de los espacios en los que 
enuncia, sin renuncia, a su de-
nuncia.

7. Si lo monstruoso es, re-
cordando con el recuerdo de 
Miguel Valderrama de la de-
finición de Lucrecio, lo vivo 
que no halla su principio de 
reproducción en la vida26, po-
dría consignarse que Consig-
nas es un libro monstruoso. 
Las múltiples conversaciones 
entre los autores, a propósito 
de temáticas tan heterogéneas 
como necesarias, se dan el pla-
cer de una dispersión a la que 
muy poca justicia se le podría 
hacer en un tosco resumen. 
De ahí que nos haya parecido 
de mayor interés marcar al-
gunas tensiones con respecto 
al monstruo que asedia bue-
na parte de sutiles discusio-
nes que, como todo diálogo de 
interés, parte desde ciertos 
supuestos políticos y teóricos 
compartidos que difieren al re-
producir su vida sin un princi-
pio. Es decir, en los monstruos 
que inventan, a partir de la 
creatividad para pensar teóri-
camente nuevas figuras. Para 
imaginar tal tarea, resulta de 
interés recordar la lectura de-
leuziana de los bestiarios de 
Melville, en cuya obra el fran-
cés no solo halla a los monoma-
níacos que se sirven de la ra-

25	 Quizás habría también que pensar, 
contra la disyunción entre mesianis-
mo e indeterminación que comparten 
ambos autores, en un mesianismo ya 
indeterminado. Esto es, con otra lectu-
ra posible de Derrida, en una promesa 
que pueda ponerse en juego en la cons-
titución de un proyecto político, y que 
pueda, por ende, asumir el indetermi-
nado riesgo de darse, en nombre de lo 
indeterminado, cierta determinación. 
Lo cual supone, evidentemente, una 
discusión política sobre la izquierda en 
la coyuntura, en cuya ausencia residen, 
nos parece, tanto las virtudes como los 
límites del libro que comentamos.  

26	 Cabezas y Valderrama, Consignas, p. 
77.



reseñas

275

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

zón, y los hipocondriacos que 
quedan excluidos de la razón 
–como Bartleby–, sino tam-
bién a los profetas, compren-
didos como ambivalentes náu-
fragos de la razón: “Se aferran 
con tanto empeño a las ruinas 
de la razón, cuya integridad in-
tentan en vano restituir, por-
que han visto demasiado y lo 
que han visto les ha afectado 
irreversiblemente”27.

El ejemplo para Deleuze, 
dentro de la obra sobre la que 
hemos variado, es el abogado. 
Mas quizás, desde su descrip-
ción, parece posible pensar en 
el pensamiento como otra for-
ma de profecía que, contra el 
humanismo de aquel persona-
je, no se aferre tanto a ciertas 
ruinas de razón por restituir, 
optando antes por construir  
una incierta razón de las rui-
nas que no pueda partir del su-
puesto de restitución alguna. 
Si el abogado condena a Bart-
leby en nombre de lo razonable 
y Bartleby detiene el trabajo 
de la razón por el desastre que 
ha avistado, el pensamiento de 
la catástrofe, como contrapro-
fecía de los profetas progresis-

tas que aman a quienes conde-
nan, no puede sino insistir en 
pensar justamente por los que 
ha visto, y porque ha visto la 
imposibilidad de seguir, con-
tra el exceso de dolor, pensan-
do sin excesos. Desde una afec-
ción irreversible, podría así 
pensarse el trabajo de la teo-
ría que Cabezas y Valderrama 
como pensadores que, contra 
el neoliberalismo y sus nuevos 
profetas y viejas certezas, re-
cuerdan a viejos profetas para 
abrir sus incertezas. En tan-
to miembros de cierta genera-
ción que ha de seguir pensan-
do la monstruosidad de la vida 
y de la muerte del capital, re-
tomando el epígrafe antes ins-
crito, legan cartas que constru-
yen monstruosas maneras de 
resistencia que han de sobre-
vivir en los indeterminables 
tránsitos entre su pasado y 
su futuro, sin más –ni menos– 
militancia, o humanidad, que 
quienes, una y otra vez, haga 
la necesaria lectura de Consig-
nas: “Con mensajes de vida, es-
tas cartas se apresuran hacia 
la muerte. ¡Oh Bartleby! ¡Oh 
humanidad!”28.

27	 Deleuze, “Bartleby o la fórmula”, p. 80.

28	 Melville, Herman. Bartleby, el escri-
biente. Trad. Jorge Luis Borges. Santia-
go: Aire Libro, 2014, p. 80.



reseñas

276

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

Bibliografía

Agamben, Giorgio. “Bartleby o de la 
contingencia”. Varios Autores. 
Preferiría no hacerlo. Bartleby 
el escribiente, de Herman Melvi-
lle. Seguido de tres ensayos sobre 
Bartleby de Gilles Deleuze, Gior-
gio Agamben y José Luis Pardo. 
Valencia: Pre-Textos, 2011, 93-
136.

Benjamin, Walter. Libro de los Pa-
sajes. Madrid: Akal, 2005.

Blanchot, Maurice. La escritura del 
desastre. Caracas: Monte Ávila, 
1987.

Borges, Jorge Luis. “Hermann Mel-
ville: Benito Cereno / Billy Budd 
/ Bartleby, el escribiente”. Textos 
Cautivos. Madrid: Alianza, 1998.

	 —. “Prólogo a Bartleby”. Obras 
Completas. Tomo IV. Buenos Ai-
res: Emecé, 1996.

Deleuze, Gilles. “Bartleby o la fór-
mula”. Preferiría no hacerlo. 
Bartleby el escribiente, de Her-
man Melville. Seguido de tres 
ensayos sobre Bartleby de Gilles 
Deleuze, Giorgio Agamben y José 
Luis Pardo. Valencia: Pre-Tex-
tos, 2011, 57-92.

Derrida, Jacques. The Gift of Death. 
Chicago: University of Chicago 
Press, 1995.

Hardt, Michael & Negri, Antonio. 
Empire. Cambridge: Harvard 
University Press, 2000.

Lawrence, D. H. “Herman Melvi-
lle’s Typee and Omoo”. Studies 
in Classic American Literature. 
Nueva Delhi: Atlantic Publisher, 
1995, pp. 139-152.

Melville, Herman. Bartleby, el escri-
biente. Trad. Jorge Luis Borges. 
Santiago: Aire Libro, 2014.

	 —. Correspondance.  Evanston: 
Northwestern University Press, 
1993.

	 —. Moby Dick. Or The White 
Whale.  Boston: The St. Botolph 
Society, 1922.

Rancière, Jacques. “Deleuze, Bart-
leby y la fórmula literaria”. Pa-
pel Máquina no. 7, 2012, pp. 55-
77.

Tatián, Diego. Tentativas sobre 
Bartleby”. Varios Autores. Bart-
leby: preferiría no. Lo bio-políti-
co, lo post-humano. Buenos Ai-
res: La Cebra, 2008, pp. 107-124.

Žižek, Slavoj. Visión de paralaje. 
Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica, 2006.



277

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

A) Aspectos generales

Los escritos originales de escrituras americanas: revista del Depar-
tamento de Filosofía de la Universidad Metropolitana de Ciencias 
de la Educación deben reunir los siguientes criterios:

1.	Deberán tener el carácter de inéditos y no estar en proceso de 
evaluación o publicación en otra revista. 

2.	Los artículos deberán estar escritos en castellano. 
3.	Aparte de la autoría en la primera página, como se indica en el 

apartado B), el artículo no debe contener ninguna referencia a la 
autora ni a sus publicaciones de forma que se mantenga el ano-
nimato del artículo. Si se hace referencia a un texto de la autor/a, 
se ruega hacerlo en tercera persona.

4.	La extensión máxima de los artículos es de 12.000 palabras, in-
cluyendo el resumen, anexos, bibliografía y notas. Formato: Ti-
mes New Roman 12, interlineado doble. 

5.	Debe enviarse el original en formato Word (.doc) al correo electrónico  
escriturasamericanas@umce.cl 

B) Estructura de los artículos en el orden a seguir:

1.	Título del artículo centrado y en negrita. En la siguiente línea, 
derecha, el nombre de la autora y, debajo, la filiación institucio-
nal.

2.	Resumen de máximo 100 palabras y 5 palabras claves. 
3.	Traducción al inglés del resumen y de las 5 palabras claves. 
4.	Cuerpo del artículo:

a.	El artículo podrá contener apartados y sub-apartados, los 
cuales serán introducidos con caracteres árabes (1, 1.1, 1.2, 
2, etc.). No introducir formas especiales de párrafo, sangrado, 
márgenes, interrupción de párrafos, etc. Entre párrafo y pá-

NORMAS PARA LA RECEPCIÓN DE ARTÍCULOS



278

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

rrafo no se debe incluir un espacio en blanco, aunque sí entre 
apartados y subapartados. Cada párrafo debe iniciarse con un 
tabulador simple.

b.	Para destacar palabras o textos, utilizar siempre cursivas y/o 
entrecomillados. Nunca negritas, mayúsculas, versales, etc.

c.	Las notas deben ir a pie de página (nunca al final). Los autores 
se abstendrán de introducir cualquier código de formato.

d.	Las citas de 4 líneas o menos, no interrumpirán el texto e irán 
presentadas entre comillas, “”. El cierre de la cita será indica-
do con un punto final por fuera de la comilla y por fuera del 
número que indica la referencia: “”1. Las citas que sobrepasen 
las 4 líneas, se presentarán en un párrafo aparte, con la misma 
fuente, Times New Roman 12, pero con interlineado sencillo 
y sangrado 2 centímetros. En este caso no habrá comillas y el 
número de referencia cerrará la cita: .1

e.	Las referencias bibliográficas de todas las citas deben ir indi-
cadas con una nota a pie de página cuyo número se colocará 
antes del punto final en las citas que no sobrepasen las 4 líneas 
y después del punto final en las citas que sobrepasen las 4 lí-
neas. La referencia a nota a pie irá en Times New Roman 10, 
interlineado sencillo, y seguirá el siguiente formato:

Para artículo de revista:
	 Valdés, León. “Memorias de perro: animalidad y filosofía”. Cri-

ticón no 13, 1989, pp. 84-170.

Para libro:
	 Simondon, Gilbert. Imaginación e invención. Buenos Aires: 

Cactus, 2013, p. 20. 

Para sección o capítulo de libro:
	 Franco, Jean. “Pasando la mano ‘a contrapelo’ sobre el lomo 

de la historia”. En Moraña, Mabel (ed.). Para una crítica de la 
modernidad capitalista: Dominación y resistencia en Bolívar 
Echeverría. Ecuador y México: Universidad Andina Simón Bo-
lívar y DGE Equilibrista, 2014, pp. 247-258.

Para documento electrónico:
	 González, Horacio. “Crisis del humanismo”. En: http://www.



279

/ V
o

l. 1  N
º. 2  P

rim
a

v
era

 2016

pagina12.com.ar/diario/contratapa/13-280943-2015-09-05.
html. [Septiembre 2015]. (Esta última es la fecha de acceso a 
la página).

Para película:
Palomita blanca. Dir. Raúl Ruiz. Chile. Prod. Sergio Trabuco. 
1973. 

f. 	Si la referencia bibliográfica ya ha sido citada con anteriodad, 
se debe seguir la siguiente forma de citación:

Para autora, obra y página citada inmediatamente antes: 
Ibid.

Para autora y obra ya citada, pero diferente página: 
	 Irigaray, Yo, p. 45.

Para autora ya citada, pero obra diferente: 
	 Irigaray, Luce. Yo, tú, nosotras. Madrid: Cátedra, 1992, pp. 23-

57.
g. Si el artículo alude a alguna imagen que se incluya posterior-

mente como anexo, la imagen será aludida en el texto, entre 
paréntesis, de la siguiente manera: (Figura 1), y se anexará al 
final del texto, después de la Bibliografía, con su leyenda [ver 
6. Anexos].

5. Bibliografía
	 Todas las referencias bibliográficas deben presentarse en una 

sección especial al final del texto. La lista debe estar encabezada 
por la palabra “Bibliografía”, a la izquierda y en negrita. Todas 
las referencias bibliográficas, ordenadas alfabéticamente, deben 
seguir el formato de las notas a pie de página sin la indicación 
del número de página y cerradas con un punto final. No deben 
estar sangradas en la primera línea, pero tendrán sangrado en 
las líneas siguientes. Ejemplo:

	 González, Horacio. “De los encarcelados al libro ‘viviente’ de 
Gramsci”. En Cabezas, Oscar Ariel (ed.). Gramsci en las ori-
llas. Buenos Aires: La Cebra, 2015, pp. 45-62.



280

/ V
o

l.
 1

  N
º.

 2
  P

ri
m

a
v

er
a

 2
01

6

6. Anexos
	 Después de referencias bibliográficas se adjuntarán los anexos 

que sean necesarios. Si se incluyen imágenes, se insertarán con 
la opción específica del procesador de texto y estarán en formato 
jpg. Aparecerán centradas y con una leyenda que siga el siguien-
te formato: Figura X: Nombre de la autora de la obra/imagen. 
Nombre de la obra/imagen. Año de producción de la obra/ima-
gen. Descripción sintética de la obra/imagen. Lugar de exhibi-
ción.

	 Ejemplo:
	 Figura 1: Colvin, Marta. Pachamama. 1986. Escultura en 

piedra. Parque de las esculturas, Santiago de Chile.	  

***Importante: en caso de que el artículo sea aceptado, la autora 
del artículo se encargará de obtener los derechos de autor de las 
imágenes incluidas.

NORMAS EDITORIALES PARA RESEÑAS

- 	 Las reseñas no deben haber sido publicadas con anterioridad.

- 	 Los libros reseñados deben ser de filosofía, literatura, sociolo-
gía, antropología, estudios culturales, crítica literaria, ensayos, 
traducciones y reediciones de libros que signifiquen un aporte al 
debate crítico y la investigación de “escrituras americanas”.

- 	 Los libros reseñados deberán tener fecha de publicación del año 
en curso o de los dos anteriores.

- 	 El formato y el sistema de notas, citas y referencias bibliográfi-
cas deben seguir los mismos criterios que los artículos, según las 
normas generales de estilo de la revista.

- 	 Las reseñas deberán tener por título el libro que reseñan. No 
deben tener resumen ni palabras clave.

- 	 La extensión de las reseñas no podrá exceder las 3000 palabras.

- 	 Las reseñas para evaluación se enviarán a la dirección electróni-
ca de escrituras americanas: escriturasamericanas@umce.cl


