PERSPECTIVAS SOBRE LEON ROZITCHNER

ARTICULOS

Diego Sztulwark
Lo que saben los cuerpos,
amor e inmanencia en Leon Rozitchner

Silvia Dapia
La ‘sociedad sin padre’: Leén Rozitchner y la
btsqueda de una nueva subjetividad

Federico Pous

Rozitchner en el intersticio generacional.
Figuraciones de una conversacion inverosimil
entre el 2001 y el latinoamericanismo

Marcelino Viera
Del padre simbdlico a la carne putrefacta.
Puntuaciones sobre el complejo de Edipo

Pedro Guillermo Yagiie
Sobre la presencia de Merleau-Ponty en los
escritos tempranos de Leon Rozitchner

Rodrigo Karmy Bolton
Santificacion neoliberal. Para una arqueologia
teologica del capitalismo contemporaneo

COLABORACION

Geoffrey Waite

Lefebvre sin Heidegger.

El ‘Heideggerianismo de izquierda’
qua contradictio in adiecto

RESENAS

Emiliano Exposto
Alonzo Loza Baltazar
Hugo Herrera Pardo
Alejandro Fielbaum S.

escrituras
americanas

Revista editada por el Departamento de Filosofia de la
Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educacion

escrituras americandas

&

Vol.1
N° 2
Primavera
2016

escrituras
americanas

i

Vol.1 N° 2
Primavera 2016

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
SANTIAGO DE CHILE




eeaa /Vol. 1*N° 2¢ Primavera 2016

DIRECTOR
Oscar Ariel Cabezas (UMCE)

COMITE EDITORIAL

Andrés Ajens (UMCE)

Victor Berrios (UMCE)

Elizabeth Collingwood-Selby (UMCE)
Marcela Rivera (UMCE)

Willy Thayer (UMCE)

Editor asistente eeaa 1.2:
Pablo Pérez Wilson (Baruch College, EE.UU.)

escrituras americanas

Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educacion

Rector:
Jaime Espinosa Araya

Direccién de Extensién y Vinculacién con el Medio:

Luis Alfredo Espinoza Quintana
Fondo Editorial UMCE
Departamento de Filosofia
Director:

Mauricio Gonzalez Villarroel
Secretario Académico:

Claudio Ibarra Varas

Fono (56 2) 22412467

Avenida José Pedro Alessandri 774
Nufioa, Santiago de Chile

Correo electrénico: escriturasamericanas@umece.cl
Suscripcién y canje:
Biblioteca Central UMCE

Email: biblioteca@umce.cl

Disefio, diagramacién e impresién:
Grafthika Impresores

ISSN: 0719-3416 Version en linea
ISSN: 0719-3408 Versién impresa

Se permite la reproduccién parcial o
total citando debidamente la fuente.

CONSEJO EDITORIAL
Angel Octavio Alvarez-Solis
(Universidad Iberoamericana, México)

Belén Altuna Lizaso
(Universidad del Pais Vasco, Espana)

Palmar Alvarez-Blanco
(Carleton College, EE.UU.)

Elixabete Ansa Goicoechea
(Pontificia Universidad Catdlica de Chile, Chile)

Karen Benezra
(Columbia University, EE.UU.)

Luciana Cadahia (FLACSO, Ecuador)

Giuseppe Cocco
(Universidade Federal de Rio de Janeiro, Brasil)

Ivone del Valle
(University of California-Berkeley, EE.UU.)

Susana Draper (Princeton University, EE.UU.)

Eloy Fernandez Buey
(Universitat Pompeu Fabra, Espafia)

Alessandro Fornazzari
(University of California-Riverside, EE.UU.)

Veronica Gago (Universidad de Buenos Aires)

José Guadalupe Gandarilla
(Universidad Nacional Auténoma de México, México)

Carlos Illades

(Universidad Auténoma Metropolitana-Iztapalapa,
México)

Adriana Johnson

(University of California-Irvine, EE.UU.)

John Kraniauskas
(University of London-Birkbeck, Reino Unido)

Jacques Lezra (New York University, EE.UU.)

Denilson Lopes
(Universidade Federal de Rio de Janeiro, Brasil)

André Menard (Universidad de Chile, Chile)

Cristina Moreiras
(University of Michigan, EE.UU.)

Alejandra Osorio Olave
(Universidad Auténoma de México-Cuajimalpa)

Jorge Pavez (Investigador, Chile)

Maria Pia Lopez
(Universidad de Buenos Aires, Argentina)

Rebeca Peralta Marifielarena
(Centro de Investigaciones Sociales de la
Vicepresidencia, Bolivia)

Roxana Pey (Universidad de Aysén, Chile)

Antonio Rivera
(Universidad Complutense de Madrid, Espafia)

Salvador Schavelzon
(Universidade Federal de Sao Paulo, Brasil)

Diego Tatian (Universidad de Cérdoba, Argentina)

Esteban Ticona Alejo
(Universidad Mayor de San Andrés, Bolivia)

José Luis Villacanas
(Universidad Complutense de Madrid, Espafia)

Jorge Alvarez Yagiiez (Filosofo y escritor, Espafia)

americanas

escrituras americanas: revista del Departamento de Filosofia de la
Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educacion publica ar-
ticulos con arbitraje ciego por evaluadores externos y estd orienta-
da al desarrollo del conocimiento producido por distintos enfoques
y tendencias expresadas en los campos del saber de la filosofia, las
ciencias sociales, la sociologia, la etnologia, la antropologia, los estu-
dios culturales, la critica literaria y los estudios de cine. La revista
se da como objeto el espacio de la publicaciéon de articulos cientificos
inéditos y originales que contribuyan a abrir el debate y la discusién
informada en los distintos campos de las humanidades.

escrituras americanas asume la comprensién de las humanidades
como un campo transversal e interdisciplinar y, asi, como el lugar
donde el conocimiento de nuestras sociedades mundializadas se en-
tiende en un sentido amplio, democratico y plural. En efecto, su im-
pulso editorial clama por perspectivas abiertas a la posibilidad de
que la transversalidad del conocimiento pueda ser la herramienta
metodoldgica de produccién del saber en el contexto de sociedades
cada vez mas complejas e interconectadas por fenémenos mediaticos
y tecnologicos.

Consideramos que el lugar de la filosofia y la pregunta por la es-
pecificidad de la cultural y la politica no solo son modos de saberes
instituidos por la légica del mercado universitario, sino que, ademas,
deben orientarse a la posibilidad de activar modos de figuracién cri-
tica capaces de pensar la relacién entre produccién de conocimiento,
espacio universitario y sociedad.

escrituras americanas tiene como objetivo especifico tanto la produc-
cién de saberes cientificos como la problematizacién de las tramas
culturales, sociales y politicas del presente y de aquellos ecos —pasa-
dos y futuros— que le han dado forma a la actualidad, al poder, a los
modos hegemoénicos y contra-hegemodnicos de articulacién de la poli-
tica, la cultura y la economia. Como nuevas formas de aproximacién
a la complejidad de la cultura, la politica y el propio lugar que hoy
ocupa la filosofia dentro de las humanidades nuestra revista entien-
de la produccién de conocimiento como uno de los variados modos de
vinculacién con el medio académico nacional e internacional y, sobre
todo, como posibilidad de apertura a la “vida” de las sociedades en
curso.

escrituras americanas se propone promover el didlogo desde la com-
prensién cientifica del saber en el marco de sociedades cada vez més
planetarizadas por nuevos fenémenos que requieren de la infinita
labor de problematizacion, critica e interpretaciéon del mundo con-
temporaneo.



escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016

ARTICULOS
Diego Sztulwark

Silvia Dapia

Federico Pous

Marcelino Viera

Pedro Guillermo Yagiie

Rodrigo Karmy Bolton

COLABORACION
Geoffrey Waite

RESENAS

Emiliano Exposto

Alonzo Loza Baltazar

Hugo Herrera

Alejandro Fielbaum

34

63

89

118

149

189

229

242

255

263

“Lo que saben los cuerpos, amor e
inmanencia en Leén Rozitchner”

“La ‘sociedad sin padre’: Leén
Rozitchner y la buisqueda de una
nueva subjetividad”

“Rozitchner en el intersticio
generacional. Figuraciones de una
conversacion inverosimil entre el
2001 y el latinoamericanismo”

“Del padre simbdlico a la carne
putrefacta. Puntuaciones sobre el
complejo de Edipo”

“Sobre la presencia de Merleau-Ponty
en los escritos tempranos de Ledn
Rozitchner”

“Santificacién neoliberal. Para una
arqueologia teoldgica del capitalismo
contemporaneo”

“Lefebvre sin Heidegger. El
‘Heideggerianismo de izquierda’ qua
contradictio in adiecto”

Rozitchner, Leon: contra la servidumbre
voluntaria. Jornadas en la Biblioteca
Nacional. Buenos Aires: Ediciones
Biblioteca Nacional, 2015.

Alvarez-Solis, Angel Octavio. La
republica de la melancolia. Buenos
Aires: La Cebra, 2015.

raul rodriguez freire, ed.
Latinoamericanismo a contrapelo.
Ensayos de Julio Ramos. Popayan:
Editorial Universidad del Cauca, 2015.

Cabezas, Oscar Ariel y Miguel
Valderrama. Consignas. Buenos Aires:
La Cebra, 2014.



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Lo que saben los cuerpos, amor e
inmanencia en Leon Rozitchner

Diego Sztulwark

Investigador, Argentina

Resumen:

Este trabajo propone leer la obra de Ledén Rozitchner a partir de la
cuestién del saber de los cuerpos, el amor y la inmanencia en tres periodos
del desarrollo de su filosofia considerando tanto su evolucién conceptual
como las exigencias politicas y coyunturales. La tesis es que la filosofia de
Rozitchner es una escritura en guerra que apunta a descubrir su propia
eficacia en la necesidad de despertar nuevas fuerzas y afectos donde amor
e inmanencia funcionan como condensadores criticos. En la segunda parte
se aborda la polémica con el fil6sofo cristiano Conrado Eggers Lan, donde
Rozitchner desarrolla el contrapunto entre una filosofia marxiana y una

metafisica cristiana.

Palabras clave: Rozitchner, Marx, filosofia, inmanencia, cuerpos

Abstract:

This article interrogates the knowledge of bodies, love and immanence
in three distinctive periods of Ledén Rozitchner’s work by taking into ac-
count the evolution of these concepts and their direct relationship with
specific political and conjunctural demands. I propose that Rozitchner’s
philosophy is a kind of polemical writing that tends to discover its own
efficacy when confronted with the necessity of awakening new forces and
affects. In the first part of my essay, I propose love and immanence as two
important critical concepts in his work. In the second part I turn to the
polemic between Rozitchner and Christian philosopher Conrado Eggers
Lan in which Rozitchner develops a counterpoint between a Marxian phi-
losophy and Christian metaphysics.

Keywords: Rozitchner, Marx, philosophy, immanence, bodies

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 2-33
ISSN: 0719-3408



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

Para una sociedad de productores de mercancias, cuya relacién de
produccién generalmente consiste en estar en la relacién con los propios
productos en cuanto son mercancias, y por lo tanto valores, y en referir
sus propios trabajos privados unos a los otros en esta forma objetiva como
igual trabajo humano, el cristianismo, con su culto al hombre abstracto...
es la forma de religién més apropiada

—Karl Marx, El Capital

(Apropiada para qué?

—Ledn Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”

La lucha de clases, que no puede escaparsele de vista a un historiador
educado en Marx, es una lucha por las cosas dsperas y materiales sin las
que no existen las finas y espirituales. A pesar de ello estas Gltimas estan
presentes en la lucha de clases de otra manera a como nos representa-
riamos un botin que le cabe en suerte al vencedor. Estan vivas en ella
como confianza, como coraje, como humor, como astucia, como denuedo,

y actiian retroactivamente en la lejania de los tiempos. Acaban por poner
en cuestién toda nueva victoria que logren los que dominan. Igual que
flores que tornan al sol su corola, asi se empena lo que ha sido, por virtud
de un secreto heliotropismo, en volverse hacia el sol que se levanta en el
cielo de la historia. El materialista histérico tiene que entender de esta
modificacién, la mas imperceptible de todas.

—Walter Benjamin, Tesis 4, Sobre el concepto de historia

Con Leén Rozitchner la filosofia se sumerge de lleno en el sa-
ber de los cuerpos como fundamento. ;Qué saberes son esos, de
qué cuerpos se trata y por qué interesa encontrar un fundamen-
to en ellos? No nos formulamos preguntas que puedan encon-
trar una respuesta en el espacio de la teoria pura —esa pureza
ya nos desvia—, sino en una experiencia que hace de la escritura
una cierta afirmacién dentro de un campo estratégico. En otras
palabras: la filosofia a la que aqui referimos resulta inseparable
de una escritura que se sabe en guerra y que apunta a descubrir
su propia eficacia no en la mansa congruencia entre pensamien-
to categorial y mundo analizado, sino en la necesidad imperiosa
de despertar nuevas fuerzas, de suscitar afectos diferentes.

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

Antes que un esquema conceptual formalizado, amor e in-
manencia sefialan un movimiento resistente que habria que
poder captar en su tension especifica, mas que pensarlos como
piezas logicas o elementos retéricos funcionan como verdaderos
condensadores criticos. El amor es lo otro tanto del odio asesi-
no y la violencia criminal como de ese amor que los cristianos
hacen surgir de Cristo y que los burgueses conservan en su re-
lacién con el dinero. Este amor, que nos es dado en la primera
infancia, es derrotado en nuestro ingreso a la cultura. Y no lo
recuperaremos a través de una mediaciéon —la gracia de Dios,
el hechizo de las mercancias o el espiritu vuelto Estado— sino
en procesos efectivos de lucha. La inmanencia, completamente
desplatonizada en Rozitchner, funciona como un fondo vivido o
principio practico desde el cual se puede operar un corte y una
demarcacion con respecto de los modos trascendentes del amor,
modos que encuentran su punto de apoyo en las tecnologias de
dominio sobre las subjetividades. Ese deslinde permite trazar la
distincion entre saberes abstractos (que dicen) y saberes de los
cuerpos (que al decir transforman).

Sin pretensiones de exhaustividad, es posible diferenciar tres
periodos o0 momentos en el pensamiento de Leén Rozitchner. En
el primero, coincide su afirmacién inicial junto a la influencia
de la revolucién cubana, la emergencia de una nueva izquierda
y con la busqueda, en la Argentina, de un modo nuevo, ni “anti”
ni “pro”, de pensar el peronismo.

El segundo periodo se inicia con la derrota politica de las
izquierdas en el cono sur de América y con la necesidad de una
revision de los modos de pensar que han llevado a la derrota.
Periodo de exilio y dictaduras e intermedio histérico, en el que
se trata de buscar las armas intelectuales y morales para com-
prender la miseria de un periodo caracterizado por la extension
del terror militar. Este periodo no se distingue nitidamente del
que le sigue, ya que la reflexién sobre los efectos del terror y el
exilio sera una presencia permanente en la obra de Rozitchner.

Y alin asi vemos aparecer un tercer momento determinado
por una inmersién en lo subjetivo arcaico, que actualiza el pro-



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

blema de la critica de la religion y encuentra ahora, en la mate-
rialidad de lo materno ensofiado, un nuevo fundamento ausente
hasta entonces en el campo politico.

1. Un largo trayecto

La obra de Rozitchner puede leerse de un extremo a otro
como un esfuerzo por penetrar en este saber de los cuerpos y
por escribir a partir de alli, desde ese esfuerzo, desde ese saber.
El asunto ya comenzaba a plantearse con toda claridad en su
tesis doctoral sobre Max Scheler, convertida en libro a su vuelta
de Paris, Persona y Comunidad, y un trabajo escrito en Cuba
a comienzos de los anos sesenta, Moral burguesa y revolucion.
Rozitchner habia viajado como profesor invitado a la isla, donde
estreché lazos con el lider del peronismo revolucionario, John
W. Cooke, con quien discutiria tiempo después, en 1966, en su
célebre articulo “La izquierda sin sujeto” (publicado en la revis-
ta La Rosa Blindada), sobre la cuestion del liderazgo (“la forma
humana”) comparando las caracteristicas de Perén con las de
Fidel Castro. Cuestionaba alli el problema de la coherencia del
hombre y de la mujer de izquierda, resuelta en el plano pura-
mente simbodlico, sin enfrentar el problema de la persistencia del
poder burgués en el nivel de lo afectivo. En aquellos primeros
anos sesenta, la Revista de la Universidad de La Habana publi-
c6 otro articulo suyo, “La esencia del ser genérico en Marx”, una
lectura de los Manuscritos de 1844. Alli Rozitchner retomaba el
argumento del “ser genérico” alienado bajo el mando del capital
y recordaba los textos en los que el joven Marx proponia tomar
la relacién del hombre con la mujer como indice de realizacién
de esa esencia genérica humana. Como parte de este periodo do-
minado por la influencia de la revoluciéon cubana, Rozitchner es-
cribe Ser judio, una discusién con las posiciones de la Comisién
Tricontinental a propésito de cémo situarse frente a lo judio y el
conflicto de medio oriente del afio 1967.

Las categorias que aparecen con insistencia en este periodo:
cristianismo, judaismo, peronismo, izquierda y revolucién, son
todas categorias histéricas que intentan elucidar, en el campo

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

politico, el problema de la relaciéon entre saber y afecto tal y
como aparecen en relacién con la verdad. En otras palabras:
;,concebimos el problema de la verdad como producto de una
“revelacién”, o se plantea el problema del acceso al conocimiento
como elaboracién ligada a la praxis humana? La activa parti-
cipacion de Rozitchner en las primeras revistas de la llamada
“nueva izquierda argentina” —ademas de la ya nombrada La
Rosa Blindada, en Contorno (revista de la que formaba parte)
y su colaboracién inicial con Pasado y Presente—, confirman el
modo de proceder de Rozitchner: se trata de articular una se-
rie de problemas fundamentales sobre el vinculo entre saber
y potencia a proposito de coyunturas histérico-nacionales bien
determinadas. A esta secuencia pertenece la polémica con el
profesor de historia de la filosofia antigua, Conrado Eggers Lan,
sobre el caracter antagdnico entre las concepciones del amor
cristiano y marxista.

1.1 La polémica con el cristianismo

La polémica se inicia con un articulo que Rozitchner publica
en la revista Pasado y Presente' criticando una entrevista que
el centro de estudiantes de la Facultad de Filosofia y Letras
le habia hecho recientemente al profesor Conrado Eggers Lan?.
El interés por estos viejos escritos es multiple. En el texto mas
significativo de la polémica, “marxismo y cristianismo”, Rozitch-
ner despliega, en una argumentacién intensa, una via de pen-
samiento alternativo al de la metafisica en la que abrevan por
igual el cristianismo y la burguesia. La critica de Rozitchner re-
plantea el problema de la coherencia conceptual a partir de una
nocién de coherencia afectiva, en la cual los sentimientos juegan
un papel fundamental en la conexién con los objetos, los cuer-

! Rozitchner, Leén. “Marxismo o cristianismo”. Pasado y Presente. Revista trimestral de
ideologia y cultura, aio 1. no 2-3, Julio-Diciembre 1963, pp. 113-133. En Pasado y Pre-
sente: edicion facsimilar, Tomo I, Primera época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones
Biblioteca Nacional, 2014, pp. 163-183.

2 “Cristianismo y marxismo. Reportaje al profesor Eggers Lan”. Correo de C.E.F.Y.L. no
1. 2, Octubre 1962, pp. 1-2. Departamento de prensa y difusiéon CEFYL-FUBA. Publi-
caci6én del Centro de Estudiantes de Filosofia y Letras, Buenos Aires.



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

pos y las relaciones sociales. Esta via no dejara de desplegarse
hasta concretarse, hacia el final de su vida, en la formula de un
materialismo ensofiado. Un interés adicional de este texto, uno
de los menos leidos y conocidos de Rozitchner, es su cardcter de
temprano antecedente de su reflexion de los afios noventa sobre
Agustin y la cuestién cristiana. Leer hoy “marxismo y cristia-
nismo” permite interrogar en radicalidad la actualizacién de lo
cristiano como pretendida alternativa al neoliberalismo, sobre
todo a partir de la fuerte iniciativa politica del recientemente
consagrado Papa argentino.

A esta polémica dedicaremos toda la segunda parte del pre-
sente articulo.

1.2 Mas alla del individualismo burgués

Durante los anos setenta, Rozitchner se sumerge de lleno
en los problemas que la dominacién capitalista conlleva para
la consumacién del proyecto revolucionario en la Argentina. No
se trata s6lo de la denuncia de la desposesion material que el
capital realiza sobre la riqueza social producida por el trabajo,
sino también de una desposesién subjetiva sin la cual la otra,
la objetiva, no seria viable. Movido por esta preocupacién, en el
ano 1972 publica su voluminoso libro Freud y los limites del in-
dividualismo burgués, donde intenta comprender la trampa que
la burguesia instala en el sujeto articulando simultdneamente
el dominio social (una distancia exterior y objetiva) y el someti-
miento individual (una distancia interior y subjetiva). Bajo los
efectos de una serie de insurrecciones producidas hacia finales
de la década de 1960 —muchas de ellas célebres como el “cordo-
bazo” y el “viborazo’— y ante la respuesta del régimen, que acu-
de al ejército de “ocupacion nacional” —como escribe Rozitchner
en el proélogo del libro— se trata de leer a Freud con Marx para
desarmar esta trampa que paraliza la eficacia de los militan-
tes (esta articulacién serd pensada en abierta confrontacién con
las tesis objetivistas de la historia como “procesos sin sujeto”,
presente en el entonces influyente estructuralismo de Louis Al-
thusser), desplegando un psicoanalisis politico.

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

Durante la segunda mitad de los anos setenta, con la derrota
politica que interrumpe estos proyectos, y ya exiliado en Ca-
racas, Rozitchner se propone penetrar en las relaciones entre
politica, guerra y subjetividad buscando profundizar su com-
prension de aquello que en la practica revolucionaria es causa
de una ineficacia en el orden de la confrontacion militar de las
fuerzas. Son los anos de reflexion sobre Clausewitz, y de descu-
brimiento del paradigma de la guerra como criterio de eficacia
—mas exigente y menos permisivo que el de las ciencias sociales,
donde el error se perdona y el acierto no implica victorias colec-
tivas. En su lectura del tedrico prusiano, Rozitchner descubri-
ra—y asi lo expone en su curso en México sobre Freud y Marx,
publicado luego bajo el titulo Freud y el problema del poder— un
encuentro inesperado con aquello que habia vislumbrado afios
antes leyendo a Freud.

Tanto en Clausewitz (su teoria del duelo) como en Freud (su
teoria del edipo) Rozitchner encuentra una comprension radical
del papel de la resistencia y del enfrentamiento como clave de
lectura de una subjetividad que va mas alla del individualismo
burgués. La experiencia de un enfrentamiento imaginario in-
fantil en el edipo freudiano registra una experiencia inicial del
antagonismo, que no se borra del todo por el hecho de terminar
en derrota —lo que explica la docilidad con que los sujetos ingre-
san a la cultura—, y actiia como fondo, inicial y lejano, que toda
resistencia adulta actulizara, otorgando eficacia material a sus
actos en el campo politico. Al borramiento de esta experiencia
de un enfrentamiento inicial, le corresponde el distanciamiento
entre mundo subjetivo y politica efectiva que Rozitchner repro-
chara al psicoandlisis de Lacan.

Del mismo modo, el descubrimiento de la tregua en la teoria
de la guerra de Clausewitz conlleva un descubrimiento de la
resistencia y de la politica que la guerra, entendida como duelo
entre jefes, no permitia comprender: “la politica aparece enton-
ces como resultado de una guerra anterior que abre al campo
de la paz”, destruyendo la apariencia de una guerra separada
de lo politico. La tregua que se abre a la politica no es sino “la



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

continuidad de un enfrentamiento que la guerra dej6é pendien-
te”, tregua que sera aprovechada por las fuerzas resistentes o
que las mantendra adormecidas: estas alternativas definen dos
tipos de politicas?®.

Rozitchner enfrenta durante este segundo periodo el pro-
blema de la comprensién del borramiento de lo resistente-sub-
jetivo, sin el cual cualquier coherencia constituida en el nivel
puramente simbdlico intelectual carece por completo de poten-
cia transformadora. En este contexto, la lectura de Clausewitz,
desarrollada en su libro Peron, entre la sangre y el tiempo, le
permitira elaborar un paradigma de la guerra como clave de
pensamiento de lo politico capaz de enfrentar el peso de suce-
sivas coyunturas, desde la guerra de las Malvinas hasta las
1deologias del consenso correspondientes al periodo de “transi-
ci6on democratica” y, ademas, le dard nuevas claves para leer
retrospectivamente las causas de la derrota politica y militar
del peronismo y las izquierdas. Junto a la idea de tregua, la
elaboracién de la “defensiva estratégica” pasa a adquirir un pa-
pel fundamental en su critica de la “violencia de derecha” (que
abarca a las organizaciones revolucionarias armadas de la épo-
ca anterior), no a partir de un llamado abstracto al desarme
frente al orden vencedor, sino a través de la demarcacién de
unos contrapoderes, una contraviolencia poseedora de conteni-
dos practicos y morales especificos, y antagonicos respecto de la
violencia asesina.

La arquitectura filoséfica de este segundo periodo se vuelve
del todo explicita en el prologo de Perén —texto escrito a fines de
diciembre de 1979- en el cual se hace mas evidente el esfuerzo
tedrico por encontrar en la tradicién instrumentos aptos para
revertir el peso de la derrota, que es el peso del terror en el pais,
y abordar un pensamiento diferente sobre la guerra, la politica
y la subjetividad. Esos fundamentos resistentes seran rastrea-

3 “Clausewitz y Freud: la guerra y el poder. El duelo como esencia del conflicto”. En
Rozitchner, Leén. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Losada, 2003, pp. 159
y 160. En el mismo libro se exponen sus ideas sobre Freud.

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

dos en una poderosa relectura de Maquiavelo, Spinoza*, Clau-
sewitz, Marx y Freud. En ellos Rozitchner encontrara soporte
para comprender los efectos paralizantes e individualizantes
del terror pero, sobre todo, para reencontrar la inmanencia con
los saberes del cuerpo como indice de activacién de la resisten-
cia como experiencia que liga lo individual con los contrapode-
res colectivos.

La intensidad de esta reflexién se prolongara luego al menos
hacia tres direcciones: en la escritura de su libro sobre Simén
Rodriguez, en la que lo plebeyo y lo anticolonial aparecen como
oportunidad de un segundo nacimiento (en contraposicion nun-
ca del todo explicitada con el peronismo); en su libro sobre la
guerra de las Malvinas, en donde expone sus razones para no
apoyar la aventura encabezada por las fuerzas armadas, en po-
lémica con buena parte de la inteligencia de la izquierda argen-
tina en el exilio mexicano en donde se trata el problema nuclear
de las fuentes de la coherencia politica; y sus cursos, ya citados,
de inicios de la década de 1980, en México, sobre Freud, Marx
y Clausewitz. La guerra y el exilio, temas con los que volvi6 al
pais, fueron motivo de varios articulos publicados en la revista
Controversia®.

1.3 Fin del exilio

De vuelta al pais, Rozitchner retoma la actividad docente en
la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos
Aires (en los afios noventa sera candidato a rector) y como inves-
tigador en el CONICET. Son los afios que la politologia llamdé de
“transiciéon democratica”, de fortalecimiento de los organismos
de derechos humanos y de claudicacién del gobierno de Alfon-

Sobre las referencias de Rozitchner a Spinoza volveremos luego. Bellamente evocado
en el prélogo del Perén, queda excluido luego en Freud y el problema del poder. Sin
embargo, en sus clases en Caracas Rozitchner daba un curso sobre el Tratado teolégico
politico, leido en el contexto de lo que entonces se llamaba el “tercer mundo”. En su
obra posterior, Spinoza no dejara de volver, se multiplicaran las referencias sueltas,
pero no habran desarrollos sistematicos.

Ver: Gago, Verdnica. Controversia: una lengua del exilio. Buenos Aires: Ediciones Bi-
blioteca Nacional, 2012.

10



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

sin, que habia dado lugar a los juicios histéricos a la cipula de
la dictadura militar y luego a una serie de leyes de impunidad
que amplié el posterior gobierno neoliberal de Carlos Menem.

Inmerso en ese clima, Rozitchner public6 una serie de arti-
culos sobre los efectos del terror sobre la naciente democracia,
denunciando en particular el papel de la ctipula de la iglesia ca-
tolica en la represién. Muchos de esos textos fueron publicados
como ponencias o articulos en diferentes revistas, y otros fueron
apareciendo en el diario Pdgina/12. Los primeros dieron lugar
al libro Las desventuras del sujeto politico, y los segundos a El
terror y la gracia.

Por esos afios comenzaba ya a aparecer la cuestién de lo ma-
terno como clave para comprender la determinacién del campo
de lo politico-imaginario en abierto antagonismo con el terror,
cuyo fundamento subjetivo funcionaba en coalicién con la pala-
bra divina de la “madre” iglesia que inspiraba a la mano asesi-
na. Las madres de la Plaza de Mayo aparecen en su lucha de
aparicién con vida de sus hijos y nietos desaparecidos como se-
nalando la verdad del proyecto de la dictadura y del neolibera-
lismo que se extenderia en el pais y en la regién. La ciudadania
no debia entenderse en un reconocimiento simbdlico-legal, de
tipo formal, sino como desplegdndose a partir de un reconoci-
miento de la materialidad efectiva de los cuerpos, que tanto el
terror militar como el econdémico destruian.

1.4 El retorno de lo teolégico politico

Durante los anos noventa, anos de pleno menemismo y de
desaparicién del llamado campo socialista, Rozitchner escri-
be un asombroso trabajo de analisis de las Confesiones de San
Agustin: La cosa y la cruz. Buscaba comprender alli la eficacia
de larga duracion de la subjetivacién cristiana, que en la coyun-
tura de la fusién romana entre catolicismo e imperio dio lugar
a una innovacién en las formas de sometimiento politico, crean-
do tecnologias capaces de interiorizar del terror en los sujetos,
alcanzando un nivel de penetracién inédita en la conformacién
del campo afectivo e imaginario. Esta historia larga de la domi-

11

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

nacién es la que, perfeccionada y mutada con el origen del modo
de produccién capitalista, dara lugar al fendmeno de la contem-
poranea globalizacién del capital cuya clave atn conserva.

Esta inmanentizacién de la dominacién produce un verda-
dero corte y funda un nuevo tipo de ser en el que se reformula
la dialéctica entre resistencia interna y ley del poder teolégico
o politico estatal como viniendo del exterior. Precisamente la
crueldad de los poderes cristianos consiste, para Rozitchner, en
la creacién de una interioridad subjetiva en la que ellos se ins-
criben para controlar desde alli lo que los sujetos experimentan
como verdad. Rozitchner encuentra en la confesién agustiniana
el documento mas elocuente en lo que a la conversién subjeti-
va cristiana concierne. En ella, el fundamento materno de una
afectividad resistente sera trastocado en lo mas hondo y en su
lugar se constituird un poder masculino y abstracto, un Dios
universal cuya esencia consiste en la incesante degradacién de
la materia sensible, a favor de un Logos Espiritual, descualifi-
cante y cuantificador, que a la larga se concretara en el mando
de la ley del valor sobre los cuerpos trabajadores. Lo que Rozit-
chner elabora, desde entonces, es la logica de esa transmutacion
del amor materno como saber de cuerpo y légica ensoniada y
primera del sentido, en materialidad devaluada al servicio de
un dios masculino e inmaterial, Gnico y universal; de un orden
que aunque secularizado, se seguira rigiendo de acuerdo a estos
patrones.

1.5 Marx y la infancia

Vemos entonces hasta qué punto la obra de Rozitchner va
produciendo saltos sin abandonar el problema de la “forma hu-
mana”, presente ya en “La izquierda sin sujeto”, y en sus obras
sobre Freud o Perdon. Lo que se introduce ahora es la larga
duracidn, la persistencia de una subjetivacién cristiana sin la
cual la misma constitucién del capitalismo probablemente no
habria sido posible. En sintesis: la condicién de posibilidad de
la explotacién social es la separacién inherente a la subjetiva-
cién cristiana entre una dimensién material-devaluada y una

12



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

inmaterial-jerarquizada que obra como razén tltima y medida
de todo intercambio. Las categorias que en la obra de Marx son
fundamentales, como valor de uso y valor de cambio, no proce-
den simplemente de una légica econémica y de un tipo de saber
cientifico moderno capaz de describirla, sino que expresan el de-
sarrollo de una esencia de la separacién que se ha cristalizado
como institucién, regla y mando. No es posible comprender el
poder del dinero sin aquello que Marx ensefia en el pasaje so-
bre el fetichismo de la mercancia y su secreto: que la conciencia
tedrica del sujeto critico que penetra en la dindmica del capital,
permanece impotente en su deseo de transformacién del orden
del capital ante la eficacia magica que reviste a las cosas sensi-
bles de poderes suprasensibles. El secreto de la forma mercantil
se encuentra en su premisa: el modo separado, cristiano, de pro-
ducir mujeres y hombres.

Rozitchner vuelve entonces a leer a Marx y escribe sobre él
cosas importantes, sobre todo en dos articulos (“Marx y la infan-
cia” y “La cuestion judia”) recogidos luego en su libro Marx y la
infancia®. Para Rozitchner, Marx aparece ahora en el corazén
mismo de la reflexién sobre el trato que la cultura hace de esa
materialidad a la vez real e imaginaria de lo materno. Sin una
comprensién de este nivel originario, perdemos el registro de la
razén que preside la producciéon de humanos. Lo materno y la
infancia aparecen como la instancia en la que se juega el acceso
a la comprension de la clave méas radical: la de una materialidad
ensofiada de la que se desprende un sentido sentido, que no se
deja envilecer ni doblegar, en abierto antagonismo con la arqui-
tectura de un orden que devalta el sentido sensible del cuerpo y
lo subsume a un principio o logos abstracto.

En ese antagonismo entre un sentido ensonado y otro pa-
triarcal, colonial, inmaterial y cuantitativo se pondran en jue-
go las cuestiones politicas fundamentales: la definicion de los
géneros y la sexualidad; el valor del cuerpo sensible en el tra-

6 Rozitchner, Leén. Marx y la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional,

2015, pp. 23-97 y 141-201.

13

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

bajo; el entero sistema de criterios y valores para jerarquizar
poblaciones y modos de pensar y conocer. Marx se ha enfrentado
abilertamente con esta esencia cristiana en su texto Sobre la
cuestion judia, texto de juventud que Rozitchner lee ahora en su
madurez retomando sus trabajos sobre los Manuscritos de Pa-
ris. Si algo es criticable en Marx, escribira Rozitchner, es pues
su incapacidad para mantenerse firme en la elaboracién de un
concepto de “esencia genérica”’ que hubiera permitido, de ser de-
sarrollado, romper con la racionalidad cientifica, ella misma de
fondo cristiano. Ese desarrollo, que Marx perdié en el camino,
reaparecera en Rozitchner en su libro El materialismo ensona-
do, compilaciéon de ensayos de algunos de sus ultimos escritos
entre los que se encuentra “La mater del materialismo histori-
co. De la ensofiacién materna al espectro patriarcal”’, que Rozit-
chner imaginaba como introduccién a su “Marx y la infancia”.

1.6 La critica y la religion

Rozitchner parece haber retomado por su cuenta aquella for-
mula feuerbachiana del jovencisimo Marx segtn la cual la criti-
ca de la religién contiene las premisas de toda critica. La critica
no puede quedar reducida al nivel sociolégico del andlisis, sino
que debe indagar en el inconsciente mitolégico, en la estructura
de origen religioso que llegaran a elucidarse a partir de lectu-
ras sintomaticas de sus textos teoldgicos fundacionales. Aden-
trarse en esa mitologia supone una analitica —incluidas todas
las evocaciones freudianas que tiene esa expresion— del tipo de
condensacién afectiva que domina la razén tltima del orden de
nuestras sociedades, por mas que se trata, como las nuestras, de
sociedades racional-cientificas, es decir: laicas y capitalistas. Su
interés por el mito cristiano se justifica enteramente al interior
de esta problematica.

Segun Rozitchner, en la medida en que el fondo mitolégico de
nuestra cultura globalizada viene determinado, por la esencia
cristiana, cuyos principios fundados en la separacién son des-
plegados (esto mismo decia Nietzsche en su Genealogia de la
moral) no ya solo por la religion sino fundamentalmente por la

14



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

racionalidad cientifico-técnica, y que el fracaso socialista mues-
tra que no es posible enfrentar esta realidad desde una com-
prension limitada de la politica, reducida a saberes sociolégicos
y a medidas econémicas, se tratard, en sus ultimas intervencio-
nes, de releer la entera tradicidén critica contra Descartes, He-
gel y Heidegger, buscando en la infancia y en lo ensonado un
fundamento perdido por completo en la practica politica de las
izquierdas y para la tradicion filoséfica que triunfa en la uni-
versidad (existen apuntes criticos de Rozitchner en sus archivos
de la obra de Derrida, Deleuze, Levinas, Agamben, Lacan, La-
clau, Ziiek), pero presente de modo fragmentario en mitologias
no cristianas dispersas en el territorio latinoamericano.

1.7 Coyuntura kirchnerista

Durante el periodo posterior a la crisis del 2001, ya en pleno
kirchnerismo, Rozitchner ensayd aproximaciones a la coyuntu-
ra a partir de las claves de lectura que venia elaborando. Dos
textos muy diferentes entre si revisten particular importancia
en este sentido. El primero de ellos es una intervencién a pro-
posito de la polémica —conocida como la polémica del “no mata-
ras”— provocada en torno a una carta escrita hace una década
por el filésofo Oscar del Barco, en la que se convocaba a una
reflexion sobre la violencia revolucionaria de los afios sesentas y
setentas. Publicado por primera vez en la revista El ojo mocho,
el articulo de Rozitchner “Primero hay que saber vivir, del vivi-
ras materno al No mataras patriarcal”’, ataca el empleo del “no
mataras” biblico (y levinasiano) como regulador del problema
de la violencia politica a la vez que propone una lectura critica
de las organizaciones de la izquierda armada en la Argentina,
a partir de la nocién de violencia de derecha y contra-violencia
(o violencia de izquierda). La diferencia entre ambas violencias,
argumenta alli Rozitchner, se funda en el tipo de realidad sen-
sible que cada una de ellas moviliza: mientras la violencia del

7 Rozitchner, Leon. Levinas o la filosofia de la consolacién. Buenos Aires: Ediciones Bi-
blioteca Nacional, 2013, pp. 161-203.

15

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

poder realiza las categorias cristianas (la degradacién del cuer-
po sensible), las de la economia politica (subordinacién de toda
dinamica vital a la valorizacion del capital) y las del individuo
separado (los otros aparecen como dato segundo respecto de la
propia existencia), la contra-violencia invierte los términos. Se
trata de un contrapoder que valoriza lo corporal sensible (y por
tanto no apunta al sacrificio propio ni ajeno), trastoca los valores
de productividad de la economia (y por tanto no reproduce rela-
ciones de competitividad y utilitarismo) y parte de la presencia
de los otros como premisa y no como momento secundario. Los
fundamentos de la critica de la violencia asesina hacen juego
con los de la experiencia de lo materno ensonado, para refutar
a las filosofias del consuelo (la referencia critica a la filosofia de
Levinas es constante en el texto) y a las posiciones nihilistas
que parten de la inexistencia de fundamento para la rebelion.

El segundo de estos textos es una larga entrevista que le
realizé el Colectivo Situaciones®, en la cual se exponen las po-
siciones politicas adoptadas por Rozitchner frente al gobierno
de Néstor Kirchner. En la conversacion, Rozitchner comenta el
conocido episodio en el cual el entonces presidente argentino
ordena al jefe del ejército descolgar el cuadro oficial del General
Videla exhibido en la ESMA, simbolo maximo del genocidio.
Rozitchner conferia a esa escena un valor fundante e incon-
cluso. Veia en el gesto de Kirchner una denuncia sin vuelta
atras de la complicidad que el poder politico habia adquirido
con el terror militar en la represién de las fuerzas populares, a
lo largo de décadas y, al mismo tiempo, senalaba que ese gesto
s6lo encontraria una efectuacién material amplificante si daba
lugar a un desmontaje de la fenomenal concentracién de la pro-
piedad que tuvo y tiene en ese terror su condicién excluyente
de posibilidad.

8 “Cuando el pueblo no se mueve, la filosofia no piensa”. En Colectivo Situaciones, Im-

passe: dilemas politicos del presente. Buenos Aires: Tinta Limén, 2009, pp. 95-134.

16



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

1.8 Vitalismo del pensamiento

La filosofia de Ledén Rozitchner se despliega como una serie
de reacciones coyunturales a diversos acontecimientos, una se-
rie de intervenciones a propésito de las cuales se despliega una
densa trama conceptual y literaria, y no como una categorial
que va ajustando su sistematicidad en el espacio que la acade-
mia ofrece como lugar separado de la vida practica. Ese rasgo
coyuntural no define en Rozitchner un ambito especializado de
su pensar, como podria ser la filosofia politica, sino un tono vital
que desborda géneros y formatos, y cuestiona la necesidad de
toda separacién entre el pensador, lo pensado y la situacién que
lo implica y lo fuerza a pensar. Esta intensidad del pensamiento
de Rozitchner, la cara vivida del saber del cuerpo en quien lee
y escribe, constituye una de las riquezas mas evidentes de su
obra. Este vitalismo de pensamiento ha dado lugar a notables
desproporciones® entre los motivos puntuales que lo motivaban
a escribir, y la enorme movilizacién de energias intelectuales
que ponia en juego en cada uno de sus escritos. Esta despropor-
cién hace sospechar que hay un caudal de pensamiento en sus
textos que no se agota ni queda circunscripta a las situaciones
especificas que lo motivaron. De hecho, muchas de sus premisas
argumentales siguen mostrandose activas en relacién con pro-
blematicas que no traté de modo directo.

En el caracter resistente del saber de los cuerpos hay claves
de las que otras filosofias del post-fundacionismo carecen para
pasar del diagndstico cultural y la racionalizacion sociologica de
procesos a una analitica y un deseo de activar afectos y enfren-
tar todo aquello que obstaculiza la constitucién de fuerzas. En

9 De esas desproporciones se quejaba en su momento Eggers Lan. ;jTantas paginas y

paginas de densa escritura para discutir con una breve entrevista que no pretendia
desencadenar semejante farrago argumentativo? Esa desmedida, esa inmoderacion es,
sin embargo, el indice méas contundente de un exceso de pensamiento, de un caracter
intempestivo de su argumentacién, de un movimiento de las ideas que lleva siempre
mas all de la situacién histérica puntual y conecta, o puede conectar productivamente
con problemas y situaciones que no eran las que se proponia discutir en su momento.
Un ejemplo posible surge al pensar en los discursos de Francisco/Bergoglio mientras
leemos la argumentacion de Rozitchner contra Eggers.

17

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

las nociones de amor e inmanencia de Rozitchner —en las que
el saber del cuerpo no es tema de tesis sino operatoria afectiva—
hay un potencial problematizador del que carecen las filosofias
que mejor nos ayudan a comprender la arquitectura de las so-
ciedades de control, post-represivas, o de seguridad que teoriza-
ron Deleuze y Foucault.

2. Amor cristiano. Amor en Marx

En lo que sigue comentaremos el texto principal de la polémi-
ca con Eggers Lan, no para mostrar que en ese texto temprano
ya estaria todo dicho ni para producir hipdtesis criticas sobre
continuidades y rupturas en su obra, sino para rastrear, en un
texto inicial y contundente de Rozitchner —que fue reeditado
muy recientemente!’— la relevancia que el amor y la inmanen-
cia poseen desde el comienzo en la problematica del saber de los
cuerpos.

2.1 Eggers Lan

En una entrevista concedida a la revista del centro de estu-
diantes de la Facultad de Filosofia y Letras de la UBA", el pro-
fesor Conrado Eggers Lan, antiguo fundador de la Democracia
Cristiana con la que habia roto politicamente, argumentaba a
favor de la compatibilidad entre el cristianismo y el marxismo
en su lucha comun contra un orden dominante que, con todas
sus variantes, es el mismo desde desde que Constantino oficiali-
z6 al cristianismo dandole larga vida a las estructuras del impe-
rio romano. La diferencia de matices consiste en que el cristiano
pondra el énfasis en la actitud interior que debe haber en esta
lucha, mientras que el marxista acentuara el caracter social de
dicha lucha. Al hacer de la fe una fuerza politica contra las in-
justicias, el cristianismo histérico de Eggers se percibia como
adecuado en aspectos importantes a la teoria revolucionaria

10 El texto “Marxismo o cristianismo. Polémica con Eggers Lan” fue recientemente edita-
do en el tomo de la Obra de Ledn Rozitchner titulado Escritos politicos.
11 Fechada Castelar, 3 de septiembre de 1962.

18



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

del marxismo. Incluso se puede intentar una concordancia en
el plano metafisico cuando ambos sitian la actividad espiritual
en la vida concreta de los hombres y las mujeres. Esa unidad
que para Marx se quiebra por la divisién del trabajo en tareas
corporales y espirituales.

Ni siquiera el ateismo de Marx, mero ateismo ético, constitye
un auténtico obstaculo para la correspondencia que Eggers pro-
pone. Si una diferencia persiste, no obstante, entre cristianos y
marxistas es, para Eggers, el hecho de que el cristianismo esta
movido por la fuerza del amor del que Marx, mas proclive al
odio, estuvo privado. Falta a Marx un principio trascendente,
humano-césmico, fuerza de amor universal sin la cual queda
impedida la total coherencia de una doctrina que por su misma
esencia reclamaba ese amor. Esta carencia marxiana se halla
en el origen de los fracasos revolucionarios marxistas y de las
contradicciones que las caracterizan, como por ejemplo aceptar
y hasta reivindicar en nombre de lo humano y de la sociedad
la destruccion del hombre y de la sociedad. El razonamiento de
Eggers concluia en que el amor cristiano ofrecia a los marxistas
la solucién para sus dificultades, abriéndoles las posibilidades
efectivas del camino revolucionario.

A los pocos meses de la aparicién de la entrevista a Eggers,
Rozitchner inicia la polémica'? con un articulo titulado “Mar-
xismo o cristianismo”, publicado en la revista Pasado y Presen-
te. En pocas palabras, lo que Rozitchner reprocha a Eggers es
que en su pretension de aproximarse a la izquierda en el plano

2 La polémica consta de los siguientes textos: Rozitchner, Leén. “Marxismo o cristia-
nismo”. Pasado y Presente. Revista trimestral de ideologia y cultura, afio 1. no 2-3,
Julio-Diciembre 1963, pp. 113-133. En Pasado y Presente: edicion facsimilar, Tomo
I, Primera época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2014, pp.
163-183. Eggers Lan, Conrado. “Respuesta a la derecha marxista”. Pasado y Presente.
Revista trimestral de ideologia y cultura, ano 1. no 4, Enero-Marzo 1964, pp. 322-328.
En Pasado y Presente: edicién facsimilar, Tomo I, Primera época (1963-1965). Buenos
Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2014, pp. 376-382. Rozitchner, Le6n. “Respues-
ta de Ledén Rozitchner”. Pasado y Presente. Revista trimestral de ideologia y cultura,
afo I. no 4, Enero-Marzo 1964, pp. 328-332. En Pasado y Presente: edicion facsimi-
lar, Tomo I, Primera época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional,
2014, pp. 382-385.

19

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

politico, pone en marcha un proyecto de subsuncién de la racio-
nalidad de Marx en la del cristianismo. Al tomar los conceptos
marxistas, lo hace de modo parcial, incluyéndolos en el interior
del “campo de sentido propiamente cristiano, que mantiene la
separacién entre materia y espiritu”. En su lucha contra la de-
recha catolica, Eggers se acerca a la izquierda sin trastocar las
premisas metafisicas de la metafisica cristiana.

El hecho que Egger cite positivamente a Max Scheller, sobre
quien Rozitchner acababa de escribir su tesis de doctorado, per-
mite comprender mejor el juego de parentescos que se establece
con el capitulo III, “El amor en la perspectiva schelleriana”, del
ya citado Persona y comunidad®.

2.2 Contra la vieja metafisica

En la primera parte de su argumentacién, Rozitchner ata-
ca el texto “Praxis y metafisica”, ponencia que Eggers habia
presentado en unas jornadas de filosofia realizadas en Horco
Molle (Tucumaéan) sobre el tema “Posibilidad de la Metafisica”.
Rozitchner le reprocha alli a Eggers su indiferencia ante la po-
tencia de la critica de la economia politica iniciada por Marx, al
hecho que la critica rompe los supuestos de la vieja metafisica
a la que permanece aferrado. El punto principal a retener aqui
es el siguiente: al fundarse en las relaciones de produccién, la
critica marxiana inaugura una concepcion de la materialidad
de las relaciones humanas “inmediatamente significativa” de la
verdadera “relacion concreta que une a los hombres entre si”.
Marx crea una nuevo tipo de unidad donde la vieja metafisica
separaba, dualizaba. Esta unidad retne, dice Rozitchner, “dos
extremos hasta entonces disociados: la intimidad y la sociedad”,
ambas constituidas por “categorias econémicas e histéricas”.

Leyendo a Marx de este modo, Rozitchner apunta directa-
mente al ntcleo de la metafisica que separa la exquisitez de lo

13 Rozitchner, Leén. Persona y comunidad. Ensayo sobre la significacion ética de la afec-
tividad en Max Scheler. Buenos Aires: Biblioteca Nacional, 2013.
4 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 114

20



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

intimo-espiritual de lo cruel-materialista. La operacion es sofis-
ticada, dado que es esa metafisica de la separacion la que dirige
a Marx la critica de una pretendida reduccién de lo espiritual a
lo material. Lo que Rozitchner aclara es lo siguiente: la razén
por la que en Marx no procede tal reduccién es porque para que
tal reduccién se produzca, hay que haber realizado previamente
la operacion propiamente metafisica entre espiritu y materia.
Cosa que, es lo que Rozitchner nos ensefia, Marx jamas hizo.
Desde el punto de vista de la metafisica, esa separacion es nece-
saria. Por lo tanto, lo que ella discute es si el espiritu vale mas
que la materia (como ella cree), o si menos (como le atribuye
erroneamente a Marx). Esta ignorancia sobre el pensamiento
de Marx, este borramiento de su descubrimiento filoséfico fun-
damental, es lo que esta aqui en juego. Desde el punto de vista
de la metafisica se trata de jerarquizar el valor del espiritu ante
la materia. Desde el punto de vista marxista se trata de algo
muy diferente: de anular la operacién de escicién y conducir lo
espiritual a la materia de la que parte y en la que se verifica.

2.3 Tesis 11

Al hacer de la materialidad de la relaciones humanas una
burda materia, la metafisica no puede leer a Marx de modo par-
cial. Es lo que, a juicio de Rozitchner, sucede con Eggers, por
ejemplo, cuando lee la célebre “Tesis 11” sobre Feuerbach, en
la que Marx dice que los filésofos se han dedicado a interpre-
tar de diversos modos el mundo, pero de lo que se trata es de
transformarlo. ;Cémo lee este texto Eggers, segiin Rozitchner?
Postulando la actividad de un agente transformador puramente
espiritual sin su necesaria inscripciéon en la materialidad so-
cial e histérica (abstrayendose de la lucha de clases efectiva). Y
esto es porque los respectivos fundamentos son incompatibles.
Los principios cristianos que operan en la metafisica ordenan
la experiencia a partir de una separacién a priori en la cual lo
activo es siempre lo otro de lo corporal; lo individual se diferen-
cia tajantemente respecto de lo hisérico-social y lo espiritual no
se deja confundir nunca con la riqueza de lo material-sensible.

21

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

Esta incompatibilidad metafisica si repercute en el plano po-
litico, proporcionando lecturas como las que Eggers hace de la
“Tesis 11” en términos de autotransformacién subjetiva, antes
que a una dialéctica de lo subjetivo-objetivo que pueda preparar
en el campo de las fuerzas efectivas un proyecto de liberacion,
partiendo de la materialidad histdrica atravesada por concretas
relaciones de explotacién y dominio.

2.4 El problema de la verdad

Todo esto impacta de lleno sobre el problema de la verdad,
que en Marx se plantea como el de la transformacién material
de los hombres y mujeres en un mundo cuya estructura “se re-
vela verdaderamente en la economia como fundamento objetivo
del cual dependen privilegiadamente todas las otras relaciones
humanas”®. Toda transformacién, para ser verdadera y radical,
debe entonces proponerse la modificacién de esa base material
que esta ya articulada con lo que en hombres y mujeres apare-
ce como lo intimo-espiritual, concerniente a la transformacién
personal.

La “ensonacién subjetiva” de Eggers (nétese hasta qué punto
la palabra ensofiacién habra de cambiar su sentido con el paso
de los afios) se aprecia en todo caso, escribe Rozitchner, en la
sustitucién de la critica de la economia politica por el método de
la reduccion fenomenoldgica y del yo trascendental, que aspira a
liberarse de todo supuesto para acceder a la experiencia integra
de lo humano. Ese modo de proceder, lo hemos visto, supone
—erréneamente— que la critica de la economia politica abarca
s6lo una parte del hombre, la parte material o econémica, la
parte “histérico social”’, y no su integralidad, que se completa
con su actividad subjetiva, espiritual. Con esta reduccién-sub-
suncién la metafisica logra imponer sus valores, despojando la
materia marxiana de toda riqueza histérico-objetiva y de todo
criterio de verificacion vinculado al proceso de la praxis, que
Marx y Engels presentaban en La ideologia alemana como li-

5 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 115.

22



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

gado a la producciéon de medios para la satisfaccién de estas
necesidades; la creacién de nuevas necesidades; la reproduccién
a partir de la relacién sexual.

El problema de la verdad, entonces, se plantea en Rozitch-
ner en torno al descubrimiento marxiano, que habilita una com-
prension “del valor creador que posee la singularidad material
humana de cada hombre”. Cada individuo descubre su perte-
nencia a un “todo material del cual depende y que hace posible
su existencia”. Y por lo tanto “cada hombre contiene, en su gé-
nesis individual, el secreto del proceso histérico que le abre la
comprensién vivida de su presente alienado” en el proceso de
“producciéon material (histérico-econdémico) de si mismo y de los
otros hombres”. El método fenomenolégico que Eggers propone
aspira en cambio a un tipo de “conocimiento inmediatamente
absoluto”, despojado de supuestos (histéricos); acceso directo a
un mundo “sensible y concreto” cuya condicién paradojal seria
la depuracién de toda referencia a su materialidad histérico-eco-
némica. La unica materialidad que sobrevive a esta reduccién
lo hace a titulo de mero “receptaculo”, o “asiento del espiritu
revelado, lugar de la intuicion volitiva, soporte de valores”. Una
materialidad existencial, si, pero de una existencialidad exclu-
sivamente cristiana, sin rastros de aquella otra materialidad
que “el hombre construye a través de un proceso histérico-eco-
némico”. La reduccion fenomenolégica salva sélo el resultado,
echando a perder la riqueza inicial del proceso'®.

2.5 El otro y la salvacion

En Marx no hay lugar para una salvacién meramente indi-
vidual, desprovista de su insercién en el mundo. Toda transfor-
macién debe pasar por la de las relaciones sociales. El problema
de la “verdad” en Marx remite a la posibilidad de verificar las
transformaciones en la realidad. De modo tal que toda transfor-
macién subjetiva para Marx, dice Rozitchner, debe “penetrar
hasta las raices de la propia constitucién material”. De modo

16 Rozitchner, “Marxismo y cristianismo”, pp. 117-118.

23

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

que la salvacién no puede pasar, para los marxistas, por el en-
lace amoroso que une a hombres y mujeres con Dios sino con la
forma humana y con la “cualidad sensible” en la que lo humano
encuentra una posibilidad de maximo despliegue!”.

Esta “forma méxima de mi amor”, escribe Rozitchner, es la
que proporciona la medida ultima de toda relacién afectiva: “en
este acto de la mas precisa singularidad —amar a otro— converge
la mas amplia universalidad”'®. Por eso decia Marx en sus escri-
tos de 1844 que:

la relacién entre hombre y mujer es la mas natural de
las relaciones entre uno y otro ser humano. En ella se
revela, pues, hasta qué punto el comportamiento natu-
ral del hombre se ha hecho humano, hasta qué punto la
esencia humana se ha convertido para él en esencia na-
tural, hasta qué punto la naturaleza humana ha pasado
a ser su naturaleza. Y en esta relacién se muestra, asi-
mismo, la necesidad del hombre con respecto a la nece-
sidad humana, hasta qué punto, por tanto, el otro hom-
bre se ha convertido en necesidad en cuanto tal hombre,
hasta qué punto es, en su existencia mas individual, al
mismo tiempo, un ser colectivo. La primera superacion
positiva de la propiedad privada®®

El aspecto material-sensible del mundo constituye, en Marx,
“el fondo de toda relaciéon de amor”?, y en esta relacién amorosa
—sostiene Rozitchner— viene incluida una accién transformado-
ra opuesta a todo aquello que se manifiesta como obstaculo que
se opone a este amor. El amor se confunde con la praxis desde
el momento en que no hay amor que no suponga el problema

17 Rozitchner, “Marxismo y cristianismo”, pp. 119-120.

18 Rozitchner, “Marxismo y cristianismo”, p. 120.

9 Marx, Carlos. “Manuscritos Econémico-Filoséficos de 1844”. En Marx, Carlos. Escritos
de juventud. Traduccion de Wenceslao Roces. México: Fondo de Cultura Econémica,
1982, tercer manuscrito, p. 617. Un mayor desarrollo de esta cita de los Manuscritos
del 44 se encuentra en “La negacién de la conciencia pura en la filosofia de Marx”. En
Rozitchner, Leén. Marx y la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional,
2015, pp. 99-139. En especial pp. 105-107.

20 Rozitchner, “Marxismo y cristianismo”, pp. 120-121.

24



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

del acceso al otro y por tanto el de la modificacién sensible entre
los amantes de un amor afectado por las obras y acciones de los
otros.

Si hay dos amores, cristiano y marxista, es porque hay al
menos dos modos de concebir al otro: como “totalidad simbdli-
ca, abstracta” (en la separacién cristiana de lo “espiritual” y lo
“material”, del que sdlo interesa lo espiritual, aquello que cada
hombre tiene de absoluto, aquello que le permite reconocerse
en lo divino, desvalorizandose “el continuo material que uno en
una universalidad posible, concreta, a los otros”'); como “totali-
dad concreta, genérica” (ligada a la actividad singular-sensible
en las relaciones intrahumanas, no a partir de la presencia de lo
divino, sino de la presencia de los otros en cada acto de la propia
sensibilidad humana)?2.

Esta distincién entre amor cristiano —donde lo primero es
la presencia de lo divino y absoluto en el yo—, y amor marxis-
ta —que encuentra lo relativo histérico como formando parte
desde el inicio del yo, y que por tanto experimenta el amor en
esta presencia sensible, concreta y material de los otros como
premisa— sera uno de los argumentos centrales de la nocién de
contra-violencia que Rozitchner va a esgrimir en la polémica ya
mencionada con Oscar del Barco.

2.6 El odio

En el amor marxista, a diferencia del cristiano, lo espiritual
sélo existe como historicidad y grabado del “proyecto humano
en la materia”, y permite “reconocer concretamente —pues mi
afectividad estd ligada al mundo— la presencia de aquel que se
opone al otro o la de aquel que posibilita su maxima realiza-
ci6n”. De alli que el odio surja, en Marx, como parte este mismo

Esta manera de pensar la otredad y la salvacién como separacién converge con el régi-
men de lo teolégico politico en la obra de Henri Meschonnic en el que lo que domina es
una discontinuidad de lo sensible del cuerpo respecto al signo y a la lengua. Ver: Mes-
chonnic, Henri. Spinoza poema de pensamiento. Traducciéon de Hugo Savino. Buenos
Aires: Tinta Limén Ediciones y Editorial Cactus, 2015.

22 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 121.

25

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

proceso afectivo, como la “medida de la inhumanidad que otros
hombres han hecho surgir en mi mismo”?,

Hay sin embargo un odio cristiano. Se trata de un odio in-
confesado y duradero, dirigido a una cualidad humana inmodi-
ficable. Un odio asi es inhumano, es lo inhumano mismo en lo
humano. Esa inhumanidad, que es propio del odio antisemita
(odio ontolégico que no apunta a ninguna cualidad en particular
sino al hecho mismo de que el judio lo sea, es decir, al hecho que
guarde relacion con la historia de un pueblo) es impensable en
el amor marxista, que parte de la presencia material sensible de
los demas en uno mismo y desde alli se despliega como amor a la
forma humana. Como en Spinoza. El odio inhumano es el rever-
so de aquello que en el amor cristiano es universal y abstracto,
de aquello que en esa amorosidad pone a los amados siempre a
distancia respecto de la relacion intima que cada quien guarda
con Dios. Por eso, dice Rozithener, “decimos que el sentido de la
espiritualidad cristiana es inhumano, por mas divino que sea:
para ser verdadera esa espiritualidad no necesita de los demas
hombres en su creacién sino en su pasiva adhesion. A los otros
hombres se acercaran después”.

La denigracién de lo material-particular presente en la me-
tafisica cristiana es por tanto el lugar de preservacién de esta
posibilidad de lo inhumano en lo humano, que sera la clave en
su libro Ser judio. Alli argumenta Rozitchner que en la expe-
riencia judia, en tanto determinada por padecer la accién de
esta inhumanidad de lo humano, se hace posible un transito
(que el judio burgués no recorre, asimilandose al amor cristiano
primero y luego al neoliberalismo) hacia la izquierda. Ese tran-
sito a la revolucién surgiria en él como posible al oponerse a ese
odio inmutable, a esa inhumanidad de lo humano presente en
el padecimiento comin mas amplio de mujeres, obreros, negros.
Esta senda del judio hacia la insurgencia no le es permitida al
cristiano antisemita que permanece aferrado a lo absoluto.

2 TIbid.
24 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 128.

26



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

Décadas mas tarde, Rozitchner retomaria una argumenta-
cién similar en su relectura de Sobre la cuestion judia, de Marx,
sobre el que escribira un importante ensayo ya mencionado. Lo
que el judio puede iniciar como transicién a la izquierda tendra
la fuerza de lo vivido elaborado, no de lo meramente simbdlico.
A esa materialidad subjetiva que arraiga en lo vivido y en lo
elaborado subjetivamente, Rozitchner la denominara “indice de
verdad”, y su légica tendra muchos puntos en comin con la de
los “devenires minoritarios” de los que hablaran en la década de
1980 Gilles Deleuze y Félix Guattari. En ambos casos se origina
una simpatia por la accién de lo heterogéneo respecto del orden
de la sociedad burguesa, la rebeliéon de todo aquello que esta
sociedad necesita domesticar.

2.7 Filosofia de los afectos

Mientras que el amor cristiano se pretende por encima de la
lucha de clases —entre hombres no hay sino enemistades ocasio-
nales— y escapa al vinculo entre “el amor y el dinero, lo trans-
histérico y lo histérico”, Marx piensa la afectividad humana a
partir de la “significacion de la propiedad privada y el dinero”,
en el trabajo y el intercambio. Sefiala, como antes lo habia he-
cho Spinoza en su Etica, que la “movilidad esencial de la afecti-
vidad” depende de las relaciones singulares y precisas que esta-
blecemos con las mujeres y los hombres asi como con las cosas.
En esa movilidad todo sentimiento se corresponde con una re-
lacion, y debe ser captado en esa vinculacién histérica-concreta
con el objeto referente al cual el sujeto experimenta su afectivi-
dad. Es “la cualidad que el objeto suscita en el hombre” la que
activa desde lo sensible un sentido, una significacién para esa
relacion?,

La presencia de la teoria spinoziana de los afectos en esta lec-
tura de Marx no se hace explicita en el texto. Y no lo sera hasta
mucho mas tarde, cuando se trate de reflexionar abiertamente
sobre los fundamentos subjetivos de la resistencia al terror, en

% Ibid.

27

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

el prélogo ya citado del Perdn. Si reparamos en esta presencia
de una callada inmanencia afectiva de la potencia es porque
ella permite esclarecer —tal vez como ninguna otra— el hilo rojo
que se entreteje hasta llegar a su materialismo ensoniado. En
todos los casos lo que esta en juego es un rechazo visceral de
toda devaluacién de la dimensién material-sensible del cuerpo.
En todos los casos, la lucha de clases exige ser llevada no sélo al
plano de la coherencia simbdlica, sino en el de una revaluacion
de la dimensién sensual del sujeto.

2.8 Amor y dinero

En la sociedad capitalista el “objeto por excelencia”, la “for-
ma humana”, estd mediada de modo irremediable por un “objeto
maximo”, un operador de trascendencia que todo lo impregnara
escindiendo la cualidad de la cantidad y el uso del cambio. Ese
“objeto maximo”, el dinero, no designa cualidad sensible huma-
na alguna, sino el mero hecho de ser poseedor. Intercambia toda
“cualidad” sin reparar en ninguna. Pone en juego una equivalen-
cia generalizada de cualidades y pasa entre ellas sin importar
que resulten contradictorias. El dinero funda una “fraternidad
de los incompatibles” y “obliga a los contrarios a abrazarse”?.

Al sustituir la “materialidad minima del hombre” desde la
cual se pone a prueba el valor o la cualidad, el dinero provoca
una distorsién sobre la subjetividad humana, y el amor marxis-
ta no sera sino afectividad comprometida en un enderezamiento
del mundo capaz de volver a expresar la “resonancia personal
que se produce cuando una cualidad humana se pone en rela-
cién con otra cualidad humana compatible” (amor) “y no con
otra cualidad contradictoria” (odio)?’.

Los sentimientos revelan, asi, verdaderas afirmaciones onto-
logicas. A través de ellos contactamos con lo universal concreto
del que emerge toda significacién humana. Sin este juego de los

26 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 122. Rozitchner roza aqui la légica de la
complexio oppositorum que Carl Schmitt (Catolicismo y forma politica) atribuia en el
orden politico al catolicismo y aqui, Marx mediante, se le reconoce al dinero.

2T Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 123.

28



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

afectos no habria modo de hacer del valor de uso un criterio de
verificacién para la praxis. Por tanto, es sumamente relevante
comprender hasta qué punto la eficacia del advenimiento del
valor (de cambio) consiste en esa abstraccion que desconecta “en
el seno de la satisfacciéon y la afectividad més subjetiva la di-
mensién mas colectiva de lo social’?,

Es en este preciso punto de insercién entre economia y sen-
timientos donde el mundo capitalista se da la mano con la me-
tafisica cristiana, dando lugar a una “estructura afectiva que
se adecua a un mundo donde impera el dinero” (y por tanto sin
punto de encuentro con el amor en Marx) junto a un raciona-
lismo que sélo aspira a reformar la realidad en el plano de lo
“simboélico”. Y sera esto lo que Marx rechace del humanitarismo
cristiano y/o burgués: el hecho de expresar las estructuras de
relaciones en las que reinan la propiedad privada y el dinero®.

2.9 Politica cristiana

La prédica cristiana bloquea la posibilidad de elaborar la
contradiccién moral en el mismo plano en que se de la material.
Es aqui donde la escision entre espiritu y materia rinde su fruto
politico disfrazado de lo méas alto, el mas puro amor. De este
modo, se logra inducir la conclusién segun la cual “la lucha de
clases en su especifico plano de lucha histérico-econémica re-
sulta entonces no ser una lucha también espiritual’®®; “a través
del ‘espiritu’ despoja precisamente a los sometidos de su tinico
tesoro, de su Unica brdjula en el medio hostil que lo rodea: el
odio, es decir la exacta respuesta para la exacta agresién que se
les realiza”!.

28 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 124.

2 Tbid. Es un poco el proyecto critico de Frederic Lordon: Marx y Spinoza, las estructuras
de relaciones y los afectos tal y como el capitalismo las recrea como base de una percep-
cién critica.

30 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 125. Esta conclusién hace juego, casi pala-
bra por palabra, con las tesis sobre el concepto de historia (la tesis 4) que hace epigrafe
de este articulo.

3 Tbid. El joven Hegel escribia que el cristianismo era la religién del amor y el judaismo
la del odio. Tal vez Eggers haya dado en el clavo al sefialar esta diferencia como funda-
mental, aunque sélo con la explicacién de Rozitchner esta verdad se vuelva inteligible.

29

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

En el amor cristianismo, en el que cada hombre recibe su
verdad de la revelacién divina como adecuacién afectiva entre
su propia conducta y lo que la divinidad le revela, se niega el
esfuerzo marxiano por encontrar el elemento material-afectivo
de esta verificacién. En Marx “todo sentimiento posee inteligibi-
lidad” y por eso no existe en el marxismo la diferencia entre “la
evidencia leida a la altura de la afectividad o de la racionalidad
l6gica”. En otras palabras: no hay oposicién entre lo afectivo y
el pensamiento racional, ambos abrevan en una misma objetivi-
dad del mundo humano.

3. Conclusion provisoria

Es posible establecer sobre esta base un eje Spino-
za-Marx-Rozitchner. Ese eje funcionara del modo siguiente:
opondra a la accién denigratoria que la metafisica cristiana —y
la economia politica que la concreta— ejerce sobre lo corpéreo
sensible creando individuos separados y “unidos como separa-
dos” (como dice Guy Debord), una revalorizacién de lo sensual
como instancia dadora de sentido y de significacién a las relacio-
nes vividas, incluidas las enteras relaciones sociales.

Es posible plantear en esta direccion al menos dos cuestiones
de suma relevancia para el pensamiento politico contemporaneo
a partir de esta lectura de la obra de Rozitchner: por un lado, la
posibilidad de extender y aplicar a los dispositivos propiamente
neoliberales la misma critica que ya se dirigia a la metafisica
cristiana y a la practica de la sociedad burguesa, es decir, una
particular consideracién sobre el tipo de desposesion subjetiva
que acompana y posibilita toda desposesién material, objetiva.
Se trata, por tanto, de profundizar en la critica del enlace entre
sociedad capitalista en su fase neoliberal y pervivencia de lo
teoldgico politico. Por otro lado, el saber de los cuerpos ofrece un
camino para el pensamiento politico dominante los Gltimos anos
fundado en el postestructuralismo y en particular en la teoria
populista de Ernesto Laclau, capaz de pensar la articulacién de
las demandas populares, pero resulta impotente a la hora de
cuestionar como estas demandas se constituyen y qué conteni-

30



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

do adquieren bajo el efecto de dispositivos neoliberales operan
sobre ellas. Lo que Rozitchner llama “coherencia afectiva”, en
cambio, se orienta a verificar el lazo que organiza el sentido a
partir de considerar las relaciones sociales, la creacién de signi-
ficaciones en el plano de los afectos y la creacién de conceptos.

El saber de los cuerpos, inseparable de esa revalorizacién de
lo sensible y de una experiencia insurgente de los afectos, se co-
loca asi en la base del entero mundo de las “nociones comunes”
de las que habla Spinoza en su Etica. Su elaboracién deviene in-
separable de esta batalla critica. Inmanencia en Rozitchner es
insurgencia. En sus dltimos escritos sera este tejido sensual de
la significacién, sin la cual todo enlace con las cosas del mundo
se torna abstracta, la que dara lugar a un materialismo enso-
nado.

31

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Diego Sztulwark

Bibliografia

“Cristianismo y marxismo. Reportaje al profesor Eggers Lan”. Correo de
C.E.F.Y.L. no 1. 2, Octubre 1962, pp. 1-2. Departamento de prensa
y difusién CEFYL-FUBA. Publicacién del Centro de Estudiantes de
Filosofia y Letras, Buenos Aires.

Eggers Lan, Conrado. “Respuesta a la derecha marxista”. Pasado y Presente.
Revista trimestral de ideologia y cultura, anio 1. no 4, Enero-Marzo
1964, pp. 322-328. En Pasado y Presente: edicion facsimilar, Tomo
I, Primera época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca
Nacional, 2014, pp. 376-382.

Gago, Verodnica. Controversia: una lengua del exilio. Buenos Aires: Ediciones
Biblioteca Nacional, 2012.

Lordon, Frédéric. Capitalismo, deseo y servidumbre: Marx y Spinoza.
Buenos Aires, Tinta Limén Ediciones, 2015.

Marx, Carlos. “Manuscritos Econémico-Filoséficos de 1844”. En Marx,
Carlos. Escritos de juventud. Traduccion de Wenceslao Roces.
México: Fondo de Cultura Econémica, 1982.

Meschonnic, Henri. Spinoza poema de pensamiento. Traduccién de Hugo
Savino. Buenos Aires: Tinta Limén Ediciones, Editorial Cactus,
2015.

Rozitchner, Ledén. Escritos politicos. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca
Nacional, 2015.
—. Marx y la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional,
2015.
—. Levinas o la filosofia de la consolacion. Buenos Aires: Ediciones
Biblioteca Nacional, 2013.
—. Persona y comunidad. Ensayo sobre la significacion ética de la
afectividad en Max Scheler. Buenos Aires: Biblioteca Nacional, 2013.
—. “Clausewitz y Freud: la guerra y el poder. El duelo como esencia
del conflicto” En Rozitchner, Ledn. Freud y el problema del poder.
Buenos Aires: Losada, 2003, pp. 137-172.
—. “Marxismo o cristianismo”. Pasado y Presente. Revista trimestral
de ideologia y cultura, ano 1. no 2-3, Julio-Diciembre 1963, pp. 113-
133. En Pasado y Presente: edicion facsimilar, Tomo I, Primera época

32



Lo que saben los cuerpos, amor e inmanencia

(1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2014, pp.
163-183.

—. “Respuesta de Ledén Rozitchner”. Pasado y Presente. Revista
trimestral de ideologia y cultura, afno I. no 4, Enero-Marzo 1964, pp.
328-332. En Pasado y Presente: edicion facsimilar, Tomo I, Primera
época (1963-1965). Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional,
2014, pp. 382-385.

—. “Cuando el pueblo no se mueve, la filosofia no piensa” En Colectivo
Situaciones, Impasse: dilemas politicos del presente. Buenos Aires:
Tinta Limén Ediciones, 2009, pp. 95-134.

33

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

La “sociedad sin padre”:
Leon Rozitchner y la busqueda
de una nueva subjetividad

Silvia Dapia
John Jay College & The Graduate Center
City University of New York

Resumen:

Este trabajo se interroga sobre la propuesta de Leén Rozitchner de
generar una nueva subjetividad, creada sobre la base de una racionalidad
distinta a la que rige el sistema capitalista, esto es, sobre nuevas “cate-
gorias de pensar y de sentir”. Exploraremos su modelo de la subjetividad
“encarnada”, en la linea de Maurice Merleau-Ponty; aquel otro que prolon-
ga la subjetividad en un poder colectivo basado en el concepto de masas de
Freud; y la posibilidad de un modelo para la nueva subjetividad basado en
el afecto (en oposicién a un modelo basado sélo en lo libidinal).

Palabras clave: Rozitchner, subjetividad, afectos, Merleau-Ponty,
Freud

Abstract:

This paper interrogates Leén Rozitchner’s notion of creating a subjec-
tivity different from the one presupposed by capitalist reason, that is, a
notion of subjectivity defined by new “categories of thought and affect.”

«

The paper interrogates 1) Rozitchner’s “embodied” subjectivity, following
Merleau-Ponty; 2) the subjective model associated with collective power
in Freud’s conception of the masses and; 3) the possibility of modeling a
new notion of subjectivity based on affect rather than one anchored solely

in libido.
Keywords: Rozitchner, subjectivity, affects, Merleau-Ponty, Freud

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 34-62
ISSN: 0719-3408

34



La “sociedad sin padre”

Este trabajo se interroga sobre la propuesta de Leén Rozit-
chner de generar una nueva subjetividad, creada sobre la base
de una racionalidad distinta a la que rige el sistema capitalis-
ta, esto es, sobre nuevas “categorias de pensar y de sentir” o un
nuevo “esquema de conciencia.” En la primera seccién del tra-
bajo examinaremos su seminal ensayo “La izquierda sin suje-
to” (1966), donde Rozitchner se interroga sobre las “condiciones
subjetivas de los sujetos revolucionarios” que, en la época de la
guerra fria, tienen como objetivo “una transformacion radical de
las condiciones sociales” en la Argentina, en particular, y en La-
tinoameérica en general'. Intentamos explorar aqui el modelo de
la subjetividad “encarnada”, en la linea de Merleau-Ponty, que
subyace al pensamiento de Rozitchner y que le permitira tran-
sitar —por medio de una vinculacién material, sensible, entre el
yo, los otros y el mundo— el camino hacia la articulacién holistica
que pretende de su teoria de la subjetividad. En la segunda parte
de este trabajo nos concentraremos en la reelaboracién que hace
Rozitchner del concepto de masas de Freud como una segunda
etapa en el itinerario de articulacion holista de su teoria de la
nueva subjetividad. En la tercera seccién exploraremos este mis-
mo transito pero desde la perspectiva del pasaje de la “horda
primitiva” a la “alianza fraternal,”de un “colectivo natural” (la
horda) a un “colectivo cultural” (la alianza). Esta reformulacién
del problema nos permitira introducir la figura de Paul Federn
y su nocién de “sociedad sin padre” a fin de evaluar la radica-
lidad del proyecto de Rozitchner. En la cuarta secciéon de este
trabajo, exploraremos el tramo final de este itinerario su teoria
de la subjetividad en su dltima obra, Materialismo ensofiado,
mientras que en la quinta y dltima seccién de este trabajo consi-
deraremos brevemente dos obras: Persona y comunidad: ensayo
sobre la significacion ética de la afectividad en Max Scheler, tex-
to que inicialmente fue la tesis doctoral que Rozitchner escribe
en Francia en los afios sesenta, y Filosofia y emancipacion: Si-

! Rozitchner, Ledn. Las desventuras del sujeto politico. Ensayos y errores. Buenos Aires:

Ediciones El Cielo por Asalto, 1996, p. 12.

35

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

mon Rodriguez: el triunfo de un fracaso ejemplar, texto escrito
en el exilio venezolano en los ochenta. El objetivo de esta ultima
seccidn consiste en examinar, desde la obra de Rozitchner, la
posibilidad de un modelo para la nueva subjetividad basado en
el afecto (en oposicién a un modelo basado sélo en lo libidinal).

1.

En los anios sesenta tuvieron lugar diversos debates en la fi-
losofia, antropologia y ciencias sociales en general acerca de las
llamadas “légicas”, “racionalidades”, o “esquemas conceptuales”.
En estos debates, que parecen haberse extendendido a través de
casi tres décadas, se formulaban preguntas tales como: ;Existe
una racionalidad o légica Unica, universalmente valida? ;O, por
el contrario, existen diversas racionalidades, inteligibles, cada
una de ellas, en el contexto de los modos de vida social en las
que han sido generadas? (Martin Hollis, Peter Winch, Steven
Lukes) jHay un tnico “estilo de razonamiento” o varios? (Ian
Hacking) También las reflexiones sobre el concepto del “tercero
excluido” de W. V. O. Quine, el “adiés a la razén” de Paul Fe-
yerabend y las “légicas divergentes” (“deviant logics”) de Susan
Haack son pruebas de la continuidad de esta preocupacién so-
bre la existencia de modos de pensamiento y de vida social que
difieren de los que se han establecido como norma. En este con-
texto ampliado, podemos ubicar la preocupacién de Rozitchner,
quien, desde una tradicién distinta a la de los pensadores arriba
mencionados, trabajando en la interseccién de Freud y el Marx
humanista, aboga por una racionalidad alternativa a la racio-
nalidad abstracta del capitalismo, con potencialidad emancipa-
toria y que permita superar las fragmentaciones y escisiones
que el capitalismo genera en la subjetividad. Sin pretender afir-
mar que Rozitchner intentaba dialogar o confrontar los debates
arriba mencionados, queremos si resaltar el hecho de que sus
preocupaciones por una racionalidad alternativa se ubican en
un contexto mas abarcante donde, desde tradiciones distintas,
se hacen planteos semejantes cuestionando la existencia de 16-
gicas que se nos han impuesto.

36



La “sociedad sin padre”

Si el hecho de que Rozitchner hable de nuevas racionalidades
es congruente con diversos planteos y busquedas de los afos
sesenta, su preocupacién por una interpretacién humanista del
marxismo es también ilustrativa de debates del momento. Estos
debates se dirimian entre dos figuras, Lukéacs y Althusser, o
como senala Etienne Balibar, entre dos obras, Historia y con-
ciencia de clase (1922) de Lukacs y Pour Marx (1965) de Althus-
ser. En palabras de Balibar, Historia y conciencia de clase y
Pour Marx constituian “las dos fronteras de la teoria comunista
en el marxismo del siglo veinte”?. Reaccionando contra Lukécs o
el lamado marxismo Hegeliano de Europa occidental, Althusser
se unié a los estructuralistas franceses en sus cuestionamientos
del valor explicativo de la categoria de “sujeto”, proponiendo,
en su lugar, lo que él llamé6 un “anti-humanismo teérico™. Es
interesante subrayar aqui que Althusser public6 Pour Marx
en 1965, cinco afos después de que se publicara la traduccion
al francés de Historia y conciencia de clase de Lukacs, la cual,
incidentalmente, aparece mas de cuarenta anos después de la
publicacion del original. En este debate es también decisiva la
figura de Merleau-Ponty, quien en 1955, en su obra Les aventu-
res de la dialectique, analiza detalladamente la nocién de “su-
jeto de la historia” de Lukacs tal como aparece en su Historia y
conciencia de clase. Claramente el pensamiento de Rozitchner
—quien dos anos después de su aparicion traduce al espafol la
mencionada obra de Merleau-Ponty— se va a inscribir en esa
matriz marxista que Lukacs trata de preservar y Merleau Pon-
ty promueve, cuyo objetivo fundamental consiste en incorporar
“la subjetividad a la historia sin hacer de ella un epifenémeno™.

2 “les deux bords de la théorie communiste dans le marxisme du XXe siécle”. Balibar,
Ltienne. “Le non-contemporain”. En Ecrits pour Althusser. Paris: La Découverte,
1991. p. 101. Todas las traducciones del francés, inglés y aleman al espafiol son mias.

3 Althusser, Louis. La revolucién teérica de Marx. Traduccion de Martha Harnecker.

México: Siglo XXI, 1967, p. 192.

“la subjectivité a I'histoire sans en faire un épiphénomeéne”. Merleau-Ponty, Maurice.

Les aventures de la dialectique. Paris: Gallimard, 1955. p. 61. Merleau-Ponty, Maurice.

Las aventuras de la dialéctica. Traduccién de Ledn Rozitchner. Buenos Aires: Editorial

La Pleyade, 1974, p. 41.

37

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

En 1966, en uno de sus primeros articulos, “La izquierda
sin sujeto”’, publicado en la revista La rosa blindada, Rozitch-
ner cuestiona las interpretaciones tedricas que se limitan “a
lo politico-socio-econdémico” (aquellas que se limitan a invocar
“las leyes del desarrollo econémico” o las “leyes de la lucha de
clases”) y afirma que sin “modificacién subjetiva” no puede ha-
ber un cambio social. Sostiene Rozitchner: “Todas éstas son
explicaciones con exterioridad, donde la distancia que media
entre el contenido ‘objetivo’ —datos econémicos, politicos, histo-
ricos, etc.— hasta llegar a la densidad de nuestra realidad vivi-
da, deja abierto un abismo de incomprensién que no sabemos
cémo llenar”. El interés de Rozitchner en ese ensayo polémico
y decisivo se centra, como dira treinta anos después, en “las
condiciones subjetivas de los sujetos revolucionarios y politicos
para hacer posible una transformacién radical de las condicio-
nes sociales”. Si la izquierda no habia conseguido la ansiada
revolucidn, este fracaso no se podia explicar restringiéndonos
al andlisis de las contradicciones del sistema a nivel econémico,
politico y social. Un cambio social como el que pretendia efec-
tuar en ese momento la izquierda, sostenia Rozitchner, necesi-
taba imperiosamente una racionalidad nueva, esto es, nuevas
“categorias de pensar y de sentir”, un “esquema de conciencia”
que “englobe lo sensible del individuo, su forma humana mate-
rial, hasta alcanzar desde ella un enlace no contradictorio con
la materialidad sensible de los otros”®. Detengamonos en esta
concepcién holistica del individuo y su entorno que nos propone
Rozitchner.

Los “esquemas de conciencia” a los que se refiere aqui Rozit-
chner no presuponen una divisién binaria entre “esquema” y
contenido empirico; Rozitchner supera la concepcién represen-
tacionalista del conocimiento. En este sentido, para Rozitchner
existe una existe una triangulacion integradora que nos enlaza
con los otros y con el mundo, que abarca “lo sensible del indivi-

5 Rozitchner, Las desventuras del sujeto politico, p. 12.
6 Rozitchner, Las desventuras del sujeto politico, p. 50.

38



La “sociedad sin padre”

duo” y “la materialidad sensible de los otros”, donde el mundo
percibido no emerge como representacion del sujeto sino como
una realidad habitada por él. Para el filésofo argentino, el sujeto
se define como tal sélo cuando se lo considera sobre el fondo de
una totalidad mas abarcante que presupone la entera corpora-
lidad del individuo imbricada, de manera sensible, con los otros
y con su entorno. De este modo y a la manera de la ontologia
gestaltica de Merleau-Ponty, el sujeto concebido por Rozitchner
emerge en una relaciéon dinamica, de intercambio dialéctico con
los otros sujetos y con el mundo. Es interesante sefialar ac4 que
esta relacion con los otros y con el mundo no se desarrolla Ginica-
mente en un plano espacial, abarcando sélo “lo sensible del indi-
viduo” y “la materialidad sensible de los otros.” Por el contrario,
el modelo de subjetividad propuesto por Rozitchner se extiende
también en el plano temporal, conteniendo “la materialidad del
campo historico”, permitiéndole al sujeto aprehender no sélo su
propia historia sino la historia de la totalidad méas abarcante en
contra de la cual se recorta.

Debemos retener para nuestra discusién posterior dos con-
clusiones implicitas en el analisis de la teorizacion de la subje-
tividad de Rotizchner.

Primero, la subjetividad de Rozitchner no deja lugar para
el sujeto solipsista, que s6lo esta seguro de la existencia de su
propia mente y para quien la realidad que lo rodea puede no ser
mas que parte de sus estados mentales. Superado el modelo de
la representacién y de una conciencia pura que se enfrenta al
mundo, Rozitchner adopta en cambio el modelo de una subjeti-
vidad “encarnada”, en la linea de Merleau-Ponty, subjetividad
que solo puede existir como consecuencia de su vinculacion con
la materialidad sensible de los otros cuerpos. Por esta razon, a
nivel de la experiencia perceptiva, la justificacién de la existen-
cia del otro no se le aparece a Rozitchner como problematica, ya
que parte de la experiencia de mi imbricacién sensible con los

7 Rozitchner, Leon. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Editorial Losada, 2003,
p. 30.

39

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

otros y con el mundo, y de las relaciones afectivas o inconscien-
tes que nos ligan a los otros y al mundo.

Segundo, establecidos o restaurados los lazos entre mi propia
subjetividad y la de los demas, se abre la posibilidad de unir mi
cuerpo individual con un cuerpo o poder colectivo para hacer
posible una transformacién radical de las condiciones sociales.

Es el objetivo de la siguiente seccion de este articulo explorar
el transito de la teoria de la subjetividad de Rozitchner desde el
modelo de subjetividad “encarnada”, descripto en esta primera
seccién de nuestro trabajo, a la integracién holistica de la sub-
jetividad a un poder colectivo. Con este fin nos centraremos en
Freud y los limites del individualismo burgués (1972)8.

2.

En los setenta, Rozitchner prosigue su busqueda, iniciada
en “La izquierda sin sujeto”, de una posible subjetividad al-
ternativa a la construida por la sociedad capitalista. Los tex-
tos de Freud se convierten entonces en instrumentos teéricos
fundamentales que le permiten indagar el problema del some-
timiento subjetivo, “punto ciego en el marxismo politico™. De
esta preocupacion surge Freud y los limites del individualismo
burgués (1972), que en muchos aspectos se puede leer como una
continuacién y profundizacién de “La izquierda sin sujeto”. Asi,
por ejemplo, como en “La izquierda sin sujeto”, en Freud y los
limites del individualismo burgués Rozitchner parte de “la co-
rrespondencia y la homogeneidad” que existe entre “el individuo
producido por la cultura burguesa” y las formas que imprime
esta cultura en nuestro “aparato psiquico” “a nivel de las formas
de la afectividad, de las categorias de la accién y del pensar.” En
esta obra Rozitchner se dedica de manera particular al analisis

8 Para un estudio sobre el desarrollo del psicoanalisis en Argentina, ver: Plotkin, Ma-
riano Ben. Freud in the Pampas. The Emergence and Development of a Psychoanalytic
Culture in Argentina. Stanford: Stanford University Press, 2001.

9 Rozitchner, Leon. Freud y los limites del individualismo burgués. Buenos Aires: Edi-
ciones Biblioteca Nacional, 2013, p. 15.

40



La “sociedad sin padre”

de dos de los textos méas “sociales” de Freud, El malestar en la
cultura (1929) y Psicologia de las masas y andlisis del yo (1921).
Para los fines de este trabajo, me concentraré en su lectura de
Psicologia de las masas y andlisis del yo.

Rozitchner abre la primera seccién de su estudio de esta obra
de Freud sugiriendo que el hecho de que Freud haya retenido
el titulo de Le Bon (Psychologie des foule) y le haya agregado el
sintagama “y andlisis del yo” (Ich-Analyse) se puede interpretar
como un modo de “introducir el problema del sujeto en el pro-
ceso histérico”™. Y junto con la dimensién histérica Rozitchner
subraya en esta primera seccion la gran innovacién de Psicolo-
gia de las masas y andlisis del yo: la reinstalacién del sujeto en
la sociedad que le da origen. No hay duda de que la interpreta-
cién que hace Freud del sujeto y de la masa se diferencia de la
tendencia general de la época, claramente ilustrada en la obra
de Le Bon, de considerar sujeto y masa como términos antago-
nicos, donde lo caracteristico de la masa es, para esta interpre-
taciéon tradicional, la disolucién del individuo auténomo, duefio
de si mismo y responsable de sus acciones. Freud encuentra una
manera distinta de aproximarse al sujeto, quien deja de ser una
entidad auténoma que se enfrenta a la sociedad para convertir-
se en una entidad que no puede ser considerada sino immer-
sa en una sociedad determinada. La oposicién individuo-masa
pierde sentido, nos dice Freud, si consideramos que el individuo
esta invariablemente vinculado a otra persona “como modelo,
como objeto, como auxiliar y como enemigo, y por eso desde el
comienzo mismo la psicologia individual (...) es simultdneamen-
te psicologia social”''. En la posicién de Freud, la sociedad esta
presente en el individuo desde el comienzo. Como dice Freud
al comenzar Psicologia de las masas y andlisis del yo —y Rozit-
chner usa esa misma frase para cerrar la primera seccién de

10 Rozitchner, Freud y los limites del individualismo burgués, p. 286.

1 Freud, Sigmund. Psicologia de las masas y andlisis del yo. En Freud, Sigmund. Obras
completas. Tomo XVIII. Traducciéon de José Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amorror-
tu, 1997, p. 67.

41

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

su interpretaciéon de la misma— no puede haber oposicién entre
lo individual y lo social: “La psicologia individual es al mismo
tiempo, y desde un principio, psicologia social”'2.

Congruentemente con este énfasis en lo social como constitu-
tivo de lo individual, Rozitchner sugiere tres posibles lineas de
interpretacién de Psicologia de las masas y andlisis del yo. Dice
Rozitchner que esta obra es:

la réplica mas demoledora, atin en su parcialidad y des-
de el campo de la psicologia, a las concepciones del fas-
cismo y de la organizacién social del capitalismo. Como
asi también es la apertura a la comprensién del senti-
do de todo proceso verdaderamente revolucionario cuya
preocupacion siga siendo el hombre.®

Hay quienes han leido Psicologia de las masas y andlisis del
yo como una obra cuyo centro es el sujeto; otros, la han interpre-
tado como una obra sobre la sociedad. Rozitchner, como sefiala-
mos mas arriba, enfatiza, en su lectura de Freud, la considera-
cién del sujeto en la sociedad. Identifica, ademas, tres posibles
lineas interpretativas de esta obra. En primer lugar la consi-
dera como una réplica a “las concepciones del fascismo y de la
organizacién social del capitalismo.” No hay duda que el acento
en la relacién lider-masa en Psicologia de las masas y andli-
sis del yo ha producido varias interpretaciones, cuya muestra
emblematica sea quizas la lectura de Adorno, que la entienden
como anticipacién del “surgimiento y naturaleza de movimien-
tos fascistas de masa”*. Si bien Rozitchner no profundiza esta
linea interpretativa, su enunciacién no nos sorprende. Tampoco
nos resulta inesperada su interpretaciéon de Psicologia de las
masas y andlisis del yo como réplica “a la organizacién social
del capitalismo”, ya que tempranamente se hicieron lecturas de

2 Rozitchner, Freud y los limites del individualismo burgués, pp. 287-288.

13 Rozitchner, Freud y los limites del individualismo burgués, p. 365.

4 Adorno, Theodor. “Freudian Theory and the Pattern of Fascist Propaganda”. En Arato,
Andrew y Eike Gephardt (eds.). The Essential Frankfurt School Reader. New York:
Continuum, 1982, p. 119.

42



La “sociedad sin padre”

esta obra de Freud que la presentan como una teoria de la co-
hesidén social. Asi, por ejemplo, para Hans Kelsen, el culto del
lider —elemento fundamental en aquellas interpretaciones que
ven el libro de Freud como anticipacién de las movilizaciones
masivas del fascismo— se convierte en un “efecto secundario” de
un vinculo que ya existia en el seno de la masa. Es que Kelsen
privilegia, por encima de la figura del lider, el vinculo social que
Freud explica a través de la categoria de libido (en reemplazo
de la categoria de “sugestion” usada por Le Bon)'®. Volveremos
a este punto. Rozitchner, por su lado, propone leer Psicologia de
las masas como una respuesta a la cohesién u organizacién so-
cial del capitalismo. Y a estas dos lineas interpretativas, Rozit-
chner suma una tercera que nos parece realmente innovadora:
leer Psicologia de las masas y andlisis del yo como “apertura
a la comprension del sentido de todo proceso verdaderamente
revolucionario cuya preocupacion siga siendo el hombre”. Dice
Rozitchner:

su descubrimiento se inscribe en otro campo: en el campo
de la lucha revolucionaria. Su problema no es la cura in-
dividual solamente, sino la “cura” social: la transforma-
cién del sistema de produccién de hombres sometidos.'®

Surge entonces la pregunta: ;Qué tipo de masa permitiria la
apertura de la cual habla Rozitchner? Freud habla de “masas
artificiales”, esto es, masas que “para su cohesién requieren”
“una compulsién externa” encaminada a preservarlas de la di-
solucién y a evitar modificaciones de su estructura'’. Da como
ejemplos la iglesia y el ejército, las cuales se pueden entender
como artificiales porque en ellas los individuos se someten a la
coercion de grupos poderosos que se apropian de sus fuerzas
colectivas. Frente a estas masas, Rozitchner ubica las “masas

5 Sobre la interpretacién de Hans Kelsen de la obra de Freud, ver: Jonsson, Stefan.
Crowds and Democracy. The Idea and Image of the Masses From Revolution to Fas-
cism. New York: Columbia University Press, 2013, pp. 132-133 y 136-138.

16 Rozitchner, Freud y los limites del individualismo burgués, p. 365.

7 Freud, Psicologia de las masas y andlisis del yo, p. 89.

43

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

espontaneas”, las que rompen con el sometimiento, esto es, con
la fuerza exterior que se habia apropiado de sus fuerzas colecti-
vas, pero esta ruptura no es sino pasajera. A estos dos tipos de
masas, Rozitchner opone las masas revolucionarias, “en las que
los hombres se descubren unidos por un interés comun, y que
pueden llevarlos a transformar radicalmente el sistema”®. La
diferencia entre las “masas artificiales”, permanentemente so-
metidas a la fuerza exterior que se ha apropiado de sus propias
fuerzas, y las “masas revolucionarias”, que resisten esa apro-
piacidn, es, para Freud, una diferencia radical. Dice Freud: “Las
masas de la primera variedad [las masas revolucionarias] son
con respecto a las de la segunda [las masas consolidadas en el
sistema], por asi decir, como las olas breves, pero altas, del mar
con respecto a las mareas”®. Freud no desarrolla posibles con-
secuencias de la existencia de este tercer tipo de masas. Rozit-
chner entiende que el hecho de que aparezcan “masas revolu-
cionarias, incompatibles con el sistema y las instituciones, que
se constituyen por convergencia de intereses comunes borrando
las diferencias individuales constituidas, sefiala precisamente
la existencia de una contradiccién” en el sistema social®’. Y es en
estas “masas revolucionarias” donde reside el interés de Rozit-
chner, ya que estas masas tienen un potencial histérico capaz
de ampliar los limites del individualismo burgués. Como sena-
lamos, en las masas artificiales el individuo no tiene la capaci-
dad de acceder al potencial colectivo, que ha sido apropiado por
el poder. Como consecuencia, el “individuo queda solo en medio
de los demas, reducidos su fuerza y su poder a los limites de su
propio y restringido cuerpo individual, puesto que su cuerpo no
se prolonga en el cuerpo de los otros™!. El problema consiste
justamente en llegar a extender el poder de su cuerpo en el de
los otros de modo de crear un poder comtun, donde el individuo
va a encontrar “la posibilidad de desarrollar especificamente su

18 Rozitchner, Freud y los limites del individualismo burgués, p. 416
9 Freud, Psicologia de las masas y andlisis del yo, 79.

20 Rozitchner, Freud y los limites del individualismo burgués, p. 416.
21 Rozitchner, Freud y el problema del poder, pp. 69-70.

44



La “sociedad sin padre”

diferencia, su propia particularidad” negada por el poder exte-
rior que lo coacciona??. Aqui encontramos el concepto de libido
de Freud que mencionamos maés arriba (al hablar de Kelsen).
Freud afirma que hasta ahora la psicologia social habia estado
mas interesada en dilucidar los cambios que experimenta el in-
dividuo como miembro de un masa que en investigar la natura-
leza del vinculo social que une a los individuos entre si. El aus-
triaco propone explicar la natureza de este vinculo a través del
concepto de libido. Esta nocién, referida al amor, nos muestra
que el individuo contiene en si mismo la posibilidad de extender
el poder de su cuerpo y, como decia Rozitchner tempramente en
“La izquierda sin sujeto”, englobar “lo sensible del individuo, su
forma humana material, hasta alcanzar desde ella un enlace no
contradictorio con la materialidad sensible de los otros”?.

La reelaboracién que hace Rozitchner del concepto de masa
de Freud, particularmente el de la “masa revolucionaria”, le
permite a Rozitchner el transito desde el modelo de la subje-
tividad “encarnada” presente en “La izquierda sin sujeto” a la
articulacién holistica de la nueva subjetividad con el poder de
los otros en el seno de la “masa revolucionaria”. En la tercera
seccién de nuestro trabajo enfocaremos este mismo transito de
la “masa artificial” a la “masa revolucionaria” pero desde una
perspectiva diferente: desde la “horda primitiva” a la “alianza
fraterna”. Nos serviremos también del concepto de “sociedad sin
padre” elaborado por Paul Federn para iluminar este transito
como se produce en la obra de Rozitchner.

3.

En el deseo de construir una nueva sociedad organizada por
una racionalidad alternativa a la légica capitalista, Rozitchner
se acerca a la “sociedad sin padre” de Paul Federn. Presenta-
remos brevemente la figura de Federn (1871-1950) para luego
establecer convergencias y divergencias entre estos dos pensa-

22 Rozitchner, Freud y el problema del poder, p. 70.
2 Rozitchner, Las desventuras del sujeto politico, p. 50.

45

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

dores a fin de evaluar la radicalidad de la propuesta de Rozit-
chner.

Hijo de un conocido médico vienés, Salomon Federn, y her-
mano del jurista y escritor Karl Federn asi como del economista
Walther Federn, Paul Federn participa en los encuentros de la
Sociedad Psicoanalitica de Viena, de la que fue vicepresidente
hasta que los Nazis la disolvieron en 1938, afio en que emigra
a los Estados Unidos. Federn —que psicoanalizara a Wilhelm
Reich y a Hermann Broch, entre otros— fue un discipulo leal de
Freud si bien se separa de su maestro en algunas cuestiones.
Asi, por ejemplo, a diferencia de Freud, Federn se despreocupa
de la elaboracion por parte del hijo de la relacién padre-madre
y pone, en cambio, el acento en la temprana decepciéon que su-
fre el hijo al comprobar que el padre “real” no corresponde a la
figura idealizada que de él se hizo el nino. Dice Federn: “como
desde milenios la sociedad y la cultura se han desarrollado so-
bre la base de la autoridad patriarcal, el nifio que deja a la fa-
milia para entrar en la vida encuentra en el maestro, el cura,
el alcalde, el rey y el emperador suficientes contendientes para
el puesto vacante del padre en su interior”?*. Surge entonces la
pregunta: ;Cémo desarmar este mecanismo interior que se ha
creado en la nifiez y asegura nuestro sometimiento a la figura
de la autoridad? ;Puede, para Federn, el parricidio destruir el
poder patriarcal internalizado?

En la seccién anterior hemos tratado de mostrar como Rozit-
chner encuentra en la nocién de “masa revolucionaria” de Freud
el punto de partida para teorizar la posibilidad de un poder co-
lectivo que surgiria cuando el individuo extiende su “cuerpo
libidinal en tanto sujeto social” “hacia la experiencia afectiva-
mente comun con los demas”, devolviéndole “el poder colectivo

2 “geit Jahrtausenden sich Gesellschaft und Kultur auf der Basis patriarchalischer
Autoritit entwickelt haben, findet das aus der Familie ins Leben tretende Kind im
Lehrer, im Pfarrer, im Blrgermeister, in Konig und Kaiser genug Anwarter auf die-
sen in seinem Innern freigewordenen Vaterposten”. Federn, Paul. Zur Psychologie der
Revolution: Die vaterlose Gesellschaft. Leipzig y Vienna: Anzengruber Verlag, 1919, p.
17.

46



La “sociedad sin padre”

expropiado”?. Como vimos, la propuesta de Rozitchner implica
un transito desde la “masa artificial” a la “masa revolucionaria”
0, dicho en téminos del mito cientifico” de Freud, desde la “hor-
da primitiva” a la “alianza fraterna”, de un “colectivo natural”
(la horda) a un “colectivo cultural” (la alianza). Como también
senalamos, Rozitchner insiste en que “Freud no parte del indi-
viduo aislado, sino de una estructura colectiva,” en este caso,
de la “horda primitiva”?®. Freud describe esta etapa anterior a
la cultura como aquélla en la que un colectivo estd sometido
a la voluntad de un solo individuo, el padre de la horda. Pero
esta sumision va a ser resistida. Los hermanos, “reconociéndo-
se como semejantes sometidos, reconocieron también el poder
colectivo de su propia existencia unificada” e hicieron frente al
poder del padre?”. La historia, para Freud, comienza entonces
“con una rebelidon colectiva por la liberacién de los sometidos.
“Roto el lazo de sumisién aparece por fin el descubrimiento del
poder colectivo, el poder real que el padre, por ser mas fuerte,
expropiaba en su favor”?. Los hermanos matan al padre de la
horda pero la historia no termina alli. Arrepentidos por haber
cometido el parricidio, excluyen el crimen de la narrativa de su
origen, clausurandose asi para ellos la posibilidad de actualizar
la formacién de un poder colectivo que de ser recordado les per-
mitiria unirse y recuperar las fuerzas que han sido expropiadas
por el poder opresor. En sintesis: el parricidio, para Freud, no
destruye sino que termina por instituir el poder paterno.

En la literatura en lengua alemana de esta época abundan
las obras que se centran en el conflicto padre-hijo. Dramas ex-
presionistas, como por ejemplo Der Sohn (El hijo) de Walter
Hasenclever o Vatermord (Parricidio) de Arnolt Bronnen, giran
alrededor del tema de la autoridad paterna y el consecuente
deso de liberacién de los hijos. Como sostiene Thomas Elsaes-

% Rozitchner, Freud y los limites del individualismo burgués, p. 644.
26 Rozitchner, Freud y el problema del poder, p. 56.

2T Rozitchner, Freud y el problema del poder, pp. 57-58.

28 Rozitchner, Freud y el problema del poder, p. 58.

47

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

ser, los conflictos entre padre e hijo han sido reconocidos duran-
te mucho tiempo como parte de los motivos tipicos del drama
expresionista, “hasta el punto de constituir en la mente de los
historiadores sociales y culturales la clave para la identidad glo-
bal de la cultura de Weimar”?. Efectivamente, los trabajos de
historia intelectual de Sigfried Kracauer sobre la Republica de
Weimar (1918-1933) corroboran el juicio de Elsaesser. Refirién-
dose a la pelicula Fridericus Rex de Arzen von Cserepy, espe-
cificamente al conflicto padre-hijo, Kracauer opone la posicion
de la literatura expresionista a la del cine alemén de la época.
Sostiene el critico que la “rebelién del hijo, que en los dramas
expresionistas prepardé el terreno para el ‘hombre nuevo™, esta-
ba, en cambio, concebida en muchas peliculas de la época “para
acentuar la soberania del padre. En estas peliculas, el rebelde
era presentado como la crisalida del dictador, y se aceptaba la
anarquia en cuanto hacia deseable la autoridad”®. Pero ;qué
estaba sucediendo en este mismo periodo en Austria, en la so-
ciedad a la cual pertenecen Freud y Federn?

Con el colapso de la monarquia austro-hingara y la derrota y
muerte de la generacién de “los padres” por causa de la Primera
Guerra, la generacién de los “hijos” se convierte literalmente
en una “sociedad sin padre” (vaterlose Gesellschaft). Refirién-
dose a la situacién de posguerra como condicién de posiblidad
de una nueva racionalidad, dice Federn: “Asi de repente habia
un montdén de companeros sin padres, en una confusién interior
comprensible, a los que obligaba una patria comun y la necesi-
dad de crear una sociedad sin padre”'. Se reproduce entonces
la situacién atribuida por Freud a uno de los periodos mas tem-

29 “to the extent of constituting in the minds of social and cultural historians the key to

Weimar Culture’s overall identity”. Elsaesser, Thomas. “Weimar Cinema, Mobile Sel-
ves, and Anxious Males: Kracauer and Eisner Revisited” En Scheunemann, Dietrich
(ed.). Expressionist Film: New Perspectives. New York: Camden House, 2006. p. 40.
30 Kracauer, Sigfried. De Caligari a Hitler: Historia psicolégica del cine alemdn. Traduc-
cién de Héctor Grossi. Buenos Aires: Paidds, 1985, p. 114.
“So standen plétzlich in begreiflicher innerer Verwirrtheit eine Menge vaterlose Gese-
llen da, welche das gemeinsame Mutterland und die Not zur Schaffung einer vaterlo-
sen Gesellschaft zwingt”. Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 13.

3

48



La “sociedad sin padre”

pranos de la humanidad: el parricidio y el intento de construir
una nueva comunidad. Sin embargo, después de Freud no es
facil creer que es suficiente con matar al padre para eliminar
el patriarcado. El mito de Freud nos cuenta precisamente la
historia inversa: el parricidio no destruye sino que termina por
instituir lo que Silke-Maria Weineck llama la “triada paterna”,
esto es, las enlazadas figuras del padre, el estado y dios®. ;Cual
es la posicion de Federn a este respecto?

Para Federn las teorias Freudianas expuestas en Totem
y tabu adquirieron una especial vigencia con el colapso de la
monarquia austro-htungara. En la presentacion en la Sociedad
Psicoanalitica de Viena del texto que se publicara en 1919 bajo
el titulo Zur Psychologie der Revolution: Die vaterlose Gesells-
chaft (Acerca de la psicologia de la revolucion: la sociedad sin
padre), Federn sostiene una posicién que se podria calificar de
optimista: la crisis por la que esta pasando Austria contiene
en si misma la posibilidad de superar la autoridad patriarcal y
reemplazarla por una “comunidad fraternal” (Brudergemeins-
chaft). Como sostiene el austriaco: “En las formas de la orga-
nizacién revolucionaria se avista la ‘estructura psiquica’ como
hermandad”®®. Para Federn el fin de la monarquia no significa
sélo el parricidio Freudiano de la figura paterna y autoritaria
del emperador. A diferencia de la concepcién Freudiana, el “pa-
rricidio” del que habla Federn es un parricidio revolucionario,
con el potencial necesario para abolir la autoridad politica de
la “triada paterna” y dejar el camino abierto para la nueva “or-
ganizacién fraterna”. El germen de la deseada “organizacion
fraterna”, que sucederia a la monarquia, lo reconocia Federn
en los comités obreros que organizaban la vida cotidiana de la
flamante Primera Republica austriaca®. Para Federn, estas or-

32 Weineck, Silke-Maria. The Tragedy of Fatherhood: King Laius and the Politics of Pa-

ternity in the West. New York: Bloomsbury, 2014, p. 5.

“In der revolutionidren Organisationsform erblickt man ihre ‘psychische Struktur als

Bruderschaft”. Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 9.

3 Rose, Louis. The Freudian Calling: Early Viennese Psychoanalysis and the Pursuit of
Cultural Science. Detroit: Wayne State University Press, 1998, p. 164.

49

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

ganizaciones obreras proveerian —bajo el liderazgo de la Social
Democracia parlamentaria— la base politica para una sociedad
que funcionaria como una verdadera “comunidad fraternal”’. Es
interesante notar aqui que, como sefiala Weineck, el término
“sin padre” (vaterlose) elegido por Federn para calificar esta
nueva sociedad democratica (en oposiciéon al autoritarismo de la
doble monarquia) no esta exento de connotaciones que apuntan
a la social democracia. Y es que en la palabra alemana “vaterlo-
se” (sin padre”) resuena aquella otra que la reaccién usaba para
denigrar a los social demécratas, a los que calificaban de “apé-
tridas” (vaterlandlose)®. De un solo golpe, el término elegido
por Federn (vaterlose) para designar esta nueva organizacion
evoca las muertes de la primera guerra y la social democracia
como heredera de esa situacion. Federn reconoce, sin embargo,
que serios obstdculos se interponen en el camino a la revolucion.
(Cudles son esos obstaculos?

Segun Federn, el mayor obstaculo reside en que si bien la si-
tuacion politica y social habia cambiado como consecuencia de la
caida del imperio austro-hungaro y de la Primera Guerra Mun-
dial, esta nueva realidad no “hacia sistema” —para decirlo con
una expresioén de Roztichner— con una nueva racionalidad, esto
es, con nuevas categorias de pensar y de sentir. Dice Federn: “El
motivo padre-hijo ha sufrido la peor derrota. Sin embargo, esta
anclado tan profundamente en la humanidad por la educacién
familiar y como sentimiento heredado que es probable que esto
sea un obstaculo para que prevalezca la ‘sociedad sin padre™?®,
Es precisamente “la actitud general con respecto al padre la res-
ponsable de que el orden social se haya mantenido por tanto
tiempo”?”. Si el complejo del padre no es disuelto y las formas

3% Weineck, The Tragedy of Fatherhood, p. 180.

3 “Das Vater-Sohn-Motiv hat die schwerste Niederlage erlitten. Es ist aber durch die
Familienerziehung und als ererbtes Gefiihl tief in der Menschheit verankert und wird
wahrscheinlich auch diesmal verhindern, daf} eine restlos ‘Vaterlose Gesellschaft’ sich
durchsetzt”. Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 29.

3T “Die allgemeine Vatereinstellung war schuld, dass die soziales Ordnung sich so lange
erhalten konnte”. Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 24

50



La “sociedad sin padre”

de nuestro aparato psiquico siguen subordinadas a la relacién
padre-hijo, es muy probable, segiin Federn, que a pesar de la
desvastacion producida por la guerra, el sistema patriarcal vi-
gente va a poder resolver los problemas técnicos, construir una
nueva una nueva economia y seguir subsistiendo?®®. Ademas, a
causa de la persistencia de las misma racionalidad patriarcal,
Federn teme que la revolucién sea abandonada y en lugar de la
deseada estructura “fraternal” se erija una nueva figura pater-
na que usurpe la posicién vacante del padre®.

El problema que detecta Federn en la social democracia de
posguerra de la Primera Guerra Mundial es la misma crisis de
la racionalidad que identifica Rozitchner en la izquierda argen-
tina de la guerra fria: tanto la izquierda, en la visién de Rozit-
chner, como la social democracia, en la visién de Federn, conti-
nuan usando las categorias del sistema que pretenden abolir.
Federn lo sintetiza muy bien: el problema es “la congruencia de
la familia con el caido estado patriarcal y su incongruencia con
una organizacién fraternal’®. Tanto Federn como Rozitchner
ponen el acento en los mecanismos psiquicos o esquemas de con-
ciencia que sustentan y mantienen el sistema (capitalista) que
fragmenta y genera escisiones en nuestra subjetividad. Ambos,
creemos, caen en la misma paradoja: la nueva estructura social
sélo puede surgir si hay una “modificacién subjetiva”, pero la
“modificacién subjetiva” sélo puede tener lugar si hay una nue-
va realidad exterior que moldee nuestro aparato psiquico de un
modo alternativo. Sin embargo, nos parece que Rozitchner da
un paso mas que Federn en su itinerario hacia una potencial
modificacién de la subjetividad. ;En qué consiste ese paso? In-
tentaremos contestar este interrogante en la cuarta seccién de
este trabajo.

3 Jacoby, Russell. Social Amnesia. A Critique of Contemporary Psychology. New
Brunswick y London: Transaction Publishers, 1997. p. 84.

3 Federn, Zur Psychologie der Revolution, p. 28

40 “die Kongruenz der Familie mit dem gestiirzten, patriarchalish gesamten Staat und
ihre Inkongruenz mit einer Bruderschaftorganisation”. Federn, Zur Psychologie der
Revolution, p. 17.

51

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

4.

Con toda su voluntad de cambio social y de la subjetividad,
la propuesta de Federn sigue los lineamientos del pensamiento
patriarcal: a fin de cuentas, su objetivo es una “organizacion fra-
terna” que reemplazaria la estructura patriarcal vigente en la
Austria de posguerra. La propuesta de Rozitchner, en cambio,
medio siglo después, esta dirigida a desarmar esa misma es-
tructura patriarcal que Federn pretende conservar si bien mo-
dificada. En palabras de Diego Sztulwark, Rozitchner preten-
de habilitar “una zona sensible diferente”, “de resistencia,” “a
partir de una restitucién plena del plano afectivo-imaginario”™!.
Pero detengdmonos en este plano afectivo tal como aparece en
Materialismo ensonado.

Para todo sistema de representacion parece existir siempre
un sustrato que subyace bajo lo aparente o consciente: Schopen-
hauer lo llamé “voluntad”; Nietzsche, “voluntad de poder”;
Freud, el “inconsciente”. Rozitchner entiende que este sustrato
es la experiencia primera con la madre y asi, en su itima obra,
Materialismo ensoniado, el argentino va mas alla del drama
primario con el padre (Freud). Nos insta alli al reconocimiento
en nuestro origen “de la existencia de una etapa arcaica en la
infancia donde ‘la carne,” materia ensofiada desde el origen de
la materialidad humana, organiza las primeras experiencias en
unidad simbidtica con el cuerpo que le dio vida”#2. Pero, en la na-
rrativa de Rozitchner, la lengua materna, en tanto fundamento
de la materialidad histérica, va a ser ahuyentada por el espectro
del terror patriarcal*®. O como dira mas adelante en el mismo
texto: “La imagen espectral del padre externo debe agigantarse
para desplazar la imagen aborigen materna —que se confunde
en el principio con la nuestra propia”**. Dicho de otro modo: el

4

Sztulwark, Diego. “Odisea 2001 (O sobre como leer de manera no ilusoria el transito

de las resistencias colectivas a la invencién politica)”. En: http://anarquiacoronada.

blogspot.com/2015/09/odisea-2001.html [Marzo 2016].

42 Rozitchner, Le6n. Materialismo ensofiado. Ensayos. Buenos Aires: Tinta limén, 2011,
p. 10.

4 Rozitchner, Materialismo ensonado, p. 20.

4 Rozitchner, Materialismo ensoniado, p. 21.

52



La “sociedad sin padre”

advenimiento de la racionalidad patriarcal oculta o toma el lu-
gar de esa lengua primera, la materna, desde la cual se abri6 el
sentido y construye “un orden antagénico vaciado de la materia
viva’#, Este proceso de borramiento de la carne sintiente halla
su complemento en la religién cristiana, en la figura de la Vir-
gen Maria, una madre Virgen que desplaza a la primera: una
madre nueva que habla el lenguaje del padre*®. El lenguaje del
padre y de la representacion desplazan entonces a los afectos y,
con ellos, toda experiencia directa y visceral. La afectividad es
desplazada porque ésta tiene sélo su propia expresiéon pero no
puede ser representada, quedando definitivamente excluida de
la racionalidad abstracta del orden paterno*’.

En este trabajo intentamos mostrar un posible itinerario de
la creacién de una nueva subjetividad en la obra de Rozitch-
ner: desde el encuentro inicial con la filosofia de Merleau-Ponty
hacia la articulacién holistica que pretende de su teoria de la
subjetividad, pasando por la formacién de un poder colectivo en
la experiencia de la “masa revolucionaria” y en la de la “alianza
fraterna”. El tramo final de este itinerario, a través del mundo
de los afectos o de la ensofiacién, nos invita a desandar el cami-
no del patriarcado. En nuestra opinién ahi reside la superiori-
dad del modelo de Rozitchner con respecto al de Federn: en el
intento de superar las “categorias de pensar y de sentir” de la
impuesta racionalidad paterna. Y es la afectividad (o materia-
lismo ensonado) la estrategia que Rozitchner va a explorar en
este ultimo texto para que la materialidad de un individuo se
enlace con la materialidad de los otros individuos y el individuo
recobre el poder expropiado por el sistema. Surge entonces la
pregunta: ;Pueden los afectos convertirse en una herramienta
mas eficiente que, por ejemplo, el concepto de “masa revolucio-

% Rozitchner, Materialismo ensoniado, p. 55.

46 Rozitchner, Materialismo ensoriado, p. 23. Para un estudio de la formacién de la sub-
jetividad precapitalista, ver: Bosteels, Bruno. Marx and Freud in Latin America. Po-
litics, Psychoanalysis, and Religion in Times of Terror. London: Verso, 2012, pp. 142-
157. Cabezas, Oscar Ariel. Postsoberania. Literatura, politica y trabajo. Buenos Aires:
Ediciones La Cebra, 2013, pp. 174-196.

" Rozitchner, Materialismo ensofiado, p. 61.

-

53

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

naria” o la ontologia gestaltica de Merleau-Ponty a la hora de
teorizar la articulacion holistica de la nueva subjetividad con el
poder de los otros? Intentaremos contestar este interrogante en
la quinta y tultima seccién de este trabajo.

5.

Como vimos, combinando posiciones fenomenoldgicas, par-
ticularmente la del sujeto como conciencia encarnada de Mer-
leau-Ponty, con posiciones psicoanaliticas y marxistas, Rozit-
chner nos presenta las raices materiales de una subjetividad
encarnada y explora su potencial para un concepto de lo politico.
En este sentido la obra de Rozitchner podria leerse en el con-
texto de la teoria de los afectos, donde, a la manera de Spinoza,
el poder de accion del cuerpo Rozitchneriano es incrementado o
disminuido por efecto de los otros cuerpos. Como tramo final de
nuestro recorrrido por los intentos de Rozitchner de definir una
nueva subjetividad, material y encarnada, examinaremos bre-
vemente dos textos: Personay comunidad: ensayo sobre la signi-
ficacion ética de la afectividad en Max Scheler, texto que, como
ya senalamos, fue originalmente la tesis doctoral que Rozitch-
ner escribe en Francia en los anos sesenta, y Filosofia y eman-
cipacion: Simén Rodriguez: el triunfo de un fracaso ejemplar,
compuesto en el exilio venezolano en los ochenta. Nos propone-
mos abordar ambos textos desde la perspectiva de los afectos,
prestando particular atencién al incremento o disminucién del
poder de accién de los cuerpos por obra del afecto.

De Persona y comunidad me interesa en particular el anali-
sis que hace Rozitchner de la concepcion de Scheler del contagio
afectivo en tanto modo de relacién de los individuos que inte-
gran una masa. Senala Rozitchner que para Scheler el contagio
afectivo es un fenémeno “estrictamente animal”, involuntario,
inconsciente, donde, de acuerdo con el filésofo alemén, los indi-
viduos no perseguirian la participacion con el otro en un objeti-
vo comun o colectivo. Para Scheler, explica Rozitchner, lo Ginico
que existe entre estos individuos es una “simple coincidencia

54



La “sociedad sin padre”

en un estado”®. Movida sélo por el contagio afectivo, “las inten-
ciones de los individuos” que la componen le son indiferente y,
como consecuencia, este colectivo podria realizar “cosas de las
cuales ninguno de esos individuos quiere reconocerse respon-
sable, porque ninguno la ‘quiso”*. A fin de desacreditar a las
masas, Scheler, en la tradicién de Gustave Le Bon, presenta el
contagio afectivo “como una pérdida de la individualidad”®. En
oposicion a Scheler, Rozitchner assume, en cambio, la existen-
cia de intenciones colectivas que emergen de la convergencia de
estas intenciones individuales. Segun el filésofo argentino, las
intenciones de estos individuos “se ponen de manifiesto” en el
acto mismo “de encontrarse juntos persiguiendo un objetivo”s!.
Concluye Rozitchner:

Decir que esos individuos no se reconocen responsables
de una accién que, sin embargo, realizaron en comun,
no quiere decir que nadie la quiso; es caer en el grito
de ‘Fuenteovejuna, jSefior!” con que respondieron los la-
briegos a la misma pregunta por el responsable de una
accién que todos quisieron, pero que nadie, por si solo,
hubiera querido. Pero aun desde otro punto de vista es
también cierto: no hay un responsable, porque todos son
corresponsables, en la medida en que la fuerza de la ac-
cién y los valores entrevistos en el acto colectivo no per-
tenecen a la persona aislada.??

Consecuente con esto, Rozitchner se opone a la nocién de con-
tagio afectivo tal como la entiende Scheler en su intento de deli-
gitimizar la accién de las masas. Por empezar, para Rozitchner
no somos individuos autosuficientes y, precisamente al recono-
cer la existencia de una intencién comun o de “intenciones colec-

Rozitchner, Leén. Persona y comunidad: ensayo sobre la significacion ética de la efecti-
vidad en Max Scheler, Buneos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2013, p. 71.
Rozitchner, Persona y comunidad, p. 69.

Rozitchner, Persona y comunidad, p. 75.

51 Rozitchner, Persona y comunidad, p. 70.

Rozitchner, Persona y comunidad, p. 71.

55

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

tivas” —“intenciones que responden a una situacién singular en
cada individuo, y también a una intencionalidad dirigida hacia
la creacion colectiva de un sentido”— recupera Rozitchner el va-
lor del contagio afectivo®®. De este modo, la mencién por parte de
Rozitchner de Fuenteovejuna —caso paradigmatico de una masa
donde las intencionalidades de los miembros que la componen
apuntan “hacia la creacion colectiva de un sentido”— contribuye
a cuestionar la supuesta autonomia del individuo liberal, susti-
tuyendo las fronteras entre los individuos por un espacio fluido
de interaccién de los cuerpos basada en los afectos. Rozitchner
pone el acento en esta interaccion y en la colectividad emergente
y, en este proceso, recupera también el valor del contagio afec-
tivo. Consecuentemente, el afecto, aun en la forma de contagio
(para Scheler la forma mas despreciable de la paleta afectiva)
presenta, en cambio, para Rozitchner un potencial revoluciona-
rio. Y esto es asi porque el contagio afectivo permite perseguir
un objetivo que, en palabras de Rozitchner, “todos quisieron,
pero que nadie, por si solo, hubiera querido”.

Para Rozitchner, el cuerpo ha dejado de ser aquello que se
opone a la mente para convertirse en el vehiculo de dindmicas
interacciones afectivas. El cuerpo asi entendido tiene la posibili-
dad de abrir en si, desde el afecto, el espacio del mundo del otro,
derribando las fronteras que lo separan de los otros cuerpos y
lo definen como autosuficiente. Como en el caso de la relaciéon
entre la madre y el nifo, entendida por Rozitchner como “el ma-
terialismo primero que funda la consciencia”, los cuerpos tienen
la posibilidad de resonar con los afectos y necesidades de los
otros®. En este contexto me parece util el concepto de “sintonia
(resonancia, apareamiento) afectiva” (affect attunement) acu-
nado por el psicoanalista Daniel Stern®. Segiin Stern, existen
estados afectivos experimentados por el nifio los cuales, al estar

% Rozitchner, Persona y comunidad, p. 70.

5 Rozitchner, Persona y comunidad, p. 71.

% Rozitchner, Leén. El terror y la gracia. Buenos Aires: Norma, 2003, p. 37.

6 Stern, Daniel. The Interpersonal World of the Infant: A View from Psychoanalysis and
Developmental Psychology. New York: Basic Books, 1985, p. 138.

o

56



La “sociedad sin padre”

el nino “en sintonia” con la madre, le indican que sus estados
emocionales internos son formas de la experiencia humana,
compatibles con otros seres humanos. De manera semejante a
la “sintonia afectiva” entre la madre y el nifio de Stern, Rozit-
chner sugiere la posibilidad de apareamientos afectivos entre
los cuerpos, los cuales permiten al individuo participar de la
“materialidad de un cuerpo social colectivo” que lo “incluye en
los otros”, incrementando asi el poder de su propio cuerpo®.

Un ejemplo de “sintonia afectiva” lo encontramos en el trata-
miento que hace Rozitchner de la figura de Simén Rodriguez en
su estudio Filosofia y emancipacion: Simén Rodriguez: el triun-
fo de un fracaso ejemplar. Rozitchner presenta a este educador,
escritor, ensayista y filésofo venezolano actuando en “sintonia
afectiva” con el pueblo venezolano, con sus necesidades. Rodri-
guez trabaja y piensa “desde la afectividad, es decir desde el
sentimiento del otro en uno”. “La dimensién del hombre”, nos
dice Rozitchner, “no es la del ciudadano solamente”; no es su
“individualidad separada” sino “la materialidad de un cuerpo
social colectivo que lo incluye en los otros”. Y es esta “inclusion
material” la que “le da sentido”®. Rozitchner presenta el cuerpo
de Rodriguez como aquel que posee la capacidad de absorber los
afectos producidos por el otro y, de este modo, “sentir el sufri-
miento del otro como propio”®; “el afecto fusiona y funde, en el
sentir, la distancia que los cuerpos separados no alcanzan sino
por este milagro del afecto: hacer de dos cuerpos uno solo”®.
Esta nueva subjetividad se opone a la que crea nuestro mundo
social, el cual “separa los cuerpos y los enfrenta y los explota,
donde la vida del otro es negada para salvar la propia”®!.

Rodriguez no es indiferente al dolor del otro. Por el contra-
rio, siente el dolor del pueblo, siente-con el pueblo. Una y otra

57 Rozitchner, Leén. Filosofia y emancipacién: Simén Rodriguez: el triunfo de un fracaso
ejemplar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012, p.144.

% Rozitchner, Filosofia y emancipacion, p.144.

Rozitchner, Filosofia y emancipacién, p. 67.

6 Rozitchner, Filosofia y emancipacion, p. 62.

Rozitchner, Filosofia y emancipacién, p. 67.

57

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

vez insiste Rozitchner en la compasién, el sentir-con el otro,
como un rasgo saliente de su personalidad. Como en el caso de
Schopenhauer, uno de los mayores defensores de la compasién,
Rozitchner quiebra el principio de individuacién, posibilitando
asi la apertura, en el cuerpo del individuo, desde el afecto, del
espacio del mundo del otro. En la visién de Rozitchner, Simén
Rodriguez logra desplazarse a través de sus propios recuerdos
personales y de este modo activa la compasién por el sufrimien-
to de este sector de la poblacién. Rozitchner describe asi este
proceso:

El cuerpo es el lugar de la coherencia. Pone en la balan-
za de la propia ecuacion sentida —situarse en el lugar del
que persigue, en los “salones de alto tono” o en el lugar
de quien es perseguido— y enfrenta dentro de si, para
evaluarlas desde el afecto, “el peso de las impresiones re-
cibidas”... Pero “estas impresiones recibidas” actualizan
también la memoria... No olvidé el origen “privado” de su
vida, esa ausencia que fue su pena, y quiso mantenerla
presente en su memoria. Transformoé la pena individual
en el lugar sentido desde el cual enfrentar de otro modo
la vida con los otros. Por eso las mantiene presentes, y
forma parte de esos mismos humillados en quienes esta
ausente aquello que le falté a él: la respuesta al llamado
de su dolor, que los perseguidores no sienten.®?

Estamos ahora en condiciones de retomar la pregunta con la
que cerramos la cuarta seccidn de este trabajo: jPueden los afec-
tos convertirse en una herramienta mas eficiente que, por ejem-
plo, el concepto de “masa revolucionaria” de Freud o la ontologia
gestaltica de Merleau-Ponty a la hora de teorizar la articulacion
holistica de la nueva subjetividad con el poder de los otros? En
principio pareceria que el concepto de lo afectivo presta el mismo
servicio que los otros dos recursos mencionados porque el afecto
es siempre social y compartido y, quizas ain mas importante,

62 Rozitchner, Filosofia y emancipacion, pp. 29-30.

58



La “sociedad sin padre”

necesariamente transmitido. Asi como el cuerpo libidinal de las
“masas revolucionarias” de Freud y la ontologia gestaltica de
Merleau-Ponty, el afecto, como aparece en Simén Rodriguez (en
tanto compasién) o en “El materialismo ensonado”, claramente
disuelve el principio de individuaciéon. Consecuentemente, estos
tres modelos estan en condiciones de lograr englobar o crear un
enlace entre mi materialidad y la materialidad de los otros indi-
viduos; como el cuerpo de Spinoza, el cuerpo de Rozitchner esta
radicalmente abierto a los otros cuerpos. En los tres modelos o
teorizaciones consigue Rozitchner mostrar que somos necesaria-
mente dependientes de los otros, partes de un todo dinamico e
interconectado, y que a través del vinculo con los otros podemos
conseguir la “devolucion” de nuestro propio poder expropiado. Si
aceptamos mi lectura de Rozitchner, tendriamos que confrontar
entonces los habitos dominantes, practicas, creencias e imagi-
narios sociales en los que actualmente participamos asi como
las relaciones afectivas que mantenemos con los otros. En tanto
continuemos creando fronteras entre los cuerpos, continuare-
mos estructurando las relaciones humanas en modos que sis-
tematicamente promueven exclusiones e instrumentalizaciones
de colectivos y personas. Rozitchner nos ofrece una perspectiva
nueva para repensar estas cuestiones.

59

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

Bibliografia

Adorno, Theodor. “Freudian Theory and the Pattern of Fascist Propagan-
da”. En Arato, Andrew y Eike Gephardt (eds.). The Essential Frank-
furt School Reader. New York: Continuum, 1982, pp. 118-137.

Althusser, Louis. La revolucion teérica de Marx. Traduccién de Martha
Harnecker. México: Siglo XXI, 1967.

Balibar, Etienne. “Le non-contemporain” En Ecrits pour Althusser. Paris:
La Découverte, 1991. pp. 91-118.

Bosteels, Bruno. Marx and Freud in Latin America. Politics, Psychoanaly-
sis, and Religion in Times of Terror. London: Verso, 2012.

Brennan, Teresa. The Transmission of Affect. Ithaca: Cornell University
Press, 2004.

Bronnen, Arnolt. Vatermord. Berlin: S. Fischer, 1920.

Cabezas, Oscar Ariel. Postsoberania. Literatura, politica y trabajo. Buenos
Aires: Ediciones La Cebra, 2013.

Caparrés, Antonio. “Apuntes histéricos al Freudomarxismo”. Anuario de
psicologia no 13, 1975, pp. 3-36.

Davidson, Donald. “Rational Animals”. Dialectica no 36, 1982, pp. 317-28.
—. “On the Very Idea of a Conceptual Scheme”. En Inquiries into
Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon Press, 1984. pp. 183-
198.

Elsaesser, Thomas. “Weimar Cinema, Mobile Selves, and Anxious Males:
Kracauer and Eisner Revisited” En Scheunemann, Dietrich (ed.).
Expressionist Film: New Perspectives. New York: Camden House,
2006, pp. 33-71.

Federn, Paul. Zur Psychologie der Revolution: Die vaterlose Gesellschaft.
Leipzig y Vienna: Anzengruber Verlag, 1919.

Feyerabend, Paul. Farewell to Reason. London: Verso, 1988.

Freud, Sigmund. Psicologia de las masas y andlisis del yo. En Freud, Sig-
mund. Obras completas. Tomo XVIII. Traduccién de José Luis Et-
cheverry. Buenos Aires: Amorrortu, 1997, pp. 63-136.

60



La “sociedad sin padre”

Haack, Susan. Deviant Logic, Fuzzy Logic: Beyond the Formalism. Chicago:
University of Chicago Press, 1996.

Hacking, Tan “Styles of Scientific Reasoning”. En Rajchman, John y Cornel
West (eds). Post-Analytic Philosophy. New York: Columbia Univer-
sity Press, 1985, pp. 145-65.

Hasenclever, Walter. Der Sohn: Ein Drama in fiinf Akten. Stuttgart: Re-
clams Universal-Bibliothek, 1994.

Hollis, Martin. “The Social Destruction of Reality”. En Hollis, Martin y
Steven Lukes (eds.). Rationality and Relativism. Cambridge: MIT
Press, 1982, pp. 67-86.

Jacoby, Russell. Social Amnesia. A Critique of Contemporary Psychology.
New Brunswick y London: Transaction Publishers, 1997.

Jonsson, Stefan. Crowds and Democracy. The Idea and Image of the Masses
From Revolution to Fascism. New York: Columbia University Press,
2013.

Kracauer, Sigfried. De Caligari a Hitler: Historia psicolégica del cine ale-
man. Traduccién de Héctor Grossi. Buenos Aires: Paidés, 1985.

Lukacs, Georg. Histoire et conscience de classe. Essai de dialectique marxis-
te. Traduccion de Kostas Axelos y Jacqueline Bois. Paris: Editions
de Minuit, 1960.

Lukes, Steven. “Relativism in its Place”. En Hollis, Martin y Steven Lukes
(eds.). Rationality and Relativism. Cambridge: MIT Press, 1982, pp.
261-305.

Merleau-Ponty, Maurice. Les aventures de la dialectique. Paris: Gallimard,
1955.
—. Las aventuras de la dialéctica. Traduccién de Leén Rozitchner.
Buenos Aires: Editorial La Pleyade, 1974.

Plotkin, Mariano Ben. Freud in the Pampas. The Emergence and Develo-
pment of a Psychoanalytic Culture in Argentina. Stanford: Stanford
University Press, 2001.

Rose, Louis. The Freudian Calling: Early Viennese Psychoanalysis and the
Pursuit of Cultural Science. Detroit: Wayne State University Press,
1998.

61

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Silvia Dapia

Rozitchner, Ledn. Persona y comunidad: ensayo sobre la significacién ética
de la afectividad en Max Scheler, Buenos Aires: Ediciones Biblioteca
Nacional, 2013.

—. Freud y los limites del individualismo burgués. Buenos Aires:
Ediciones Biblioteca Nacional, 2013.

—. Filosofia y emancipacién: Simén Rodriguez: el triunfo de un fra-
caso ejemplar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012.
—. Materialismo ensoniado. Ensayos. Buenos Aires: Tinta limoén,
2011.

—. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Editorial Losada,
2003.

—. El terror y la gracia. Buenos Aires: Norma, 2003.

—. Las desventuras del sujeto politico. Ensayos y errores. Buenos Ai-
res: Ediciones El cielo por asalto, 1996.

Stern, Daniel. The Interpersonal World of the Infant: A View from Psy-
choanalysis and Developmental Psychology. New York: Basic Books,
1985.

Sztulwark, Diego. “Odisea 2001 (O sobre cémo leer de manera no ilusoria
el transito de las resistencias colectivas a la invencién politica)”. En:

http://anarquiacoronada.blogspot.com/2015/09/odisea-2001.html
[Marzo 2016].

Tauber, Alfred I. Requiem for the Ego. Freud, and the Origins of Postmoder-
nism. Stanford: Stanford University Press, 2013.

Taylor, Charles. “Merleau-Ponty and the Epistemological Picture” En Car-
man, Taylor y Mark B. N. Hansen. The Cambridge Companion to
Merleau-Ponty. Cambridge: Cambridge University Press, 2004, pp.
26-49.

Toadvine, Ted. Merleau-Ponty’s Philosophy of Nature. Evanston: Nor-
thwestern University Press, 2009.

Weineck, Silke-Maria. The Tragedy of Fatherhood: King Laius and the Po-
litics of Paternity in the West. New York: Bloomsbury, 2014.

Winch, Peter. “Understanding a Primitive Society”. En Wilson, Bryan R.
Rationality. Oxford: Blackwell, 1970, pp. 78-111.

62



Rozitchner en el intersticio
generacional. Figuraciones de una
conversacion inverosimil entre el
2001 y el latinoamericanismo
estadounidense

Federico Pous

Elon University

Resumen

Este ensayo procura pensar las razones que volvieron relevante la obra
de Leén Rozitchner (1924-2011) para las discusiones sobre la izquierda
latinoamericana en los ultimos afos. Propongo que Rozitchner ocupa un
intersticio generacional donde circulan los fantasmas de la experiencia po-
litica “setentista”. El texto reflexiona sobre la tensién entre la grieta y el
intersticio que sostiene el sujeto politico como “ntcleo de verdad histérica”.
Desde alli, elaboro una conversaciéon inverosimil entre dos experiencias
politicas disimiles: la setentista y la del 2001; y otra sobre la influencia de
Rozitchner en el nudo hegemonia-pos-hegemonia propio de las discusiones
del latinoamericanismo estadounidense.

Palabras clave: sujeto politico, izquierda setentista, 2001, latinoame-
ricanismo estadounidense, hegemonia/poshegemonia

Abstract

This paper asks why the work of Leén Rozitchner (1924-2011) has
become relevant to the discussions about the Latin American left in re-
cent years. I propose that Rozitchner occupies a generational interstice
surrounded by the ghosts of the political experience of the seventies in
Argentina. The paper reflects upon the tension between the cracks and
the interstice that sustains the political subject as the “core of historical
truth.” I elaborate on two implausible conversations: one between the po-
litical experiences of the seventies and the uprising of 2001; and another
one, about the conceptual knot of hegemony-posthegemony within Latina-
mericanism in the United States.

Keywords: political subject, the left, 2001, latinamericanism, hege-
mony/posthegemony
eserituras americanas

Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 63-88
ISSN: 0719-3408

63

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

Resulta significativo que en los ultimos anos la figura de
Leén Rozitchner haya ganado una inusitada atencién. Cabe
mencionar, entre otros eventos, la reedicién de sus textos a car-
go de Ediciones Biblioteca Nacional, la publicacién de Acerca
de la derrota y de los vencidos y Materialismo ensoniado, ambos
de 2011, la organizacién de jornadas de reflexién sobre su obra,
las disputas sobre su catedra en la carrera de sociologia de la
Universidad de Buenos Aires, y los videos de las conversaciones
entre Leon y Diego Sztulwark. A ello habria que agregar la con-
vocatoria de Escrituras Americanas a escribir un nimero sobre
el autor argentino.

Al mismo tiempo, se destaca su aparicién en las discusio-
nes sobre la izquierda propias del latinoamericanismo estadou-
nidense; y con ello sefialo a los que estudiamos Latinoamérica
desde Estados Unidos desde los estudios culturales y estamos
interesados en estos debates!. Ello se debe, en parte, a la parti-
cipacién de Leoén junto a Horacio Gonzalez en el congreso “Marx
and Marxism in Latin America” en la Universidad de Cornell en
septiembre de 2007; y a nivel personal, en el grupo de lectura
de su obra en la Universidad de Michigan durante 2010 y 2011,
que lo habia invitado a venir a Ann Arbor cuando lo encontré la
muerte el 4 de setiembre de 2011.

A partir de este recuento nos preguntamos: /por qué Rozitch-
ner? Es decir, {por qué él y no otro? ;Qué hizo de su modus ope-
randi este reconocimiento tan peculiar en los Gltimos afios de su
vida? ;/Qué pasé en estos circuitos de produccién de conocimiento
para que de pronto nos veamos interpelados por su obra o su fi-
gura? Tomando en cuenta que su nombre siempre funcioné como

Me refiero al campo de discusiones sobre la izquierda y el marxismo en América La-
tina dentro de los estudios culturales en el ambiente universitario estadounidense, al
menos, desde los afios noventa hasta el presente. Para una aproximacién al latinoa-
mericanismo, ver Williams, Gareth. “La deconstruccién y los estudios subalternos, o
una llave de tuerca en la linea de montaje latinoamericanista”. Traduccién de Fer-
nando Veldsquez y Gareth Williams. En Vidal, Hernén (ed.). Treinta arios de estudios
literarios/culturales latinoamericanistas en Estados Unidos: memorias, testimonios,
reflexiones criticas. Pittsburgh: Instituto Internacional de Literatura Iberoamericana,
Universidad de Pittsburgh, pp. 221-256.

64



Rozitchner en el intersticio generacional

una referencia en el campo intelectual argentino (con muy poca
extension latinoamericana), lo cierto es que sus escritos no ha-
bian sido leidos con tanta dedicacién, o al menos, no del mismo
modo en que ahora se los convoca a la discusion. Esto se debe,
en parte, a que la prosa de Rozitchner puede resultar engorrosa,
desprolija, hasta el punto de volverse repetitiva y a ratos inin-
teligible. Sin embargo, creo que el motivo mas profundo de ese
olvido o rechazo tiene que ver con que sus textos interpelaron (e
interpelan) las grietas del inconsciente politico de la cultura de
izquierda argentina y latinoamericana. Recuerdo vividamente
cuando en Michigan nos preguntamos qué nos animaba a leer
a Rozitchner, pues nos resultaba anacrénico un pensamiento
“humanista y subjetivista” en contraste con nuestras lecturas de
la critica posestructuralista del marxismo. Mas alla de senalar
esta atraccién hacia esa trama inconsciente donde se ponen en
juego las decisiones y concepciones politicas sobre el imaginario
y la accién militante de izquierda (1éase: la revolucién y sus fan-
tasmas), no pudimos dar cuenta de nuestra propia tarea.

1. El intersticio generacional

Revisitando mis notas de esas reuniones, pienso con Rozit-
chner: “cuando nos preguntamos sobre la izquierda latinoame-
ricana, sentimos que estamos, de algin modo, distancidndonos
de lo mds préximo al cuestionarnos sobre lo mds distante”. Esta
premisa, que invitaba “a mirarnos a los ojos” en el retorno postd-
icatorial, redobla su intensidad cuando se plantea hoy en el es-
pejo del tiempo y desde el intersticio generacional. Esta es la
interpelacién mas aguda de Rozitchner, pues parte por asumir
que “[t]odo lo que se critica a “la izquierda” es critica hacia uno
mismo: a lo que tenemos de ella” y no nos deja pensar mas alla2.

Partiendo de esta inyuncién, la hipé6tesis de lectura que pro-
ponemos aqui sostiene que la figura de Ledén Rozitchner funcio-
na en un intersticio generacional que nos permite pensar los

2 Rozitchner, Leén. Acerca de la derrota y de los vencidos. Buenos Aires: Editorial Qua-
drata y Ediciones Biblioteca Nacional, 2011, pp. 37 y 33.

65

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

fundamentos de los imaginarios politicos de izquierda contem-
poraneos en contraste con los fantasmas de los afos setenta.
La clave de lectura de este intersticio no arguye que Rozitchner
representa a los setenta; sino méas bien que su figura habilita
a pensar las conversaciones, o los restos de las conversaciones
inter-generacionales para vislumbrar los propios fantasmas, los
generados por nosotros a partir de nuestras propias practicas
intelectuales y politicas. Me refiero especificamente a las prac-
ticas generadas en torno al estallido de diciembre de 2001 en
Argentina (de aqui en mas, 2001); y a la vez, a las discusiones
sobre el marxismo latinoamericano situadas desde el latinoa-
mericanismo.

Conceptualmente, la propuesta es pensar la tensién entre
este intersticio generacional, como un locus de enunciacién don-
de convergen estas “conversaciones”, y la nocién de grieta que
cataliza el modo singular en que Rozitchner elaboré el problema
del sujeto politico como “nucleo de verdad histérica™. En efecto,
para el filésofo argentino, la cuestion fundamental consiste en
“[p]lantear[se] el origen de la distancia historica y social, reto-
mandola desde la distancia que se abre en el germinal deseo in-
satisfecho” en el que se erige todo sujeto*. Al pensar en conjunto
lo que usualmente el pensamiento politico de izquierda tiende
a poner por separado, Rozitchner busca indagar la grieta subje-
tiva donde el problema histérico se hace carne con uno mismo y
comienza a producir un discurso con rasgos delirantes. Lo que
aparece como mds propio (la revolucién) es lo mas ajeno, en tan-
to no reconoce la transaccién inconsciente de la que proviene.
Para el caso que nos ocupa, podemos distinguir en ese discurso
el clamor de “Perén como salvador” o “la necesidad histérica de
la lucha armada para apoyar su retorno”’. En ese sentido, las
grietas refieren a esa sustancia inasequible que esta siempre
presente en el cuerpo y el discurso politico tocando el fundamen-

3 Rozitchner, Leon. Freud y los limites del individualismo burgués. México: Editorial
Siglo XXI, 1987. p. 16.
4 Ibid.

66



Rozitchner en el intersticio generacional

to de quienes somos: el dolor y el amor, el placer y la desazén
encarnados en la experiencia historica que reside en el fondo
inasible de nuestra existencia.

Para nuestra intervencion, la pregunta consiste en cémo
abordar esta grieta, no desde la identidad (setentista, 2001,
latinoamericanista), sino méas bien desde el intersticio gene-
racional. Desde esa perspectiva, Rozitchner nos invita a pen-
sar cuales son las grietas propias de la subjetividad en las que
generamos (sin saberlo) una transaccién inconsciente: por un
lado, con el kirchnerismo (en la huella del peronismo); y por el
otro, con el latinoamericanismo estadounidense, (en la huella
de un campo de pensamiento cuya trayectoria ya puede recono-
cer distintas generaciones cargadas de experiencias de exilio y
desexilio, inmigracién y destierro, retornos y proyectos politicos
e intelectuales).

Desde esa perspectiva, las conversaciones son inverosimiles
en un doble sentido: por un lado, se anclan en las grietas inasi-
bles de la subjetividad, y por el otro, ponen a circular fantasmas
propios y ajenos que funcionan en la practica politica concreta.
Discernir entre ellos es la tarea que nos convoca y nos excede
en la especificidad histérica de cada intersticio generacional.
Para ello, hay que tener en cuenta que el 2001 funciona como
un intersticio en las narrativas predominantes de la historia ar-
gentina. Es decir, el acontecimiento no puede depender de una
tradicién “nacional”, ni tampoco tiene una continuacion estatal
que le de un peso significativo: tal vez su propio mantra “Que
se vayan todos” impide esa reinscripcién. Por lo tanto, resulta
fundamental diferenciar la apertura del 2001 de las transaccio-
nes politicas posteriores generadas a partir del arribo del kirch-
nerismo al poder en 2003. Nos referimos al apoyo estatal dado
a las politicas de las memorias impulsadas por los organismos
de derechos humanos, el cual contribuyé a darle centralidad a
la figura del intelectual comprometido “setentista” dentro del
campo cultural, que luego habilité a la figura del propio Rozit-
chner. Sin embargo, esto no es suficiente para entender por qué
Rozitchner, y no otro, ocupé ese intersticio generacional.

67

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

Paralelamente, las condiciones de produccién de conocimien-
to del latinoamericanismo estadounidense parten de una distan-
cia histérica y geografica con respecto a la realidad politica del
continente con efectos en la formacién subjetiva e intelectual de
sus miembros. Por lo tanto, el intersticio generacional funciona
alli en un campo relativamente “nuevo” de produccién de cono-
cimiento cuyas huellas politicas giran en torno a dos preguntas
centrales: como relacionarse con la produccién de conocimiento
y las tramas politicas de América Latina desde un circuito que
a primera vista resulta “ajeno”; y como dar cuenta de la multi-
plicidad de procedencias y trayectorias propias de este campo
(tan disimiles entre si), para pensar en como los circuitos del
campo (trabajos, conferencias, publicaciones, etc.) contribuyen
a formar nuestras ideas.

Dado que este ultimo tema excede ampliamente el objetivo
de este trabajo, nos referiremos al mismo en una de las dis-
cusiones en torno al concepto de hegemonia como uno de los
ejes formadores del latinoamericanismo estadounidense. Par-
tiendo de la critica post-marxista de Ernesto Laclau sobre la
razon populista como articulaciéon de las demandas populares,
los debates en torno al concepto de hegemonia (de procedencia
marxista) han pasado por los estudios subalternos en los anos
noventa, para derivar en una bifurcacién en los 2000 entre el
reconocimiento politico de los gobiernos progresistas latinoame-
ricanos (cuyo ultimo eslabén gir6 en torno al intento de Alvaro
Garcia Linera de fusionar la comunidad en el estado) y la critica
poshegemoénica®. Si bien aqui no haremos el trabajo detallado
de identificar estas discusiones, nos referiremos al mismo como
el nudo hegemonia-poshegemonia propio del latinoamericanis-
mo estadounidense (al menos desde la década del noventa), y el

5 Para una discusién actual sobre Garcia Linera, ver entre otros: Bosteels, Bruno. El

marxismo en América Latina. La Paz: Vicepresidencia del Estado Plurinacional, 2013.
Draper, Susana. “Within the Horizon of an Actuality: The State and the Commons
in the Eternal Return of Communism”. South Atlantic Quarterly no 113. 4, 2014, pp.
807-820. Moreiras, Alberto. “Democracy in Latin America: Alvaro Garcia Linera, An
Introduction”. Culture, Theory and Critique. no. 56. 3, 2015, pp. 266-282.

68



Rozitchner en el intersticio generacional

modo en que puede servirnos para pensar la especificidad histo6-
rica del kirchnerismo y su ciclo historico (2003-2015)8.

Por lo tanto, la tarea que proponemos aqui consiste en atra-
vesar esta conversacién inverosimil con Rozitchner para iden-
tificar y elaborar cudles son las transacciones politicas incons-
cientes que estan en juego en la doble acepcion de ese intersticio
generacional: el engarce 70/2001 y el anclaje latinoamericanista
en torno al nudo hegemonia-poshegemonia. Nuestra reflexion
procura avanzar sobre como la lectura de Rozitchner nos puede
ayudar a pensar la elaboracion colectiva de un modo de produc-
cién de conocimiento intelectual y politico que esta en crisis si
s6lo depende del sistema universitario.

2. La arbitrariedad del bricoleur

En el primer video de las conversaciones con Diego Sztulwark
titulado “Es necesario ser arbitrario para hacer cualquier cosa”,
Rozitchner se presenta como un pensador bricoleur. Segun Lé-
vi-Strauss, el bricoleur es “la persona que responde a lo que esta
haciendo con lo que tiene o puede disponer”. En palabras de
Rozitchner: “uno no tira nada, guarda todo... en una suerte de
reserva primitiva [...] donde uno va a buscar algo de manera de
ensamblar una cosa con otra para arreglar la que te sigue: eso
es fundamental”®.

Este modus operandi del pensamiento bricoleur que guarda
retazos para usarlos cuando los necesita parte de dos premi-

6 En ese panorama se engarzan, entre las més destacadas: la mirada decolonial que
critica el fundamento colonial del capital y apoya la formacién de bloques contra-he-
gemonicos en América Latina. Por otro lado, la lectura de Bruno Bosteels propone
historizar la hipétesis comunista para pensar la actualidad del comunismo a partir del
experimento estatal del gobierno boliviano. En contraposicion, el corte deleuziano su-
giere que no ha habido hegemonia, y que por lo tanto, hay que pensar la poshegemonia
desde la inmanencia de lo politico (Beasley-Murray). La mirada deconstruccionista se
ocupa de trazar las genealogias de lo impolitico (lo impensable que sostiene lo politico)
para repensar su fundamento mas alla de la hegemonia (Williams).

Lévi-Strauss, Claude. El pensamiento salvaje. Traducciéon de Francisco Gonzélez
Aramburo. México: Fondo de Cultura Econémica, 1964, p. 36.

Rozitchner, Leén y Diego Sztulwark. Conversaciones con Leon Rozitchner. “Es nece-
sario ser arbitrario para hacer cualquier cosa. 1- Bricoleur”. En: https://www.youtube.
com/watch?v=2DG97z101bA [Marzo 2016].

69

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

sas: una subjetiva y otra racional. Por un lado, segiin Rozitch-
ner, para pensar hay que procesar la realidad social que lo ha
estremecido en la propia subjetividad: “si el pueblo no se con-
mueve, la filosofia no piensa” es una de sus frases favoritas.
Por otro lado, se necesita cierta libertad para poder elegir de
esa reserva primitiva: una libertad (;burguesa?) incluso de los
grupos, movimientos y partidos que llevan a cabo una praxis
militante.

El sustrato del bricoleur consiste en prestarle atencién a la
arbitrariedad de la libertad por encima de la razén arbitraria de
su existencia. En el primer video Rozitchner cita una ponencia
de Derrida sobre como salvar el honor de la razén donde el au-
tor francés se siente desgarrado frente a su crisis (de la razoén),
como si el soporte de nuestro pensamiento fuese esa estructura
légica, y no esa libertad anterior que la funda, esa instancia
que le da vida. El bricoleur, argumenta Rozitchner, se opone al
pensador sistemadtico que recorre los grandes sistemas filos6fi-
cos (aunque se alimente de ellos), porque en el fondo no cree en
la eficacia de la razén como fundamento del ser. No cree porque
asume que el pensamiento politico tiene una base teoldgica de
la cual no se puede desprender; y un sustrato afectivo de la ex-
periencia subjetiva, de la que necesariamente hay que partir
para poder pensar. Alli reside, en el sustrato de la articulacién
politica, “la distancia interna abierta en la organizacién psiqui-
ca subjetiva como el lugar de un proceso historico donde lo ex-
terior se interiorizé sin memoria”®. El reconocimiento de dicha
distancia interior, esa grieta que se abre donde antes habia una
articulacidn, es el niicleo de verdad histérica que hay que desen-
trafar para ver como la historia se prolonga en la subjetividad
para organizar el sometimiento: la servidumbre voluntaria (de
la cual, como pensadores de la trama politica y cultural latinoa-
mericana, no estamos exentos)'?.

9 Rozitchner, Freud y los limites del individualismo burgués, p. 73.
10 Aqui Rozitchner difiere radicalmente de Laclau, quien define la articulacién de una
demanda como el punto de partida de todo pensamiento politico.

70



Rozitchner en el intersticio generacional

Desde la perspectiva del intersticio generacional, la figura
del bricoleur respira un modo de pensar singular, arbitrario,
problematico, que funciona a contrapelo de las formas estableci-
das de produccion de conocimiento “académico” con su aparato
de citas, etc!'. En contraste, el bricoleur produce un ensamblaje
para desensamblar la articulacion que esconde esa grieta sub-
Jetiva sin memoria. Esto nos exige pensar cual es ese trasfondo
teoldgico y afectivo anterior al pensamiento. Esta auto-reflexién
por “la intensidad indeleble que tienen las primeras marcas”
Rozitchner la terminara ensamblando como “materialismo en-
sonado”. Para Rozitchner la materialidad primera de la existen-
cia humana surge de la madre (mater), entendida a la vez como
figura arcaica y encarnacién histérica y psiquica en la forma-
cién originaria del sujeto. Esa “conjuncién vivida con el cuerpo
de la madre” deja una “estela ensofiada” que reside como “me-
moria viva” en el cuerpo y “sera el origen inconsciente de todo
pensamiento”, a pesar de que las palabras religiosas y el poder
“racional” paterno intenten borrarla. “Pero el espectro velado
sigue llevando adentro el fantasma de la madre”'2. Por lo tan-
to, la tarea que nos deja Rozitchner consiste en discernir, en la
densidad del imaginario politico de izquierda, la espectralidad
alucinada del terror y el sostén ensoniado “historico” e indeleble
que re-nace en la materialidad de toda experiencia politica.

Por lo tanto, en una segunda acepcién, leemos a Rozitchner
porque él mismo trazoé un recorrido inverosimil desde la identi-
ficacion de las grietas en los setenta hasta el materialismo en-
sonado en la ultima parte de su vida. Pues en ultima instancia:

1 De hecho Diego Sztulwark cuenta que buscé a Ledn entre 2007 y 2008 para supervisar
sus grupos de estudios, y Ledn le “contrapropuso compartir los textos inéditos que
el estaba escribiendo” porque “necesitaba con quien discutirlos”. Esto devino en una
reuniéon semanal que fue el antecedente de los videos. Sarlengo, Andrés. “Entrevista a
Diego Sztulwark, sobre la vida y obra de Leén Rozitchner” (Contrapuntos) 31 de agosto
de 2015. En:
http://www.ivoox.com/entrevista-a-diego-sztulwark-sobre-vida-y-audios-mp3_
rf_7705442_1.html [Marzo 2016].

12 Rozitchner, Leén. Materialismo ensofiado. Ensayos. Buenos Aires: Tinta Lim6n, 2011,
pp. 10, 35y 11.

71

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

(no resulta hasta cierto punto inverosimil pensar las tramas
de la izquierda argentina desde un intersticio como el 2001 en
paralelo con las discusiones del campo latinoamericanista esta-
dounidense?

3. Rozitchner y sus interlocutores: la convocato-
ria postdictatorial

Como escritor de la inmediata postdictadura, las interpela-
ciones de Rozitchner no tuvieron el eco que esperaba. Lejos de
abogar por la teoria de los dos demonios que iguald el accio-
nar guerrillero con la violencia estatal, Rozitchner afirma en
“El espejo tan temido” (1986), que la autocritica de “izquierda”
funcioné bajo el modelo “heredado” propio del terror: “poner el
error y la muerte fuera de uno”'®. Desde esa perspectiva, sostie-
ne en Perén: la sangre o el tiempo. Lo inconsciente y la politica
(1985), que “el sistema, a través de Perdn, edipizé la politica y
la retrajo al familiarismo de las resoluciones individuales en lo
colectivo”'*. Perén, como conductor militar, logré que las clases
populares introyectaran la figura del lider como guia interior
frente a su insercién parcial en el sistema politico argentino,
mientras que cedian su poder de transformacién en nombre de
su nueva identidad peronista. Asi, el modelo de la guerra ex-
terior entre estados se introyect6 como politica en la subjetivi-
dad de las clases populares. Esa guerra interna se transformd,
en palabras de Perdn, en “una politica [...] para neutralizar las
fuerzas” colectivas, y por lo tanto, para evitar los combates “rea-
les” de la guerra®.

Esta primera “transaccion politica”, argumenta Rozitchner,
sirvi6é de fundamento para que los jovenes de izquierda “seten-
tista” confiaran en Perén como el lider “salvador” que venia a
corroborar la revolucién que “ellos habian empezado en nombre

13 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 30.

14 Rozitchner, Ledn. Perén: entre la sangre y el tiempo. Lo inconsciente y la politica. Bue-
nos Aires: Centro Editor de América Latina, 1985, p. 56.
5 Rozitchner, Perdn: entre la sangre y el tiempo, p. 172.

72



Rozitchner en el intersticio generacional

del pueblo” como si a través de Perén su verdad se verificase en
el pueblo. Pero el revés e ironia de esta transaccién de “izquier-
da” es que sin saberlo, en nombre de Perén y su pueblo, fue el
propio Perén (y no tanto el pueblo) quien se insertd en el cora-
z6n de los jovenes setentistas. Inclusive su amigo Paco Urondo
quien, recuerda Leoén, “después de la liberaciéon de Devoto, es-
tando clandestino, venia una vez por semana a comer a casa, de
noche [...] me pregunté, desafiante: “;Vos crees que Perén es un
traidor?”18,

En medio de la densidad afectiva que habilita este texto,
Rozitchner confiesa en una entrevista que su libro sobre Perén
no habia generado ninguna repercusiéon: “Fijate que era un libro
que abarcaba a la izquierda, al peronismo, a los psicoanalistas
[...pero] nada. Qué se yo: es como si le hubieras hablado al aire”.
A propoésito, el entrevistador Horacio Gonzéalez, sugiere que esta
falta de repercusion tenia que ver en parte con la “tradicién de
Contorno, que es un poco la literatura y la filosofia argentinas
pensando el peronismo”. Mas adelante apunta que el estilo po-
lemista tipo Merleau-Ponty, no genera necesariamente polémi-
cas. Es decir: hay algo de la tradicién anti-peronista y francesa
de Rozitchner que tiene que ser revisada, porque en ultima ins-
tancia, Le6n afirma: “todos somos peronistas, [y] en ese sentido:
estamos marcados por la pedagogia peronista”!’.

La paradoja consiste en que el polemista por excelencia se
habia quedado sin interlocutores justo cuando lograba discernir
la transaccion fundamental entre Perén y el en-suefio revolucio-
nario. Estaba solo hablandole a los fantasmas frente al espejo
de la historia. Es decir: por un lado era entrevistado y reco-
nocido por su obra. Pero por otro sus textos no habian tenido
ninguna repercusién o incluso no habian sido leidos. Al mismo
tiempo, sus intervenciones le hablaban a esos amigos setentis-
tas eliminados por el terror dictatorial: porque fue con ellos que

6 Trimboli, Javier. La izquierda argentina. Buenos Aires: Manantial, 1998, p. 90.
17 Rozitchner, Leén. “De te fabula narratur”. En Rozitchner, Ledn. Las desventuras del
sujeto politico. Ensayos y errores. Buenos Aires: El Cielo por Asalto, 1996, p. 243.

73

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

habia discutido estos mismos problemas antes de la dictadura'®.
Pero también le hablaba a los “sobrevivientes” que lo convoca-
ron a esta entrevista pero para “no escucharlo” (recordemos que
Gonzalez forma parte de una generacién posterior); aunque con
su amigo Urondo, como vimos, pasaba algo similar.

Esto nos permite situar las dos raices del problema. Por un
lado, el desentranamiento de la pedagogia peronista lo habia
dejado sin interlocutores. En segundo término, Rozitchner ya
funcionaba entonces en el intersticio generacional: no sélo en la
entrevista de 1993, sino también en los setenta, adonde habia
llegado con su formacién francesa, su intervencién “anti-pero-
nista” y su experiencia cubana'®.

Veinte anos después, en las disputas sobre la responsabi-
lidad y la violencia alrededor de la carta de Oscar del Barco,
Rozitchner logra articular su argumento frente al espejo de la
derrota. Pero ahora opera como un interlocutor funcionando en
un intersticio generacional distinto. En esa discusién, Le6n pro-
pone elaborar la experiencia “setentista” entre la vitalidad de la
eleccion personal de transformacion radical de la sociedad (en-
tre ellas, la guerrillera) y la (in)eficacia politica de esos mismos
proyectos colectivos. El corazén de su texto “Primero hay que
saber vivir’ (2006) distingue tajantemente, por un lado, entre la
violencia del terror (producto de la violencia invisible y cotidia-
na del capitalismo) y la contra-violencia defensiva, y por el otro,
entre la responsabilidad politica de las elecciones vitales: la del
intelectual y la del guerrillero. Con estas distinciones, Leo6n cri-
tica a del Barco por su inyuncion “cristiana” al universalizar la
“culpa” de todos los que “de alguna manera” apoyaron la guerri-
lla, para dejar de lado la materialidad de la experiencia singular
y la grieta abierta en esa subjetividad politica.

8 Ver el poema a César Fernandez Moreno, como respuesta a una carta que éste le habia
enviado antes de morir en garras de los militares durante los afios setenta. Fernandez
Moreno, César. “Carta a Lieb”. En Rozitchner, Las desventuras del sujeto politico, pp.
247-249.

¥ Rozitchenr ensend filosofia en Cuba luego de la Revolucién de 1959.

74



Rozitchner en el intersticio generacional

No es este el sitio para entrar en detalle sobre la multiplici-
dad de variables que entran en estas disputas. Sin embargo, su
mencién nos permite pensar que tal vez Rozitchner se erige como
figura en los 2000 en contraposicion a del Barco en la re-configu-
raciéon de un marco de discusion “setentista” sobre los setenta.

En todo caso, entre la interpelacién del espejo tan temido de
la inmediata postdictadura, libro de Perén mediante, y esta po-
lémica sobre la responsabilidad de los 2000, hay un trabajo co-
lectivo de las politicas de la memoria que es fundamental. Y en
sentido especifico, como veremos, se lee (y se escucha) a Rozit-
chner como interlocutor de la postdictadura solamente como re-
sultado de la transformacién de ese intersticio generacional en
el corazon de la memoria histoérica.

4. El intersticio conversacional: la ruptura y el
desplazamiento

Pensado desde la pedagogia peronista, Rozitchner llev a
cabo un movimiento singular con la publicacién de La cosa y la
cruz (1997): en vez de referirse alli directamente a los fantas-
mas setentistas, se desplazd histérica y conceptualmente para
referirse a una capa ain mas “profunda” del inconsciente po-
litico. A través de una lectura encarnizada de Confesiones de
San Agustin, Rozitchner elabora como “la tecnologia cristiana,
organizadora de la mente y el alma humana, precede a la tecno-
logia capitalista de los medios de produccién y la prepara”. En
esa grieta donde se fusiona la historia y la subjetividad y late
inasible el inconsciente politico, “el cristianismo aparece pro-
duciendo en masa hombres subjetivamente sometidos [...] bajo
la insignia del amor y la verdad”. Rozitchner procura compren-
der, entre otras cosas, como la eficacia politica de la pedagogia
peronista tiene una base cristiana de sacrificio y sometimiento
anterior: esa servidumbre voluntaria del cristianismo?®.

20 Rozitchner, Ledn. La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo (en torno a las Confe-
siones de San Agustin). Buenos Aires: Losada, 1997, pp. 10 y 16.

75

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

Sobre este desplazamiento se erige un segundo ensamble del
registro subjetivo de la verdad historica. Nos referimos a un
escrito breve, “La ruptura de la cadena del terror” compilado
en el libro 19 y 20 del Colectivo Situaciones. Rozitchner sostie-
ne que el terror impuesto por el genocidio no sélo se prolongd
en la postdictadura para dar lugar al neoliberalismo, sino que
al mismo tiempo gener6 “la subjetividad —aterrorizada— de la
sociedad argentina [que] fue diseminada, separada, aniquilada
por su propia aceptacién”. A partir del 19 y 20, en ese “encuen-
tro colectivo de los cuerpos [... donde] eso que nos mantenia
separados se ha roto (sic)”. Alli se abri6é una grieta que habilit
un nuevo comienzo: “reconocer que tenemos el poder de incidir
sobre las fuerzas que sentiamos inexpugnables”!. La apertura
de este proceso, vivido a través de multiples proyectos politicos,
sociales y artisticos, conformaron una experiencia politica sin-
gular en contacto con esa materialidad ensoniada desde donde
se produjo la ruptura subjetiva con el terror. Si bien resulta di-
ficil medir el alcance de ese corte, en cierto sentido la polémica
con del Barco tuvo lugar en parte como consecuencia del mismo.

En todo caso, nuestro argumento es que Rozitchner logra ac-
ceder como interlocutor al intersticio generacional en funcién de
estos dos movimientos: un desplazamiento hacia lo més lejano
del inconsciente politico; y un acercamiento hacia otra experien-
cia politica cualitativamente distinta de la setentista. Rozitch-
ner logra torcer aquello que se interponia entre el espejo y la au-
tocritica: ahora acercandonos en lo mds préximo (la ruptura de
las cadenas del terror) al cuestionarnos sobre lo mds distante (la
formacion cristiana de la servidumbre voluntaria). Desde esta
perspectiva, nuestra lectura de Rozitchner nos habilita, por un
lado, a desentranar la persistencia del peronismo en el kirchne-
rismo; y por el otro, a movernos del nudo hegemonia-poshege-
monia latinoamericanista.

21 Rozitchner, Leén. “La ruptura de la cadena del terror”. En Colectivo Situaciones. 19y
20. Buenos Aires: De mano en Mano, 2002, pp. 39 y 40.

76



Rozitchner en el intersticio generacional

5. Conversacion inverosimil 1. El llanto
intransferible

Si prestamos atencién a la organizaciéon de los textos reuni-
dos en Acerca de la derrota y de los vencidos (2011) podemos ver
que después de “El espejo tan temido” y “Primero hay que saber
vivir”, hay dos entrevistas (una con Colectivo Situaciones y otra
ané6nima). Finalmente, la complicacién cierra con un texto pe-
queno, “La iglesia catélica y los asesinos” sobre la imposibilidad
del perdén en relacién al genocidio de la dictadura. El prélogo
de Maria Pia Lépez y Diego Sztulwark tal vez sea la mejor des-
cripcion conceptual del arribo de Rozitchner al intersticio 70-
2001. Las breves lineas de Horacio Gonzalez que inician el libro,
cuyo titulo es: “Escucho a Ledn” estan en conexién directa con
aquella entrevista de 1993.

Mi lectura es que la edicién de la compilacion Acerca de la
derrota y de los vencidos refleja el modo en que Rozitchner es
“entendido” o “recibido” en el intersticio generacional: envuelto
entre los textos propiamente “setentistas”, hay dos conversacio-
nes que configuran a Rozitchner como interlocutor del 200122,
En la entrevista anénima “Lo absoluto-relativo” Ledn dice:

Fijate vos que habia situaciones, en la Argentina, que
fueron de una violencia de otra cualidad: el Cordobazo,
el Rosariazo, el Viborazo. No fue un hecho politico de los
partidos politicos, ni del peronismo, nadie pudo arrogar-
selo como propio. Ahi habia un elemento de creatividad
humana histdrica que no se pudo desarrollar. Pasé lo mis-
mo con las asambleas después del 2001: cierta izquierda
las copd. [...pero lo hicieron] sin gestar el lugar de la crea-

tividad histérica cultural que es necesario abrir.??

22 Esta estructura editorial puede verse inclusive en Materialismo ensoriado, donde lue-
go del texto central aparece un email que Leon le envié a Diego Sztulwark acerca del
concepto de ensofiacién. Aqui habria que preguntarse si el recorte utilizado pertenece
exclusivamente a una conversacion entre Colectivo Situaciones o el propio Diego y Ledn.
Pero si bien esto puede ser cierto, al mismo tiempo, nos puede servir de indice de veri-
ficacién del trabajo que tomo tejer los hilos de esa conversacién inverosimil, delicada y
fragil, con el telén de fondo de dos experiencias politicas bien distintas (los 70 y el 2001).

2 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 95.

77

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

En esta cita los setenta y el 2001 se reconocen como instan-
cias desaprovechadas de “creatividad histérica cultural”. La
densidad de esta equiparacion da lugar a una serie de transac-
ciones politicas inconscientes en el elemento mismo del intersti-
cio editorial y el desborde propio de la conversacién. En referen-
cia al movimiento piquetero, Rozitchner recuerda “la imagen de
un tipo sentado en un pueblo, al costado del camino, llorando.
Viene la movilera y el pregunta [...] si llora porque la policia lo
acaba de reprimir. ‘No, le contesta, no lloro por eso, lloro por-
que esos hijos de puta que estan alli, en el pueblo, nos dejaron
solos™?,

En esta imagen, Rozitchner lee la trama post 2001 con los
lentes de la derrota de los setenta: el quiebre de la fantasia de-
lirante de la izquierda setentista, donde la revolucién era in-
minente y “el pueblo” los iba a acompanar. Sin embargo, cabe
aclarar que en esta imagen se trata de “un pueblo” y no de “el
pueblo”, aunque ambas acepciones parecen superponerse en su
analisis. Esto es significativo no por la presunta transformacion
de el pueblo en la multitud sino mas bien porque nos invita a
identificar cudl es la fantasia post 2001 que confia en ese acom-
pafnamiento. ;Qué le hace creer al piquetero que cuando el pi-
quete es reprimido va a haber una pueblada como respuesta?
;,Cual es la grieta subjetiva que se abre en este des-ensamblaje
donde el espectro del terror parece retornar como abstencion?
(,Qué leer en ese llanto intransferible?

Si el problema de la postdictadura era “qué nos pasé con
Peron”, ahora en los 2000 hay que preguntarse como estamos
atravesados por la pedagogia kirchnerista. Es decir: hay que
indagar de qué modo el ciclo kirchnerista dejé una huella inde-
leble en el modo de concebir y hacer politica (su pedagogia) en
el pensamiento de izquierda. Pues si bien se erige sobre la traza
de Perén y el peronismo, también ha dejado su propia marca.
Porque no hay una temporalidad transferible de la experiencia

24 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, pp. 96-97. Rozitchner también re-
cuerda esta anécdota en la conversacion con el Colectivo Situaciones (p. 136).

78



Rozitchner en el intersticio generacional

y, sin embargo, “no podés eludir el tiempo de la preparaciéon”
propio de cada una de ellas?®. Es decir: el tiempo politico de or-
ganizar las fuerzas colectivas, pero también, el tiempo subjetivo
de la elaboracién sobre la experiencia histérica. Entonces, para
desentrafar ese llanto intransferible, dice Rozitchner, “es nece-
sario que, al mismo tiempo, [se] destruya[n] fantasmas y fanta-
sias [ ...para] comenzar a sentir que el campo de la politica es
un campo de vida, de proteccién y no de sacrificio”?®. No se puede
hacer una sin la otra.

En ese sentido, el ultimo gesto de Rozitchner como fantas-
ma setentista en estas dos conversaciones consiste en atravesar
el intersticio generacional para disolverse a si mismo como tal,
como fantasma. Pero esto sélo es posible, como vimos, por el
previo desplazamiento doble en el inconsciente politico: hacia lo
mas lejano de la estructura judeo-cristiana de la subjetividad y
hacia la ruptura maés cercana del 2001.

En ese punto Rozitchner cae en su propia trampa al destacar
el momento en que Néstor Kirchner decidié bajar el cuadro de
los ex dictadores Videla y Bignone del Colegio Militar en 2004.
Este “acto simbdélico primero”, nos dice, “no suscit[6] el empuje
popular necesario para sostener sus medidas de gobierno”?. El
propio Kirchner (decimos nosotros) no conect6 su simbolismo
con la ruptura de las cadenas del terror: hizo de la articulacién
politica el acto primero, y se olvid6 de la grieta abierta que la
precedia. No lo hizo por el propio modus operandi de la trans-
versalidad peronista que lo llevo al poder.

El énfasis de Rozitchner en este gesto simbodlico lo lleva a
defender criticamente al kirchnerismo; pero no le permite visua-
lizar como éste puso a circular efectivamente esos mismos fan-
tasmas setentistas heredados de la pedagogia peronista para
mantener la estructura de la servidumbre voluntaria. Es decir:
el kirchnerismo coseché en nombre de la militancia juvenil, la

% Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 97.
% Tbid.
2T Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 122.

79

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

fidelidad necesaria para sostener su proyecto neo-desarrollista
sin desmantelar el modo de relacionarse con el poder politico.
Movilizé las fuerzas que combatian aquello que creiamos inex-
pugnable, pero para mantenerlo tal cual era: para redoblar el
vinculo fundamental de sumisién con las fuerzas colectivas po-
pulares. Entonces: (se escuchd Rozitchner a si mismo? Justa-
mente es esa transaccién politica la que tenemos que analizar
hoy para entender la validez de la conversacién 70-2001 en este
reflujo del neoliberalismo con bigote.

En definitiva, para los que nos reconocemos en el evento poli-
tico 2001: ;hemos procesado qué nos ha sucedido frente al kirch-
nerismo?;Cémo nos formaron las tramas de lectura de oposicio-
nes desde el campo-gobierno hasta el ballotage de 2015? jc6mo
vive en nosotros el convulsionado afio 2010 con el bicentenario,
la muerte de Ferreyra y de Kirchner, la plaza de “Fuerza Cris-
tina” y la toma del indoamericano? ;No estamos, en definitiva,
“re-inventando” modos de despegarnos de esa trama peronista
que todo lo impregna? En ultima instancia: ;Qué deberiamos
hacer con ese llanto piquetero?

6. Conversacion inverosimil II: inconsciente
politico y latinoamericanismo estadounidense

Aun cuando los textos de Rozitchner no hayan tenido el
mismo impacto en el latinoamericanismo estadounidense, su
injerencia puede ayudarnos a pensar el sustrato ensonnado que
subyace y rodea al estancamiento del nudo hegemonia-poshege-
monia. Leido desde el intersticio generacional, podemos distin-
guir dos entradas de Ledén que muestran, hasta cierto punto, el
intento de desanudar el meollo de estas discusiones.

Bruno Bosteels se pregunta en Marx and Freud in Latin
America (2012) si es posible pensar una politica radical sin re-
currir a modelos militantes religiosos, “de San Pablo a Badiou
y de Zizek y San Francisco de Asis a Negri y Hardt”?®. De he-

28 Bosteels, Bruno. Marx and Freud in Latina America: Politics, Psychoanalysis, and
Religion in Times of Terror. New York: Verso, 2012, p. 129.

80



Rozitchner en el intersticio generacional

cho para Rozitchner, “la transformacién paulista [...] convierte
a una rebelién colectiva [la del pueblo judio contra el imperio
romano] en una solucion religiosa, individual y subjetiva que lo
transforma en el esquema mayor del sometimiento”. A partir de
alli, “[t]Jodo materialista estd condenado doblemente a muerte
en el cristianismo: si se somete, morird como hombre-nifio; si se
rebela, morira como hombre-Cristo”?. En ese sentido, la cultura
occidental esta atravesada por la pedagogia cristiana.

Para Bosteels, Rozitchner “expande la sobre determinacién
histérica del sujeto” para pensar esta paradoja: no sélo una mi-
litancia sin santos (“que seria la parte de lo real que debe ser
eliminada”, sino también “volver el poder del sujeto contra la
dominacién de la subjetividad constituida”, y a su vez, abrir
aquello “que permanece no conceptualizado” en tiempos de te-
rror®. Bosteels describe los tres nudos principales del proyecto
de Rozitchner como resultado de pensar el sujeto “a la larga”;
pero sin darle continuidad en una elaboraciéon propia que nos
permita destrabar el estancamiento hegemonia-poshegemonia.

Por su parte, Oscar Ariel Cabezas destaca en Postsoberania.
Literatura, politica y trabajo (2013) que “la hegemonia neo-im-
perial del capitalismo contemporaneo no deja absolutamente
nada afuera [... y] el espacio postsoberano es el espacio del ca-
pital como Ginico soberano que gobierna la relacién entre la vida
y la muerte”. Cabezas lee a Rozitchner como “deconstruccion de
la tradicién judeo-cristiana” para concluir que la caracteristica
de lo absoluto-absoluto (Dios-capital) deviene en “la imposibi-
lidad de un lenguaje contra-soberano” que no sea a la vez “un
lenguaje onto-teoldgico [...] dialéctico [...] que articula la unidad
(el absoluto-absoluto) de los contrarios”!.

Si bien esta lectura es valida, la imposibilidad de ese lengua-
je contra-soberano que senala Cabezas, no descarta para Rozit-
chner un lenguaje otro (o un lenguaje del cuerpo) anclado en el

29 Rozitchner, Acerca de la derrota y de los vencidos, p. 51.

30 Bosteels, Marx and Freud in Latina America, pp. 155-157.

31 Cabezas, Oscar Ariel. Postsoberania. Literatura, politica y trabajo. Buenos Aires: Edi-
ciones La Cebra, 2013, pp. 168 y 205.

81

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

materialismo ensonado. Igualmente, para el filosofo argentino,
el engarce del sujeto con las raices propias resulta fundamental.
En su caso, el analisis de la cuestién judia le permite distinguir
en ella rasgos “revolucionarios” o de irreverencia politica que
habria que desprender del nudo judeo-cristiano®.

En todo caso, ambas inclusiones del trabajo de Rozitchner se
inscriben en una discusién cuyas coordenadas estan predeter-
minadas de antemano: la postsoberania se erige como aquello
impensado por la poshegemonia; mientras que los limites se-
nalados por Bosteels contrastan con su colaboracién con el ex-
perimento estatal y partidista boliviano en nombre del horizon-
te comunista (léase, hegemonia). El sintoma de estas lecturas,
pensadas desde dentro del latinoamericanismo estadounidense,
parecen reflejar el estancamiento de las discusiones en torno
a este nudo hegemonia-poshegemonia que no logra generar un
debate politico conceptual situado.

Desde el intersticio generacional propio del latinoamericanis-
mo estadounidense, comprendido como la busqueda de figuras
que puedan discernir los fantasmas de distintas generaciones
que han reflexionado sobre la distancia histérica y geografica
de pensar América Latina desde Estados Unidos, nos pregun-
tamos: por donde comenzar a destrabar ese estancamiento del
cual formamos parte, tal como Rozitchner hizo sistema, que-
riéndolo o no, con la pedagogia peronista? ;Acaso deberiamos
buscar en las raices conceptuales: volver a repensar el sustrato
gramsciano o leninista de la hegemonia? ;O recorrer la cons-
tante lucha entre el doble poder y la alianza de clases? Tal vez
deberiamos alejarnos para pensar lo m4s cercano; aunque jus-
tamente la paradoja del latinoamericanismo estadounidense
parece indicar que cuanto mas se acerca a América Latina mas
se visibiliza la lejania desde la que esta hablando.

Aun asi, ninguno de estos caminos se cancelan entre si. En

32 Rozitchner, Leén y Diego Sztulwark. Conversaciones con Leon Rozitchner. “Es nece-
sario ser arbitrario para hacer cualquier cosa. 4. Se puede seguir siendo judio”. En:
https://www.youtube.com/watch?v=cAzm6xd3e2U [Marzo 2016].

82



Rozitchner en el intersticio generacional

especial cuando estan guiados, como dice Susana Draper, por
“el compromiso en la formulacién de preguntas e indagaciones
filosoficas de las formas cotidianas de reproduccién de la vida”®.
Y es desde ahi, creo, que deberiamos leer a Rozitchner: como
una posible figura de ese intersticio generacional cuya pregunta
por el estancamiento de las discusiones incluye la reflexiéon so-
bre la reproduccion de la vida cotidiana, la propia y la heredada,
la ajena y la distante, la militante y la intelectual, donde la dis-
tancia histérica se hace carne en nuestra practica cotidiana. En
ese sentido /podriamos acaso partir de la ensofiacién como den-
sidad material e histérica primera de las experiencias politicas,
para pensar la distancia entre la ruptura politica y nuestros mo-
dos de produccién de conocimiento? Desde esa perspectiva jcua-
les serian los términos e interlocutores de la discusion? ;Vale
la pena plantearla desde el inconsciente politico, donde reside
el fundamento de la servidumbre voluntaria, pero también, la
fuente inextricable de la creatividad histérica cultural? ;Como
desprenderse, s1 no, de esos nudos setentistas tantas veces mas-
ticados, desechados y reincorporados, pero que aun anudan y
retienen el formato de la imaginacion politica contemporanea?

7. Coloféon: dos interpretaciones desde las grietas

Quisimos entender por qué Rozitchner es leido hoy en dia
(como convocatoria de los fantasmas de los setenta), y en su re-
verso, preguntarnos por qué tenemos que leerlo (como puesta en
juego del intersticio generacional), ahora podemos vislumbrar
cémo nos habilita a indagar sobre nuestro modus operandi de
produccién de conocimiento. Por un lado, pensar a Rozitchner
(sin Rozitchner) nos permite elaborar las transacciones incons-
cientes que nos anudan a la pedagogia kirchnerista. Por otro
lado, pensar el estancamiento de las discusiones del latinoame-
ricanismo estadounidense en relacién al problema subjetivo de

% Draper, “Within the Horizon of an Actuality”, p. 809. También ver: Williams, Gareth.
“Social Disjointedness and State Form in Alvaro Garcia Linera”. Culture, Theory and
Critique, no 56.3, 2015, pp. 297-312.

83

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

la experiencia histérica, nos habilita a desplazarnos del nudo
hegemonia-poshegemonia hacia el terreno de las grietas y la
ensonacion.

En el primer caso, deberiamos reconocer en nombre del ana-
lisis de “la pedagogia peronista” de Rozitchner (la edipizacién de
la politica) que la muerte de Kirchner terminé por reabrir, ese
espacio en el corazon de las clases populares antes abierto por
Perén (y antes por el cristianismo). Pero a diferencia de la tran-
saccién inconsciente del militar que se ubico a si mismo en ese
espacio postsoberano, como conductor por fuera de las masas
y del peronismo mismo. Néstor, por el contrario, utilizando un
esquema similar, puso el cuerpo en la politica: puso su corazén
que al final terminé delatandolo. Fue Cristina quien, como re-
sultado de la muerte de su esposo, y como respuesta al desborde
popular provocado por su muerte, ocupb ese sitio postsobera-
no por encima de todos los deméas. Como “conductora”, Cristina
vino a ejercer ese mismo rol politico en el corazén del pueblo de
un modo que sélo Per6on habia logrado antes. /Cristina es a Pe-
rén lo que Néstor a Evita? Ahi se realiz6 la transaccion politica
de la “izquierda kirchnerista”, ahora en nombre de la memoria
histérica: ;como negarse a esa transaccion, esta vez, sin el sacri-
ficio de la otrora “lucha revolucionaria”, que propone un modelo
de fidelidad militante que santifica a su lider sin transformar
las relaciones de sumisién en las que se inserta?

En el segundo caso, el efecto de la experiencia de los gobier-
nos progresistas en el estancamiento de las discusiones del lati-
noamericanismo estadounidense deberia ser parte fundamental
de nuestra indagacién (que desde ya, excede el proposito de este
trabajo). Pero si tomamos el caso de la pedagogia kirchnerista,
podriamos sostener que el latinoamericanismo estadounidense
llevé a cabo una transaccion inconsciente con la conceptualiza-
ciones de hegemonia y razén popular de Laclau, sea para cri-
ticarla y deconstruirla o para abrazarla y avanzar sobre ella.
En ambos casos, Laclau mediante, el latinoamericanismo esta-
dounidense se nutri6é de esa pedagogia peronista diferida para
desembolsar su propio argumento: sea para justificar el apoyo

84



Rozitchner en el intersticio generacional

a los proyectos estatales, o en su reverso, para criticarlos desde
el subalternismo, la poshegemonia o el deconstruccionismo. O
parafraseando a Gareth Williams: el modo repetitivo de volver a
engancharse criticamente con la teoria de Laclau expresa el in-
consciente peronista del latinoamericanismo estadounidense?®.

Esto nos lleva a repensar la paradoja del latinoamericanis-
mo: que por su extensién y su distanciamiento con la experien-
cia histdrica, no puede reconocerse en una ruptura politica que
lo haga temblar como un todo (como es el caso del 2001). ;O
si? (No hay acaso colegas y amigos que, residiendo en Esta-
dos Unidos, se reconocen en el zapatismo o el 156M espanol, o
inclusive en el movimiento Occupy Wall Street o Black Lives
Matter, para nombrar algunos? Es decir: si lo pensamos desde
las rupturas historicas radicales: jcomo esa distancia historica
y geografica vuelve a remover la huella anterior (aunque aqui
s6lo hemos identificado la peronista)? ;Cudl es el trasfondo de
nuestra ensonacién al cual podemos apelar para destrabar este
nudo que sin embargo no deja de interpelarnos?

No tenemos una respuesta. Sin embargo, la propuesta sub-
yacente que leemos en el intersticio generacional (siguiendo el
modus operandi de Rozitchner) nos exige pensar la grieta que se
abre entre el desplazamiento y la ruptura. Leer a Rozitchner es
re-escribir a Rozitchner mas alla de él mismo. Una conversacion
inverosimil que yuxtapone los fantasmas setentistas en los in-
tersticios del 70-2001 y del latinoamericanismo estadounidense
para repensar las practicas de produccion de conocimiento que
nos atraviesan.

Nuestra intuicién es que tendriamos que acercarnos a la
ensonacién material de la experiencia politica, tanto al llanto
piquetero como a la ruptura de las cadenas del terror; a esa den-
sidad intransferible cuya verdad se inscribe en la carne del su-

34 Agradezco a Gareth Willimas por esta idea que surgi6 en un intercambio por correo
electrénico que mantuvimos en noviembre de 2013 en la cual también particip6 Mar-
celino Viera.

85

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

jeto, y que habla sin lenguaje, para distinguir, a pesar del dolor,
la llama de vida que no ha sido apagada. Desde alli desplazar la
centralidad de la hegemonia como la l6gica predominante que
organiza las otras formas de reproduccién del poder: horizonta-
les, auténomas, inconscientes, militantes, etc. Al mismo tiempo,
abrir estas discusiones (lo cual implica una transformacién de
las mismas) a otros circuitos de produccion de conocimiento dis-
tintos a los “universitarios”: como el intento de establecer “con-
versaciones” con otros circuitos artisticos, militantes, etc. Tal
como los videos con Diego Sztulwark o la propuesta de la inves-
tigacion militante®. Por Gltimo, para los que escribimos desde
Estados Unidos, preguntarse por las transacciones inconscien-
tes que entran en juego frente a esos desplazamientos subjeti-
vos que cargamos en el cuerpo, junto con la historia politica de
esas rupturas que nos han marcado personal y colectivamente.
Es justamente eso lo que aqui hemos intentado vislumbrar con
Rozitchner y el entramado de estas conversaciones inverosimi-
les.

3% Ver: Colectivo Situaciones. “Sobre el investigador militante”. En: http://eipcp.net/
transversal/0406/colectivosituaciones/es [Abril 2016].

86



Rozitchner en el intersticio generacional

Bibliografia

Bosteels, Bruno. Marx and Freud in Latina America: Politics, Psychoanalysis,
and Religion in Times of Terror. New York: Verso, 2012.
—. El marxismo en América Latina. La Paz: Vicepresidencia del
Estado Plurinacional, Presidencia de la Asamblea Legislativa
Plurinacional, 2013.

Cabezas, Oscar Ariel. Postsoberania. Literatura, politica y trabajo. Buenos
Aires: La Cebra, 2013.

Colectivo Situaciones. “Sobre el investigador militante”. En: http:/eipcp.
net/transversal/0406/colectivosituaciones/es [Abril 2016]

Draper, Susana. “Within the Horizon of an Actuality: The State and the
Commons in the Eternal Return of Communism”. South Atlantic
Quarterly no 113. 4, 2014, pp. 807-820.

Lévi-Strauss, Claude. El pensamiento salvaje. Traduccion de Francisco
Gonzalez Aramburo. México: Fondo de Cultura Econémica, 1964.

Moreiras, Alberto. “Democracy in Latin America: Alvaro Garcia Linera, An
Introduction”. Culture, Theory and Critique. no. 56. 3, 2015, pp. 266
—282.

Rozitchner, Ledn. Freud y los limites del individualismo burgués. México:
Editorial Siglo XXI, 1987.
—. Perdn: entre la sangre y el tiempo. Lo inconsciente y la politica.
Buenos Aires: Centro Editor de América Latina, 1985.
—. Las desventuras del sujeto politico. Ensayos y errores. Buenos
Aires: El Cielo por Asalto, 1996.
—. La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo (en torno a las
Confesiones de San Agustin). Buenos Aires: Losada, 1997.
—. “La ruptura de la cadena del terror” En Colectivo Situaciones. 19
y 20. Buenos Aires: De mano en Mano, 2002, pp. 39-41.
—. Acerca de la derrota y de los vencidos. Buenos Aires: Editorial
Quadrata y Ediciones Biblioteca Nacional, 2011.
—. Materialismo ensoniado. Ensayos. Buenos Aires: Tinta Limodn,
2011.

Rozitchner, Leon y Diego Sztulwark. Conversaciones con Leén Rozitchner.
“Es necesario ser arbitrario para hacer cualquier cosa. 1. Bricoleur”.

87

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Federico Pous

En: https://www.youtube.com/watch?v=2DG97z101bA [Marzo 2016].
—. Conversaciones con Leén Rozitchner. “Es necesario ser arbitrario

para hacer cualquier cosa. 4. Se puede seguir siendo judio”. En:
https://www.youtube.com/watch?v=cAzm6xd3e2U [Marzo 2016].

Sarlengo, Andrés. “Entrevista a Diego Sztulwark, sobre la vida y obra de

Leodn Rozitchner” (Contrapuntos) 31 de agosto de 2015. En:
http://www.ivoox.com/entrevista-a-diego-sztulwark-sobre-vida-y-
audios-mp3 rf 7705442 1.html [Marzo 2016].

Trimboli, Javier. La izquierda argentina. Buenos Aires: Manantial, 1998.

Williams, Gareth. “Social Disjointedness and State Form in Alvaro Garcia

88

Linera”. Culture, Theory and Critique, no 56.3, 2015, pp. 297-312.
—. “La deconstruccién y los estudios subalternos, o una llave de
tuerca en la linea de montaje latinoamericanista”. Traduccién de
Fernando Veldsquez y Gareth Williams. En Vidal, Hernan (ed.).
Treinta anos de estudios literarios/culturales latinoamericanistas
en Estados Unidos: memorias, testimonios, reflexiones criticas.
Pittsburgh: Instituto Internacional de Literatura Iberoamericana,
Universidad de Pittsburgh, pp. 221-256.



Del padre simbélico a la carne
putrefacta de lo politico.

Puntuaciones sobre el complejo
de Edipo

Marcelino Viera
Michigan Technological University

Resumen:

Este articulo problematiza la funcién paterna del Edipo desde dos pers-
pectivas: la reinterpretacién y empleo que Ledén Rozitchner le brinda en
su teorizacién (resultando en dos Edipos, el cristiano y el judio); y, via la
discusion de Sigmund Freud con Otto Rank sobre la funcién arcaica del
objeto materno, en la que se reafirma la nocién freudiana de un Edipo
“demolido” y “enterrado”. El caso clinico de Anna O. sostiene el argumento
de que la melancolia (destruccion del objeto) es un modo de relacién obje-
tal en el que el padre-ley retorna al individuo afectando desde sus restos
putrefactos. La transformacién del actuante en el espacio comun pasaria
por el sepultamiento del objeto-sujeto politico y su consecuente apertura a
un futuro retorno desde sus ruinas.

Palabras clave: Edipo, melancolia, sujeto politico, relacién de objeto, padre.

Abstract:

This article problematizes the paternal function of Oedipus from two
different perspectives: 1) Leén Rozitchner’s interpretation of the Chris-
tian and Jewish Oedipus and 2) the debate on the archaic function of the
maternal object in the correspondence between Sigmund Freud and Otto
Rank, specially in relation to the Freudian notion of untergang (demoli-
tion, dissolution). In the clinical case of Anna O. Freud argues that melan-
choly (the destruction of the object) is an object relation in which the fa-
ther-law returns to the individual from his own rests. The transformation
of the individual in relation to the collective would presume the untergang
of the political object-subject and its subsequent openness to a future re-
turn from his own ruins.

Keywords: Oedipus, melancholy, political subject, object relations, father.

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 89-117
ISSN: 0719-3408

89

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

La luz del dia perdia su claridad dando paso a las sombras
de la noche. En la penumbra de su cuarto, Anna O. esperaba a
su médico, Josef Breuer, para exponerle sus alucinaciones en un
“martirizar, martirizar’ —decia Anna O. y asombraba a Breuer?!.
Es esta mujer, Anna O., la que pone al psicoanalisis en los rieles
de la “talking cure”. Sera una mujer judia (pero no madre real)
la que interpele al terapeuta.

Pareciera ser que este “origen” se alinea perfectamente con
la teoria de los Edipos de Leén Rozitchner: una mujer judia
fundadora/madre del psicoandlisis a quien la historia rebautizé
como Anna O. Al igual que la virgen Maria, Anna O. no daba
senales de una pasion carnal (dice Breuer: “[e]]l elemento sexual
estaba asombrosamente no desarrollado”)?, e incluso, cuando su
amor por Breuer fue rechazado, los sentimientos ahora encar-
nados la llevaron a fingir (como buena histérica) un embarazo
psicolégico donde “Josef” seria el padre de la imaginaria criatu-
ra. A diferencia del “Josef” biblico (que decide aceptar un hijo de
origen abstracto), Breuer no solo dejé de tratarla, sino que viajé
a Milan con su esposa procurando cerrar todo contacto con ella.
Ernest Jones ilustra a un Breuer asustado que no entendia los
efectos de la “transferencia”.

! Entre 1880 y1882 Josef Breuer atendi6 a Bertha Pappenheim, el caso de histeria mas
famoso del mundo Psy.

2 Breuer, Josef y Sigmund Freud. “Estudios sobre la histeria” En Freud, Sigmund.
Obras completas, Vol. I1. Traduccién de José Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amorror-
tu Editores, 2008, p. 47.

3 El articulo que escribirian Breuer y Freud en 1895 también informa que los sintomas
de Anna O. tenian su origen en la represion de los impulsos amorosos en el momento
de estar su padre postrado en el lecho de muerte. El sintoma desbordante, que se
activa como consecuencia de la “transferencia” bajo la luz ensofiadora del anochecer,
es efecto del verbo divino que toma al cuerpo de Anna O. para parir “el hijo del padre
celestial”. La diferencia mas importante con el mito cristiano es la ausencia del hijo de
origen imaginario transformado en “real”. El “hijo” aqui se mantiene como alucinado y
nunca aborda el lugar del real venidero a la tierra como sucede en el Nuevo Testamen-
to. Aunque, se creeria que la “negaciéon” de Josef a ser “padre” sin dngeles abstractos
que lo excusaran de las relaciones “carnales” es, justamente, lo que truncé la venida
del “hijo” real. Tal vez sea el origen judio de Breuer lo que lo salv) de una alucinacién
colectiva; sin embargo pareciera ser que Freud no tuvo problemas en asumir el lugar
del “marrano” y convertirse en el “padre” del psicoandlisis. Como se podra asociar mas
adelante en Rozitchner, en el mito cristiano la relaciéon “carnal” de madre-padre-hijo
tiene como resultado la pura abstraccién como alienacién total del “sentido material”

90



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

La riqueza tedrica de Leén Rozitchner no puede ser reducida
a unas pocas lineas. Es por eso, y a sabiendas de incurrir en
injusticia, que nuestra modesta contribucién a su pensamiento
consiste en cuestionar las implicancias tedricas de su re-inter-
pretacién del complejo de Edipo. A través de la lectura del caso
de Anna O.%, este articulo revisa el complejo de Edipo freudia-
no con la intencién de resaltar el mecanismo por el cual la ley
paterna deviene pasaje hacia la produccién de “abstracciones”
afectantes (y afectadas) de la vida cotidiana y su “ntcleo his-
torico”. Tal finalidad exige aproximarnos al complejo de Edipo
desde su sepultamiento, aniquilamiento, destrucciéon y muerte
en el paso a un corte melancélico de la relacién objetal. Pero al
igual que Nietzsche se preguntaba por las réplicas del terremo-
to producido con la muerte de Dios (“;No seguimos oyendo el
ruido de los sepultureros que han enterrado a Dios?”)®, Freud
nos invita a indagar sobre la sepultura del complejo de Edipo a
través de la diferencia anatémica (en la nifia) como “melancolia”
por/para el objeto-padre-ley perdido que retorna transformado
y transformante.

En la introduccion a Freud y los limites del individualismo
burgués Rozitchner articula una posible validez del psicoanali-
sis para el pensamiento politico. Si bien las necesidades que lo
llevaron a encontrar en el psicoanalisis un nicho para el pensa-
miento de la militancia son hoy en dia de diferente naturaleza
a las que podriamos justificar en estas paginas, la pregunta que
lo refiere a su propio deseo nos ensefia la direccién del nuestro:
acercarnos a una nociéon de subjetividad politica en tiempos de
una légica neoliberal. No obstante, el objetivo de este articulo es

del cuerpo. Desde la filosofia de Rozitchner, se entenderia que lo “simb6lico” ocuparia,
alienaria, el cuerpo marcado por el sentido de la carne materna.

Es importante notar que para este articulo no se tomard a Anna O. como un caso his-
térico estructural. La histeria, aquello que define la forma de ser en el mundo desde
el ojo clinico, en este texto sirve al objetivo de visualizar la relacién del padre-ley-ilu-
sién-alucinacién con el cuerpo-alma padeciente. Desde este punto de vista, la estructu-
ra que determina la categoria de la relacidon no es relevante al propdésito de senialar la
“relacién” objetal en el complejo de Edipo.

5 Nietzsche, Friedrich. La gaya ciencia. Buenos Aires: Gradifco, 2007, 119.

91

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

dialogar con el aparato tedrico de Rozitchner para sefalar que
el caracter ficcional-verdadero de todo encuentro en la vida co-
tidiana produce efectos afectantes de los cuerpos. De ahi que no
se hara énfasis en la actualidad politica del Cono sur, aunque
no por eso no dejaremos de tenerla en el horizonte de y desde
nuestras especulaciones teéricas. Interpretar el ojo psicoanali-
tico que mira la “izquierda” no es un ejercicio gratuito, de mas,
o burgués (peyorativamente hablando), sino que busca develar
la “verdad” del alcance de lo politico en nuestros dias. Repensar
con Rozitchner la economia sexual que encierra el complejo de
Edipo no significa el calculo de los cuerpos en una politica con-
creta y asible, sino entender la erética de desprendimiento como
exceso transformador de la ideologia de nuestro presente.

El esfuerzo intelectual de Rozitchner est4 dirigido a comba-
tir el laberinto de la ideologia que aleja a los hombres de su
verdad subjetiva. Para él, la salida est4 en reconocer la fuerza
colectiva interior en cada individuo como fuerza que derrumba
muros. Desde nuestra perspectiva, ese interior se exterioriza a
modo de sintoma, funcional o no, en las relaciones con el entor-
no. El laberinto ideolégico no solo precede y exige al individuo
su servidumbre, sino que se auto valida en cada instante de
cada encuentro con el entorno. Pero a su vez, esa misma ideolo-
gia se topa con el limite que le impone la diferencia anatémica
de los sexos, esa diferencia de la carne irrumpe en el laberinto
demandando ser atendida. Si bien la funcién del padre en el
complejo de Edipo separa, divide e irrumpe en la relacién pri-
mordial con la madre (instancia de formacién de la consciencia
y de lo primordial reprimido), también oficia de apertura, agu-
jero u orificio de pasaje por donde la radical diferencia se hace
presente.

El caso de Anna O. ensena que la asociacién libre en el “tal-
king cure” est4d acompanada de la “transferencia” de los afectos
de un cuerpo a otro cuerpo. Una actualizacion del afecto que va
mas alld de los limites de la palabra que condicionan el encuen-
tro y donde lo contenido desborda al continente. El “desborde”,
de todas formas, no significa la desaparicién del continente sino

92



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

su dificultad para constituirse como la tinica via de acceso a su
verdad. Si bien la experiencia psicoanalitica reafirma la rela-
cién del cuerpo con lo simbdlico, este tiene caracter negativo
(sintomatico) cuando no esta al servicio del cauce afectivo. Esto
no significa que la “causa” del sintoma sea entre “cuerpo” y “len-
guaje”, como se puede inferir a partir de la teoria de la “abre-
accién”® de Breuer, sino que hay otra naturaleza de la relacién
cuerpo y lenguaje (mente) donde las “ilusiones” son extensiones
del cuerpo y no un abandono de si. La tesis consecuente con un
complejo de Edipo sepultado, y que aqui brevemente expone-
mos, sostiene que la “ilusién” no solo emerge de las relaciones
corporales sino que también transforma su propia condicién
de “ilusién” al afectar los cuerpos que la impulsan. Desde este
punto de vista, la “ilusién” se desidentifica, tanto de la relacién
corporal como de si misma, al entrar en contacto con otras rela-
ciones que se disparan al infinito de los encuentros. De ahi que
su retorno a las relaciones primarias sea desde un afuera del
sentido y con su propio peso material.

Dicho de otra forma, al develarse la transferencia Anna O.
advierte que lo simbdlico tiene “cuerpo”. Anna O. ilustra la im-
posibilidad de distinguir entre el contenido y el continente pero
las “palabras alucinadas” no la alejan de “su verdad” pulsional,
sino que son la exposicién hacia fuera de un interior apasiona-
do que retorna a embriagar, poseer y gozar el cuerpo de Anna
O. Hay “algo” de esa “palabra” que no puede ser desterrado al
universo abstracto del abandono de si ya que el simple hecho
de que el “conflicto” exista demuestra que la presencia de esa
“idea” algo material y corporal tiene en el sostener de la energia
sexual. De lo contrario, la “idea” no podria usurpar, o absorber,
la energia de empuje del cuerpo si no contara con una “fuente”

5 Breuer y Freud, en sus primeros trabajos sobre la histeria, visualizan la abreacciéon
como la necesaria descarga del afecto asociado a un evento traumaético. A modo de
valvula de escape, la descarga de energia aliviaria la presién del sintoma. Para més
informacion sobre el concepto, acudir a “El mecanismo psiquico de los fenémenos his-
téricos” de 1893.

93

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

de la pulsién’. El caso de Anna O. revela ese “algo” operando en
las relaciones sociales que sostiene el devenir en lo politico de
la comunidad.

En una primera instancia, el siguiente apartado, procura es-
tablecer las coordenadas filos6ficas de Rozitchner con el objetivo
de hacernos caminos en la intervencién tedrica que se propone.
Posteriormente, a través de la discusién epistolar de Freud con
Otto Rank, este articulo se posiciona criticamente sobre la lec-
tura de Rozitchner sobre el complejo de Edipo. En esta seccién
se identifican por un lado la necesidad tedrica de Rozitchner
para trastocar el complejo de Edipo, y por el otro los “peligros”
que senala Freud sobre una psicologia temprana. Finalmente,
la nocién de “duelo” abrira paso hacia una nociéon de melancolia.
En la demolicién del complejo de Edipo donde el padre opera con
su entierro, no solo el objeto arcaico de la madre es destruido,
sino que el padre cae también en su acto. No obstante, el giro
que proponemos, hace de la diferencia anatémica de los sexos
el espacio por donde el padre retorna transformado en restos
materiales intoxicantes y embriagantes. A modo de conclusion,
el breve y ultimo apartado especula sobre los corolarios politicos
en el campo perceptivo de la vida cotidiana.

1. El cuerpo de Rozitchner: la historia de una
filosofia

En una serie de entrevistas disponibles en Internet desde
la Biblioteca Nacional Mariano Moreno, Diego Sztulwark intro-
duce temas filoséficos que para el espectador distraido podrian
pasar por conversaciones arbitrarias sin mayor contenido cri-
tico. Sin embargo, aquellos familiarizados con el pensamiento
de Rozitchner, no pueden dejar de ver su filosofia en cada mo-
vimiento, en cada comentario que se convierte en una suerte de
“performance” filoséfico, o a la inversa, una filosofia performati-

7 En su trabajo de 1915, “Las pulsiones y sus destinos”, Freud propone cuatro elementos
necesarios para la pulsién: el empuje (energia), fuente (la excitacién corporal), objeto
(externo-interno) y fin (satisfaccién, agotamiento, finitud de si misma).

94



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

va. Leon contando su vida privada y personal mientras que a la
vez injerta una mirada espesa de filosofia: el contenido de su ser
traspasa los limites de la formalidad de su pensamiento. Esto
no es novedad, pues Rozitchner muestra una coherencia que
resiste al tiempo. Hace méas de 40 anos, el que fuera su amigo
por aquellos dias, lo describia con formidable sensibilidad. Dice
Oscar Masotta en el “Prélogo a la primera edicién” de Moral
burguesa y revolucion,

Encontraremos un filésofo a la obra en cada hombre con-
creto, nos dice Rozitchner, y atisbaremos en los prisio-
neros de Playa Gir6én la miseria de la filosofia que los
refleja. Si la filosofia es la filosofia sin clases sociales,
sin mal y sin revoluciones nadie sera menos filésofo que
Rozitchner; pero si la filosofia no es mas que un intento
de mantener palpitante la exigencia humana de raciona-
lidad y de universalidad al contacto vivo con el mas y las
tragedias de la historia, podremos llamar fil6sofo, contra
su propio gusto, a Rozitchner.®

Para Rozitchner la produccién intelectual no puede ser des-
vinculada de las historias personales. Su filosofia opera en dos
direcciones mientras que a la vez se sostienen la una a la otra.
En concreto: la politica siempre tiene un referente histérico de
su accionar, pero esa historia no puede estar separada de las
condiciones concretas, materiales, maternas, que le dan su ori-
gen, como lo es, por ejemplo, la historia personal de cada agente
politico... y de ahi su materialismo, al que podriamos llamar
“carnal”. Es por eso que al identificar su historia personal de
judio, estd, a la misma vez, dando cuenta de una Historia colec-
tiva. La relacién material, materna, es un terreno donde lo co-
mun, lo compartido, tiene cardcter de perceptible “genérico”. A
diferencia de una Historia que muestra sus caras y el pensador
debe reconocerse en ella (tal como Lacan declaraba haciendo

8 Masotta, Oscar. “Prélogo a la primera edicién” En Rozitchner, Leén. Moral burguesa y

revolucién, Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012, p. 22.

95

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

referencia a Hegel: “Mejor pues renuncie quien no pueda unir
a su horizonte la subjetividad de su época”)?, para Rozitchner
la Historia tiene una coordenada local que se abre al universo
genérico de la humanidad. Asi es que cuando Oscar del Barco
publica su carta abierta/“mea culpa” Rozitchner lo acusa de lle-
gar tarde, de no entender que el pensamiento politico no puede
ser desanudado de su origen, de su “madre”, “materia”, “mater”
que lo impulsa. La politica de la izquierda de los afios setenta en
Argentina estaba tomada por el discurso “paterno” (cristiano)
ya que la reflexion por el “ser” estaba exenta de su praxis. El
“No mataras”, con el que del Barco articula su autocritica, se-
gun Rozitchner esta atrapada en la logica de lo que él entiende
como Edipo cristiano al imponerse como un mandato universal
abstracto. Este “No mataras” es de por si de derechas (de moral
burguesa) al no dar lugar a un espacio exterior al que la politica
de izquierdas pueda recurrir. Dicho de otra forma: estan aque-
llos que “matan” y aquellos que no matan, pero ambos estan en
relacién al imperativo que lo prohibe. Frente a este problema
dialéctico, Rozitchner acufia una necesidad tedrica para la poli-
tica: “existe otra palabra mas densa y compleja, ligada a lo sen-
sible del cuerpo de la madre al que se encuentra unida, que se
ha hecho carne porque primero hizo la nuestra, la que proclama
sin furia y sin ruido el calido ‘vivirds’ de lo materno”'’. Ese “vi-
viras” del encuentro sensible de los cuerpos buscaria re-encon-
trarse con la materia (madre) que lo originé. La pregunta por
lo politico es una invitacién a reencontrarse con la sensibilidad
individual, con esa sensualidad de la madre que los individuos
comparten.

Evidentemente Rozitchner no se refiere a un “individuo” li-
beral, pues su pensamiento rearticula una nocién de “individuo”
arraigado en el mito de lo grupal. Rozitchner desmonta a Freud

Lacan, Jacques. “Funcién y campo de la palabra y del lenguaje en psicoandlisis” En La-
can, Jacques. Escritos 1. Traducciéon de Tomds Segovia. Buenos Aires: Siglo Veintiuno,
2007, p. 308.

10 Rozitchner, Leén. Acerca de la derrota y de los vencidos. Buenos Aires: Quadrata y
Ediciones Biblioteca Nacional, 2011, p. 63.

96



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

y lo ubica en los rieles de una “individualidad” des-individuali-
zada de las nociones burguesas y cristianas. La aparente con-
tradiccidon no es tal si se contextualiza en torno a la nociéon de
“materia” a la que Rozitchner hace referencia.

La recurrencia a la madre y al mito de Edipo, como alegoria
de una relacién social arcaica (y actual en tanto que mito) de la
cual el individuo y la comunidad son parte, tiene su puntapié
en la nocién de “percepcion” que dista de la tradicional kan-
tiana. En su exposicién, Rozitchner sigue los pasos de Freud
para luego introducir sigilosamente los aportes teéricos de la
fenomenologia. Los personajes del Edipo son re-narrados donde
la madre judia aparece como lo méas sensible de la relaciéon de-
rivada de lo “carnal”’, mientras que el padre, representante de
la Ley del Estado en el mito griego, ahora en el judio es porta-
dor de una ley limitada por su sensibilidad material (angustia
de castracién) pero ajeno a esa relacién carnal del nifio con la
madre. A través de su caracterizaciéon de un complejo cristiano,
Rozitchner puntualiza en la virgen Maria el rechazo (que expele
la “carne”) del “sentido” para subsumirse a la abstracciéon de un
“padre-ley” “descarnado” y sin limites. En este arquetipo edipi-
co, para Rozitchner se apoya el Capital y su expansién infinita.
La vida, consecuentemente, comienza a tener “sentido” en un
cuerpo abstracto y metafisico.

En este punto de este breve recorrido es clave entender lo
ya criticado por Maurice Merleau-Ponty sobre la cartesiana di-
visién del “cuerpo” y “mente” donde el “pensar” deviene la “ra-
z6n” de la experiencia del existir. Rozitchner da por sentados los
hallazgos de la fenomenologia al entender que la “percepcion”
ya es de por si una forma subjetiva del ser arrojado al mundo.
Dira Merleau-Ponty: “el hombre no es un espiritu y un cuerpo,
sino un espiritu con un cuerpo, y solo accede a la verdad de las
cosas porque su cuerpo estd como plantado en ellas”''. Por lo
que a la experiencia sensible se le presupone un sentido donde

1 Merleau-Ponty, Maurice. El mundo de la percepcién. Traducciéon de Victor Goldstein.
Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2002, p. 24.

97

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

el “cuerpo”, en tanto que “carne”, traspasa los limites formales
del encuentro humano.

La experiencia del encuentro implica una sensibilidad, “no
como contenidos sensoriales, sino como cierto tipo de simbiosis,
cierta manera que tiene el exterior de invadirnos, y el recuer-
do no hace aqui mas que derivar la armadura de la percepcion
de la que él ha nacido”?. La distancia entre sujeto y objeto se
desvanece adquiriendo estatuto de “cosa” dado que es la expe-
riencia lo que opera previamente a las categorias kantianas que
“definirian” a “esa” experiencia en un proceso psicoldgico. Agre-
ga Merleau-Ponty,

[p]or eso decimos que en la percepcion la cosa se nos da
“en persona” o “en carne y hueso”. [...] Asi la cosa es el
correlato de mi cuerpo y, mas generalmente, de mi exis-
tencia, de la que mi cuerpo no es mas que la estructura
envarada; se constituye en la presa de mi cuerpo en ella,
no es primero una significacién para el entendimiento,
sino una estructura accesible a la inspeccioén del cuerpo,
y si queremos describir lo real tal como se nos aparece en
la experiencia perceptiva, lo hallamos cargado de predi-
cados antropolégicos.'?

La dimension de la madre es el de la “cosa” ya que “es la ple-
nitud absoluta que mi existencia indivisa proyecta delante de si
misma. La unidad de la cosa, més alla de todas sus propiedades
envaradas, no es un sustrato, un X vacio, un sujeto de inhe-
rencia, sino este Unico acento que se encuentra en cada una,
esta Unica manera de existir, de la que ellas son una expresién
segunda”!*,

Como se puede observar, lejos de una nocién de “individuo”
liberal, el individuo del que habla Rozitchner es el del “Gnico
acento que se encuentra en cada un|o], esta Gnica manera de

2 Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenologia de la percepcién. Traduccién de Jem Caba-
nes. Barcelona: Planeta-Agostini, 1993, p. 331.

13 Merleau-Ponty, Fenomenologia de la percepcién, pp. 333-334.

4 Merleau-Ponty, Fenomenologia de la percepcién, pp. 332-333.

98



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

existir”. El correlato de esta apreciacién nos lleva a que el indi-
viduo comparte con otros individuos-cosas la experiencia arcai-
ca del amor materno. De ahi que al tener en cuenta la nocién
de “cosa”, ese “individuo” que esta con otros no puede ser conte-
nido por la “formalidad” (de los procesos racionales abstractos)
transcendiendo entonces la individualidad para ser parte del
“mundo natural”:

El mundo natural es el horizonte de todos los horizon-
tes, el estilo de todos los estilos, que asegura a mis ex-
periencias una unidad dada y no querida por debajo de
todas las rupturas de mi vida personal e histérica, y cuyo
correlato es en mi la existencia dada, general y preper-
sonal, de mis funciones sensoriales en las que hemos en-
contrado la definicién de cuerpo.®

Rozitchner hace mas precisa esta conexién con la teoria po-
litica en su proélogo a “Sobre la cuestiéon Judia” de Karl Marx.
Aqui clama por un tipo de materialismo histérico que no deje
de lado la sensualidad del encuentro corporal, dado que el ma-
terialismo histérico esgrimido por la tradicién marxista, con su-
puesta base cientifica, procura el analisis aséptico, por lo tanto
abstracto, que remite al imperialismo de la légica cristiana (y
por ende capitalista). En este ensayo Rozitchner lee en Marx a
un “ser genérico” no como “esencia’ en la Historia de las Ideas
(la cual llevaria a las religiones), sino como existencia carnal (y
nos animariamos a agregar, sustancial) determinante de las re-
laciones sociales basicas. El prologo a “Sobre la cuestién judia”
es una lectura fenomenoldgica de, para hacer referencia al ilu-
minador ensayo de Vidal Pena Garcia sobre el materialismo de
Spinoza’, una “materia ontolégico-general”. Es por eso que mas
alli de la nominacién dictante de “sentido”, la relacién humana
responderia a los restos de esa relacion “carnal” arcaica de for-

5 Merleau-Ponty, Fenomenologia de la percepcién, p. 343.
16 Pena Garcia, Vidal. El materialismo de Spinoza. Ensayo sobre la ontologia spinozista.
Madrid: Ediciones de la Revista de Occidente, 1974.

99

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

ma sintomatica revelandose, desde sus profundidades carnales,
como verdad histérica del sujeto y en oposicién a las construc-
ciones abstractas del cristianismo.

Desde una perspectiva general la filosofia de Rozitchner tie-
ne un claro tono humanista: devolverle al individuo su poder
colectivo. Dice Rozitchner: “La recuperacion de este poder [co-
lectivo] expropiado es fundamental para transformar cualquier
proceso historico en su verdadero nivel. Esta recuperacién im-
plica retornar a la fuente misma del poder social, donde el des-
cubrimiento de lo verdaderamente colectivo incluye necesaria-
mente la transformacién personal”'’. La instancia arcaica del
colectivo social es para esta filosofia el destino revolucionario
de los esfuerzos politicos de la izquierda en tiempos de domi-
nio capitalista. El Edipo judio, sin embargo, es el instrumen-
to tedrico por el cual se devolveria al individuo su vinculo con
el poder colectivo. Pero si la matriz relacional del complejo de
Edipo judio ya estaba instalada en las sociedades arcaicas, /por
qué abandonarlo por la matriz cristiana? Al responder esta pre-
gunta Rozitchner no solo da cuenta del porqué de la politica
moderna, sino que también construye esa relaciéon “arcaica” a
la que habria que retornar. Este retorno a la “madre-materia”,
de todos modos, no significa volver por el camino del “padre”
(simbdlico), sino de devolverle a la madre-materia su “poder”
Inmanente.

En resumen, el trastoque del complejo de Edipo freudiano
sirve a dos especulaciones a la misma vez: por un lado crea la
instancia del poder colectivo, material y sensible al regazo ma-
terno a través del Edipo judio; mientras que por el otro da cuen-
ta de la alienacién, expropiacion y debilidad colectiva a través
de la ley paterna encarnada en el complejo de Edipo cristiano.
Dicho de otra forma, la distinciéon de un complejo de Edipo cris-
tiano y otro judio esta enmarcada por esta relacién sensible del
cuerpo materno con el hijo. La discusién que proponemos en
este articulo se ubica entre las categorias de lo sensible segin

7 Rozitchner, Leén. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Losada, 2003. p. 140.

100



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

Rozitchner y la lectura de la respuesta de Freud a Otto Rank
sobre el complejo de Edipo.

La reinterpretacién del complejo de Edipo es nodal a los pos-
tulados politicos y filoséficos de Rozitchner. Este remarca la ten-
si6n del complejo de Edipo donde el hijo se enfrentaria con su
padre a “duelo”. Empleando un lenguaje que podria llevar al
lector por los falsos rieles de una dialéctica hegeliana, este dice:

el drama del enfrentamiento del nifio con las normas
aparece bajo la forma de un duelo, es decir de un en-
frentamiento por dominar la voluntad del adversario, y
por lo tanto de una lucha a muerte. Vamos a ver que
esta lucha a muerte que estd presente en el nucleo de
la subjetividad de cada uno de nosotros —y de la que no
tenemos memoria— determinara nuestra inclusiéon den-
tro de la sociedad y las relaciones humanas. Pongo el
énfasis, como lo hace Freud, en el duelo edipico, porque
es el que nos va a mostrar el lugar psiquico desde el cual
esta consolidacién de la escisién entre espiritu y cuerpo
queda tajantemente establecida.'®

La escision hace paso al espiritu independizado del cuerpo
transforméndose, tal independencia, en la matriz por donde se
deslizaran las instituciones sociales represivas. Para Rozitch-
ner, la dinamica arcaica que sostiene la falsa idea de indepen-
dencia, tendria a la “fuerza” del cuerpo madre-hijo revelandose
contra si misma resultando en que el propio cuerpo queda al
servicio del amo padre. Dicho de otra manera. En el enfrenta-
miento entre la unidad madre-hijo con el padre-ley, el hijo (ima-
ginariamente) le da muerte al padre. No obstante, debido al
amor reinante en el nifo, la “culpa” redirige parte de la fuerza
que habia sido empleada contra su padre pero ahora contra la
unidad madre-hijo. El hijo es finalmente derrotado pero no des-
de el cuerpo del padre, sino desde su representante: la ley. Esta
es el resto del padre muerto que al interiorizarse se auto pro-

18 Rozitchner, Freud y el problema del poder, p. 37.

101

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

hibe realizar su deseo. La madre es desterrada del imaginario
de poder para ser reocupado por la figura del padre con la apo-
yatura simboélica de la ley. Las instituciones sociales emplean
esta energia (fuerza) del cuerpo-madre-hijo-contra-si-misma a
su propio favor construyéndose como racionalidad (cristiana)
que se auto justifica. El afecto del alma “rebelde” del nifio (como
lo llama Rozitchner) es “reprimido” y suprimido por un afecto
idea contrario y mas fuerte: el del padre-Ley. La esclavitud no
esconde, como en la dialéctica del amo y el esclavo de Hegel, un
reservarse para si a través de la accion diferida del cuerpo (en el
trabajo); sino que es un debilitamiento de las fuerzas del cuerpo
y su potencia de obrar.

La teorizacién de Rozitchner exige asumir como premisa esta
interpretacién del Edipo freudiano para entenderse el porqué
del Edipo cristiano usurparia el poder colectivo materno en su
relacién objetal arcaica. Sin embargo, y como se vera en el si-
guiente apartado, Freud tiene sus objeciones a los procesos psi-
coldgicos pre-edipicos. Anna O. nos revela que el “cuadro” sin-
tomatico, su lenguaje, su hijo alucinado, su paralisis corporal,
su “asco”, etc., no deja de rozar, friccionar y producir efectos
(y afectos). El lenguaje delirante es un “lenguaje natural” que
tiene espesura a lo largo y ancho de sus modos de expresién.
En las alucinaciones de Anna O. algo “hay” que hace de soporte
material de la relacién con su propia realidad y la circundante.
Antes de ingresar en la propuesta de este capitulo, senalare-
mos las tensiones tedricas que nos llevan a releer a Anna O.
y encontrar a un “padre” no solo portador de la (amenaza de)
castracién, sino también creador de relaciones sociales desde su
velatorio y entierro.

2. La madre que la parié

Si bien Anna O. nombré al método psicoanalitico “talking
cure” también puso a Freud en los rieles de la teorizacién sobre
la “transferencia”. Este concepto es particularmente importan-
te porque le brinda “cuerpo” al psicoanalisis. Si el psicoandlisis
fuera tan solo un “chimney sweeping”, (sinénimo de “talking

102



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

cure” para Anna O.) un mondlogo frente al espejo, o una con-
fesiéon a un cura, seria suficiente para resolver el sufrimiento
sintomdtico como una “abreaccién”. Pero el psicoandlisis no es
solo un “chimney sweeping”. Mientras que por el otro lado, si se
reduce el psicoandlisis a una relacién transferencial (a una ac-
tualizacién del afecto que daria lugar a un “segundo” nacimien-
to, fin de analisis) este se veria reducido a un grosero “trauma
de nacimiento”. Las criticas de Freud a la teoria del nacimiento
del trauma de Otto Rank no son féciles de obviar, ya que, como
también la tesis de Rozitchner nos exige, la relacién arcaica de
la madre con el hijo borra al padre como principio sublimatorio
y transformador de la naturaleza'®. Le escribirda Freud a Rank
en 1924 con tono paternal:

Tengo mucho que confesar, por ejemplo, mi incapacidad
para entender cémo la férmula magica de remontarse a
la libido de la madre esta al servicio de producir compen-
sacion de los efectos ausentes de otros actos de analisis.
[...] ¢(siempre puedes determinar si la libido ha procedi-
do de la madre a otro objeto, o si la madre simplemente
resulta ser el primer objeto?2’

La pregunta de Freud sobre el objeto esconde la distancia en-
tre la “cosa” (en el sentido que sefialabamos en Merleau-Ponty)
y el “objeto” (ya mediado por el calculo de la razén), aunque, la
respuesta la da unas lineas méas abajo sefalandole a Rank un
proceso psicologico “demasiado temprano”. Esto no significa que
Freud niegue una relacién arcaica, sino que esa relacién no tie-

1 En Rozitchner el padre estd presente como “amenaza” (terror) y ptgil del nifio, pero no
como vehiculo directo a la sublimacién.

20 “There I have much to confess, e.g. my inability to understand how the magic formula
of tracing the libido back to the mother is to produce the redeeming effect absent in
other acts of analysis. [...] can you always determine whether the libido has proceeded
from the mother to another object, or whether the mother simply happened to be the
first object?” Sigmund Freud a Otto Rank, 27 de Agosto, 1924. En: Lieberman, James y
Robert Kramer (Ed). Traduccién de Gregory C. Ritcher. The Letters of Sigmund Freud
& Otto Rank. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2012, p. 215.

103

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

ne asignada una distincion (psicolégica de objeto) de la pulsién.
Rank reprocha a Freud negligencia al no tener en cuenta a la
“madre” como objeto primordial: “[1]a formacién real del Yo tie-
ne lugar bajo la influencia de la madre en la fase pre-edipica”'.
Si bien Rozitchner no tendria problemas en acordar con Rank
que hay una experiencia con la Cosa-madre temprana, acorda-
ria también, pero ahora con Freud, en que el “objeto” (calculo de
la razén) no esta dado como a priori en el vinculo con la madre.
Es por eso que Rozitchner acude y reinterpreta el complejo de
Edipo, al igual que lo hace Freud, para remarcar la distancia
entre la Cosa y “objeto” y evitar asi caer en un psicologismo
kantiano. Sin embargo, el ensayo de Freud en respuesta a la
teoria del trauma de nacimiento, “El sepultamiento del comple-
jo de Edipo” (1924), nos permite discrepar de la propuesta de un
Edipo judio porque la idea, la ficcidon, es medular en la configu-
racién del Edipo. Segin comenta Ferenczi, el “sepultamiento”
es un senalamiento teérico dirigido a Otto Rank sobre la impo-
sibilidad de un retorno a la dependencia libidinal madre-hijo, y
a lo que nosotros le agregamos, que es también consecuencia de
un origen “demolido”?2,

Para Freud es importante remarcar la presencia del “padre”
(que acusa haber sido dejado de lado por Rank) méds alla de la
“amenaza de castracion”. El “trauma” del nacimiento (inicio de
la separacion simbidtica con la madre), segin Freud, es indis-
criminado de sus relaciones libidinales. El nacer es tan absoluto
como el no-nacer por lo que no resta nada en él que lo consti-
tuya como, por decirlo con el sentido que le hemos brindado,

21 “It]he real formation of the ego takes place under the influence of the mother in the
pre-Oedipal phase”. Rank, Otto. “Foundations of a Genetic Psychology” en Rank, Otto.
A Psychology of Difference: The American Lectures. Introduccion, seleccién y edicién de
Robert Kramer. Princeton: Princeton University Press, 1996, pp. 99-105; pp. 101-102.
Citado en: Lieberman y Kramer, The Letters of Sigmund Freud & Otto Rank, p. 262.
Si trasladamos este sefialamiento hacia Rozitchner, se entenderia que no hay retorno
a la “dependencia” libidinal individuo-colectivo ya que ese “origen” arcaico de lo grupal
estd “demolido”. Como se planteard mas adelante en este articulo, lo que retorna no es
el individuo a una instancia arcaica, sino que es esa instancia arcaica la que retorna
transformada al individuo.

22

104



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

una experiencia de la “cosa”®®. De forma similar Merleau-Ponty

refiere a este dilema: “Si estoy siempre y en todas partes, no
estoy jaméds ni en ninguna parte”?!. Para Freud en el complejo
de Edipo se imponen dos tiempos légicos: por un lado aquél que
hace a la experiencia de los cuerpos y sus deseos; mientras que
por el otro se juega la “ecuacion simbélica”. Estos tiempos no
significan una relacién cronolégica donde primero se da uno y
después el otro, sino que “obtiene su efecto con posterioridad
[nachtrdglich]”?®. M4s precisamente son tiempos de des-tiem-
pos, de desencuentros, infortunios, desilusiones y “experiencias
penosas”? en los que el complejo de Edipo “se iria al fundamen-
to [al entierro] a raiz de su fracaso, como resultado de su impo-
sibilidad interna”?’. Este “entierro” tiene un sentido concreto: el
Edipo es la experiencia arcaica que determina la percepcion, y
no, como se entiende en Rank, una relacion pre-edipica objetal
“emocional” con la madre. Para que haya madre, ha de haber un
padre e hijo, de haber un padre es porque hay una madre e hijo
y s1 hay un hijo es porque también hay un padre y madre. Esto,
de todas maneras, no implica que las “presencias” de los cuerpos
no estén ya mediadas por la experiencia que los presupone (una
madre es una hija, un padre es un hijo, y un hijo es un padre).
Lo que para Merleau-Ponty se constituye en el “mundo
natural”’, sentido y correlato de la existencia, en Freud es la
experiencia de un cuerpo ya castrado, por ejemplo una mujer
ya castrada es la que experimenta un cuerpo ya castrado. Las

2 Esta misma logica es la que emplea Rozitchner contra del Barco en su critica del “No

mataras”.

Merleau-Ponty, Fenomenologia de la percepcién, p. 345.

% Freud, Sigmund. “El sepultamiento del complejo de Edipo” En Freud, Sigmund. Obras
completas, Vol. XIX. Traduccién de José Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu
Editores, 2008, p. 183.

%6 Freud, “El sepultamiento del complejo de Edipo”, p. 181.

27 Tbid. La “imposibilidad interna” que es “sepultada” se distancia de lo “externo” de los
tiempos pos-edipicos (instancias de la psicologia y de la intervencién simbdlica: dife-
renciacién de un Yo, no-Yo) contradiciendo la premisa maxima de Rozitchner de un ex-
terno(social)-interno que se vuelve arcaico. La salida a esta “sepultura,” o cerrojo que
le pone Freud a una relacién arcaica, seria posible si entendemos la “idea” (“los ruidos
de los sepultureros” de Dios) como extensién del cuerpo en tanto que materialidad y no
“modos” de la materia.

105

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

“experiencias penosas” brotan del des-tiempo, del desfase de la
ecuaciéon simbélica en un mundo que no puede ser capturado
en su totalidad. No estamos hablando de un “principio de rea-
lidad” que, como Rozitchner revela en Freud y los limites del
individualismo burgués, ya media con su calculo, sino de una
“castracién” al nivel de la percepcion.

Freud percibe los efectos de esta “ilusion” no como una falsa
representacion de la realidad sino como el darse a conocer de la
“experiencia’ misma. En otras palabras, como “deseo”. Freud
es tajante con aquellos que no perciben el alcance de la expe-
riencia de la “ilusién”, del deseo. Rank acusa al psicoanalisis
de Freud de “especulativo” y pasivo al no actuar directamente
sobre los lazos libidinales de la madre con el hijo. Esa misma
observacion sobre la clinica es llevada al plano de lo politico del
psicoanalisis por lo que le escribe a Freud: “no olvidemos que
el movimiento psicoanalitico como tal es una ficcién. [Pero] la
gente que establece un movimiento no es ficcién, y francamente,
estoy cansado de la gente que ahora esta ocupada con establecer
un movimiento psicoanalitico’?®. En una rapida epistola donde
primero repasa los fallos estéticos, y por ende metodologicos de
su teoria, Freud le responde: “Un demonio maligno te ha dejado
decir: ‘El movimiento psicoanalitico es solamente una ‘ficcién”,
y al hacerlo ha puesto las palabras del enemigo en tu boca. Una
cosa abstracta puede ser también real, y por lo tanto no es fic-
ci6n”?, Un “demonio”, una ficcién religiosa, define el orden pos-
terior politico del psicoanalisis bajo la logica “enemigo-amigo”®.

2 “[]et’s not forget that the psa. [psychoanalytic] movement as such is a fiction. The
people who establish a movement are no fiction, and frankly, I am fed up with the peo-
ple who are now occupied with establishing a psa. movement” (traduccién mia). Otto
Rank a Sigmund Freud, 9 de Agosto de 1924. En Lieberman and Kramer. The Letters
of Sigmund Freud & Otto Rank, p. 211.

2 “An evil demon lets you say: “The psychoanalytic movement is only a ‘fiction,” and in
so doing puts words of the enemy in your mouth. An abstract thing can also be real,
and therefore is no ‘fiction.” Sigmund Freud a Otto Rank, 27 de Agosto de 1924. En
Lieberman y Kramer, The Letters of Sigmund Freud & Otto Rank, p. 216.

3 No se trata de entender la politica (del psicoanalisis) bajo la légica soberana de Carl
Schmitt, sino de enfatizar el cardcter ficcional (demonio) que lleva a la politica cristia-
na sostenida en la decisién del soberano.

106



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

Unas pocas lineas atras le habia apuntado a Rank que su

presentacién [de El nacimiento del trauma] lleva una
gran carga de responsabilidad por las reservas criticas
que desperté en [Freud] hacia [su] descubrimiento des-
pués de la fascinante primera impresién. Lo correcto
hubiese sido mostrar cémo la innovaciéon se funda en
hechos a los que él no se opone, esto es, la teoria de la
libido, el complejo de Edipo, y el rol de padre.?!

La “forma” de la presentacion no es irrelevante, pues Freud
estd apuntando a que “esa” “forma” hace también al “conteni-
do”, mientras que al mismo tiempo la “forma-contenido” es la
“historia” conceptual espesa del “mundo natural” (ahora cultu-
ral) del psicoandalisis. Una espesura, que no es la correcta, se
interpone en el procedimiento tedrico que llevaria a dar cuenta
del rol del padre en el complejo de Edipo.

Rozitchner aprende la leccion freudiana y no deja de lado el
complejo de Edipo. Sin embargo trastoca su forma-contenido al
acentuar la madre-cuerpo y un padre-terror-muerte. Las conse-
cuencias tedricas de tal dislocamiento (castracién) al complejo
de Edipo nos llevan a reducir la experiencia corporal en tanto
que pasiones alegres o tristes. En el Edipo de Rozitchner, el hijo
busca reencontrarse con “cuerpos” que lo reenvien a la experien-
cia alegre del regazo de la madre, mientras que por otro lado
las falsas experiencias mediadas por cuerpos apalabrados del
padre responden a encuentros tristes, inhibidores de la potencia
obradora y transformadora inmanente en el nifio.

Como se ha dicho, Rozitchner mantiene el complejo de Edipo
pero trastoca sus roles. Esto le permite abordar la queja freu-
diano de una relacién objetal arcaica a través de la configura-

31 “Your presentation [of The Trauma of Birth] bears a large burden of responsibility for
the critical reserve that arose in me toward your discovery after the first fascinating
impression. The correct thing would have been to show how the innovation is founded
on available facts you do not oppose, that is, on the libido theory, the Oedipus complex,
and the role of the father”. Sigmund Freud a Otto Rank, 27 de Agosto de 1924. En
Lieberman y Kramer, The Letters of Sigmund Freud & Otto Rank, p. 214.

107

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

cién de un padre concreto y limitado en su poder de terror. ;Por
qué? Por un lado no cae en la esencia de un origen (como el de
Rank), mientras que por el otro restituye la lucha por la ma-
dre-materia. Este segundo aspecto del Edipo (judio) esta carac-
terizado por el “duelo” (batalla a muerte) de afectos donde los
contrincantes se enfrentan por la conquista de la madre®2. Sin
embargo, ese “duelo” es también el camino de retorno a la ma-
dre. Esto implica que la matriz relacional del complejo de Edipo,
para Rozitchner, es pasible hacerla consciente en las relacio-
nes humanas. A través de la historizacién personal, individual
(des-individualizado del burgués), el actor politico se reencuen-
tra con sus fuerzas maternas-colectivas expropiadas. Contraria-
mente, en su critica a Rank, Freud envia el complejo de Edipo
a ser sepultado, enterrado y destruido en las profundidades del
inconsciente. El complejo de Edipo no es “matriz” de relaciones
humanas pasibles de ser activadas, sino que es un pasaje por
donde las relaciones humanas suceden. De ahi que no haya “re-
torno” a la madre y su consecuente poder colectivo, pero eso no
quita que “algo” retorne de la tumba como resto ahora transfor-
mado que, desidentificado consigo mismo, afecte las relaciones
humanas en lo social.

Como se planteara en el proximo apartado, “duelo” no solo
significa lucha a muerte, sino que es también el mecanismo por
el cual el Yo restituye el objeto perdido. Sabido es, de todas for-
mas, que la naturaleza es perfecta y nada falta en ella. Si ha de
faltar algo que demande su restitucién, esto seria en el plano de
lo simbdlico (lugar de las equivalencias). La melancolia, enten-
dida en un principio como el “duelo” patolégico, nos ofrece un
camino por donde las ideas, alucinaciones, ficciones y palabras
son excretadas y paridas a modo de exceso transformador de
la materia. La critica de Freud a Rank, al poner en relieve la
tension entre objeto arcaico y pos-edipico, identifica un proceso

32 El duelo en Rozitchner oficia a modo de lucha sin vencedor ni vencido... todavia. Mas
all4 de la abrumadora presencia del capital (en los rieles del cristianismo), para él se
hace necesario sostener la tensién del duelo como via a un posible reencuentro con las
fuerzas revolucionarias que transformen la realidad del diario vivir.

108



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

psicoldgico temprano problematico para el psicoanalisis. Freud
responde con un “sepultamiento” del complejo de Edipo ya que
desde ahi, desde su sepulcro, los procesos psicolégicos tienen
semejanzas con sus procesos conscientes. Desde el sepulcro, el
Edipo estaria vaciado de sentido, pero no por eso de accién y
reaccion.

3. De la identificacion al padre muerto a la parte
sadica que arrastra en su caida

La “lucha” (duelo) a muerte del nifio con el padre es la entra-
da al mundo de la cultura: con el endorso de la fuerza de la ma-
dre, el nifio estaria en condiciones de dar muerte (imaginaria,
como también lo es el endorso de la madre) al padre. Paradojal-
mente, y debido a la “culpa”, el nifio renuncia a su pasado junto
a la madre para entregarse al padre muerte. Dice este:

La culpa judia [...] es el resultado de un combate, la
respuesta mortifera ante la amenaza de castracién del
padre para evitar el incesto del hijo con la madre. Culpa
es lo que siente el hijo por haberlo asesinado (imagina-
riamente) para quedarse con ella, dice Freud, pero de lo
cual resulta paradéjicamente que, vencedor arrepentido,
tuvo que abandonar y darle vida al padre muerto en el
mismo lugar donde ella antes reinaba.??

Por qué el nifio no toma a la madre para si? ;Por qué, si se-
guimos el mito marxiano de la expropiacion violenta de los me-
dios de subsistencia, el nifio mas débil, menos inteligente pero
vencedor al contar con el endorso de la fraternidad, no ejerce su
dominio sobre la tierra? La respuesta de Rozitchner elevaria a
la “culpa” como el afecto que experimenta el cuerpo (en tanto
que referido al alma), reprime a la madre arcaica y se entrega a
la ley del padre muerto.

Esta légica en el caso concreto de Anna O. nos llevaria a in-

3 Rozitchner, Ledn. La Cosa y la Cruz. Cristianismo y Capitalismo (En torno a las Con-
fesiones de San Agustin). Buenos Aires: Losada, 2007, p. 273.

109

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

terpretar su padecer con el siguiente sentido: La muerte del
padre traspasa las envestiduras libidinales a su opuesto (sin-
tomas) en forma de “culpa” por el deseo de quererlo muerto por
no haberle dado el hijo que ella deseaba para satisfacer su nar-
cisismo. La “culpa” activaria un desesperado intento de resti-
tucién del padre mas alld del principio de realidad: el delirio.
La “culpa” es la “formula magica” que interrumpe la libido de
re-encontrarse con su goce onanista-madre (en Anna seria un
goce onanista “padre” porque es él quien le daria un pene-hijo).
La “culpa” es la “paradoja” que resta al lugar de vencedor y pasa
a consumir la fuerza interior del endorso fraterno-materno y a
la misma vez, como un apéndice superfluo pero ahora infectado,
el padre cristiano interpone su infinito celestial con un “apretén
de manos”. Esta dindmica en la dimension de la Cosa, de la ma-
dre, deja a la angustia de castracién (al “terror” del padre) como
la punta del iceberg de la que la retérica cristiana se agarraria
para retener, reprimir y privar al nino de reclamar por los pla-
ceres maternos.

El corto ensayo de Freud sobre el “sepultamiento” (o “demo-
licién” como lo llama en El yo y el ello) del Edipo revela que la
teoria de la libido no puede reducirse a las pasiones “alegre” o
“triste” de los cuerpos. La “servidumbre” del Yo no es solo un
sintoma mas bajo la “descorporizacion” (o desterritorizacién)
del cuerpo. El padre, como nos muestra Anna O., no esta como
garante imaginario, abstracto y celestial de una promesa de fu-
turo ni de angustia de castracién en lo terrenal, finito y concre-
to de su fuerza corporal; sino que es el resto putrefacto de un
cuerpo en descomposiciéon que envicia el aire, turba la mirada,
embriaga los oidos, extasia el cuerpo, e inhibe la boca que tra-
ga. La muerte del padre no deja atras la ley a la que el hijo se
identifica con la esperanza de no retaliacién futura, sino que el
Yo se identifica por un lado a la nada que queda, y por el otro al
duelo destructivo que devino en nada. Si bien el volcarse hacia
el padre de lo simbélico sigue operando como promesa, este in-
tento fallido, errado y errante de “resarcimiento” que se abre a
la verbalizacién y su consecuente cadena de sentido, ese padre

110



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

también reafirma la presencia carnal de un cuerpo en putrefac-
cion. La carne del padre invade los sentidos contaminandolos de
una nueva légica de sentido. La “relacion” de la que se sostienen
ambos cuerpos tiene lugar en el sin-lugar de la diferencia anato-
mica de los cuerpos sexuados. Freud, al hablar del Edipo, hace
hincapié en esta diferencia anatomica ya que la “ninita acepta
la castraciéon como un hecho consumado”*. Mas alla de las con-
troversias que generan los andlisis freudianos sobre la mujer,
nos interesa insistir en el desplazamiento de la libido objetal
hacia otro objeto dado que para Freud el cuerpo es con dérganos
sexuales®.

La renuncia al pene no se soportard sin un intento de
resarcimiento. La muchacha se desliza —a lo largo de
una ecuaciéon simbdlica, diriamos—del pene al hijo, su
complejo de Edipo culmina en el deseo, alimentado por
mucho tiempo, de recibir como regalo un hijo del padre,
parirle un hijo.3®

En el caso de que Anna O. fuese un hombre que se ha trans-
formado en mujer, se supondria que el desplazamiento del “pene
al hijo” disloca la libido corporal “culminando” (o “sepultando”)
con el deseo (la experiencia de una ilusién) de placer onanista.
La “ecuacién simbdlica”, entonces, es el sostén por donde la mu-
chacha (ex—hombre) “se desliza” hacia el deseo de un hijo que,
dado su aplazamiento, deviene abstracto y del futuro (y agrega-
riamos con Rozitchner, cristiano), tanto como el “pene” de ese
pasado que no tuvo.

Por un lado, es cierto que la mujer aplazaria ese “hijo/pene”
de los placeres concretos de la carne, pero por el otro, eso no
significa que la sexualidad femenina se remita a la virginidad
como sensualidad abstracta (cristiana). Contrariamente, la di-

34 Freud, “El sepultamiento del complejo de Edipo”, p. 186.

3 Al decir que el cuerpo es con érganos sexuales nos referimos a que hay algo de la per-
cepcién que ya estd atravesada por el sentido.

3 Freud, “El sepultamiento del complejo de Edipo”, p. 186.

111

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

ferencia anatémica de los cuerpos nos exige entender el Edipo
ya no como el “hijo” (con pene y su consecuente “angustia de cas-
tracién”, duelo-lucha y posterior culpa), sino con su “diferencia”.
(,Coémo esta “diferencia” anatémica, corte y pasaje al correlato
psicolégico (pos-edipico), nos ayuda a entender las ideas-aluci-
naciones de Anna O. en tanto que “verdad” revelada?

Anna O. nos expone otro tipo de goce sexual que no pasa por
el orden sensual masculino, sino que es consecuencia del aban-
dono (“renuncia”) del pene que nunca tuvo. Este es un goce que
se da al borde del lecho de muerte del padre en un “martirizar,
martirizar”’. La cercania de la muerte y su posterior presencia
desata las alucinaciones de palabras extranjeras que afectan al
cuerpo-carne de Anna O. La muerte del padre no se lleva consi-
go la “illusién” de un hijo y la promesa de un goce onanista en el
que las alucinaciones intentarian restituirlo (con su promesa),
sino que, a partir de ese momento, es mas presente e insistente
en su condicién de goce. La transferencia reactiva al “pene-hijo”
acarreando las alucinaciones que, mas alla del empobrecimien-
to del Yo, son su goce actual del cuerpo. El “sepultamiento” del
Edipo remite a la diferencia anatémica como “castraciéon” consu-
mada (violencia del padre), es decir, como una herida por donde
los 6rganos sensoriales se encuentran con los objetos amados.
Las implicancias indirectas, desde la interpretaciéon de un Edi-
po cristiano, senalan a una reafirmaciéon de la violencia paterna
(“castracion”) como “deseo” de ofrecerse al otro pasivamente a
modo de carne-conducto (del sentido del mundo). Sin embargo,
la castracién no es una “falta” o un “error”, sino un dislocamien-
to del placer corporal. La Cosa que es percibida intensificando
el placer (la boca con el pecho materno), por su misma condi-
cién de estar en el mundo (y ser el ntcleo del tiempo mismo), es
abandonada en su “localidad” como consecuencia de su propia
condicién “intersensorial” (un chupete que no abraza con el ca-
lor materno, pero que se ofrece con su “chupeticidad” para ser
“chupado”). No obstante, la estela, o la erdtica, del pecho ma-
terno no desaparece, sino que como un espiritu guardian de la
“pechocidad” reclama su entera pertenencia al mundo natural.

112



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

El pecho alucinado contiene todo el poder de la experiencia del
pecho en tanto que llama y susurra al oido los goces de la car-
ne. Ni la ficcién, ni la alucinacién, dejan de poseer la “energia”
libidinal de la Cosa, ya que por mas que sean diferentes y la
primera no tenga la “espesura de duraciéon” de la percepcién®’,
los cuerpos estan “embriagados” por la ilusién.

La “demolicion” del padre, al igual que el Dios muerto de
Nietzsche, no deja de “retornar” con moléculas putrefactas que
penetran las fosas nasales, retuercen los ojos de Anna, se ex-
tienden sobre la cama paralizando su brazo e inhibiendo su len-
gua. El “duelo” a muerte no es una batalla campal donde uno
se impone sobre el otro y por ende un cuerpo (espectral) declara
su soberania sobre el otro; sino que el “duelo”, al igual que en la
melancolia, “se comporta como una herida abierta, [que] atrae
hacia si desde todas partes energias de investidura [...] y vacia
al yo hasta el empobrecimiento total”?®. En el escenario del com-
plejo de Edipo, donde una vez sepultado y la envestidura del
objeto es reemplazada por la identificacion de la fase oral, el Su-
peryo deviene su heredero. Dicho de otra forma, el Superyo no
es la figura del padre que encarna la ley en la sociedad, sino que

la investidura de amor del melancélico [que Freud en El
yo y el ello lo extendera al caracter general de las perso-
nas] en relacién con su objeto ha experimentado un des-
tino doble; en una parte ha regresado a la identificacion,
pero, en otra parte, bajo la influencia del conflicto de am-
bivalencia, fue trasladada hacia atras, hacia la etapa del
sadismo més préxima a ese conflicto.>

La ambivalencia de objeto a la que se refiere Freud (y que se
podria entender en Rozitchner como parte del duelo-batalla) no
esta definida aun, y por eso su condiciéon de “ambivalente”, dado

37 Merleau-Ponty, Fenomenologia de la percepcion, p. 352

3 Freud, Sigmund. “Duelo y melancolia” En Freud, Sigmund. Obras completas, Vol. XIV.
Traduccién de José Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu Editores, 2008, p. 250.

3 Freud, “Duelo y melancolia”, p. 249.

113

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

que no tiene posicién sobre el objeto que la determine hacia la
libertad de obrar y crear (el sadismo puede ser hacia y desde la
madre, por ejemplo). La pérdida del objeto en la melancolia es
un “hecho consumado” y sepultado donde no hay “restituciéon”
del padre via transaccion simbdlica (intento de “resarcimiento”,
identificacién con la ley), sino una identificaciéon con la “nada”
de lo que “hay” que se vuelve al Yo via narcisismo primario (goce
onanista). Esa “nada” que es se desprende del cuerpo muerto y
llama a Anna O. a gozar de los encuentros furtivos, violentos y
autodestructivos que proporciona la media luz del anochecer en
un “ensueno”’™®. Es por esto que el sepultamiento del Edipo no da
lugar a un nuevo sujeto militante de una politica de izquierdas,
como tampoco lo hace con una de derechas; sino que al sepul-
tarlo, como en la melancolia, invita a gozar de la embriaguez,
intoxicacién y contaminacién que acarrean las alucinaciones
e ideas del cuerpo politico en descomposicion. Contaminacion
destructiva, o “peste” (como llamé Freud al psicoanalisis), acom-
pafniada de la ambivalencia sadica y sin direcciéon de un Yo-indi-
viduo finito.

4. El cuerpo putrefacto de lo politico

Frente a las elecciones presidenciales del 2015 en Argentina
la pregunta eterna por el saber del pueblo, por su “servidumbre
voluntaria”, por su “automartirio gozoso”, se vuelve a imponer.
Suponer que el pueblo “no sabe lo que hace” es del mismo or-
den de aquel Cristo en la Cruz que pedia perdén a su padre
en nombre de los hombres. Mas alla de que nos cueste asumir
que la llamada clase media Argentina “algo” sabe de su propio
goce pequeno burgués, en tiempos neoliberales la pregunta por
el “sujeto” puede ser asociada al “duelo” por el objeto perdido
de la politica. La especulacién tedrica aqui presentada propone
otro destino: tal vez estos tiempos sean mas de una identifica-

40 En “Duelo y melancolia” Freud observa que el “atardecer” alivia la excitacién de las
investiduras atraidas por la “herida” del Yo (p. 250).

114



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

cién narcisista como en la melancolia donde el dolor ambivalen-
te de un arrebato sadico contra el Yo nos lleve, al igual que a
Anna O., por el goce atado a los restos putrefactos del objeto (de
lo politico) sepultado. Tal vez, al igual que los sepultureros del
Dios de Nietzsche, escuchemos el ruido de las palas y su cuer-
po putrefacto nos invite a comer de él para intoxicarnos, em-
briagarnos y enfermarnos de irracionalidad politica. Los riesgos
de tal “irracionalidad” estan ya determinados por el horizonte
histérico de las experiencias corporales: una madre que goza
a su hijo al identificarse con el objeto de amor que nunca tuvo
pero que siempre ha perdido; la Historia que goza a su pueblo al
identificarse con una libertad que nunca tuvo pero que siempre
ha perdido.

115

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Marcelino Viera

Bibliografia

Breuer, Josef y Sigmund Freud. “Estudios sobre la histeria” En Freud,
Sigmund. Obras completas, Vol. II. Traduccién de José Luis
Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu Editores, 2008, pp. 23-313.

Freud, Sigmund. “Duelo y melancolia” En Freud, Sigmund. Obras
completas, Vol. XIV. Traduccién de José Luis Etcheverry. Buenos
Aires: Amorrortu Editores, 2008, pp. 241-255.

—. “El sepultamiento del complejo de Edipo” En Freud, Sigmund.
Obras completas, Vol. XIX. Traducciéon de José Luis Etcheverry.
Buenos Aires: Amorrortu Editores, 2008, p. 181-187.

Lacan, Jacques. “Funciéon y campo de la palabra y del lenguaje en
psicoanalisis” En Lacan, Jacques. Escritos 1. Traduccién de Tomas
Segovia. Buenos Aires: Siglo Veintiuno, 2007.

Lieberman, James y Robert Kramer (Ed). Traducciéon de Gregory C.
Ritcher. The Letters of Sigmund Freud & Otto Rank. Baltimore:
Johns Hopkins University Press, 2012.

Masotta, Oscar. “Prélogo a la primera edicién” En Rozitchner, Leén. Moral
burguesa y revolucién, Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional,
2012, pp. 21-22.

Merleau-Ponty, Maurice. El mundo de la percepcion. Traduccion de Victor
Goldstein. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2002.
—. Fenomenologia de la percepcion. Traduccion de Jem Cabanes.
Barecelona: Planeta-Agostini, 1993

Nietzsche, Friedrich. La gaya ciencia. Buenos Aires: Gradifco, 2007.

Pena Garcia, Vidal. El materialismo de Spinoza. Ensayo sobre la ontologia
spinozista. Madrid: Ediciones de la Revista de Occidente, 1974.

Rank, Otto. A Psychology of Difference: The American Lectures.
Introduccién, seleccién y edicion de Robert Kramer. Princeton:
Princeton University Press, 1996.

Rozitchner, Ledn. Acerca de la derrota y de los vencidos. Buenos Aires:
Quadrata y Ediciones Biblioteca Nacional, 2011.
—. Freud y el problema del poder. Buenos Aires: Losada, 2003.

116



Del padre simbdlico a la carne putrefacta de lo politico

—. Freud y los limites del individualismo burgués. México: Siglo
Veintiuno Editores, 1972.

—. La Cosa y la Cruz. Cristianismo y Capitalismo (En torno a las
Confesiones de San Agustin). Buenos Aires: Losada, 2007.

117

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Sobre la presencia de
Merleau-Ponty en los escritos
tempranos de Leon Rozitchner

Pedro Guillermo Yagiie

Universidad de Buenos Aires

Resumen:

Merleau-Ponty fue uno de los filésofos mas influyentes en la extensa
obra de Ledén Rozitchner. Su influencia, que se remonta a la época de estu-
diante en La Sorbonne, abrié problematicas y otorg6 conceptos que se en-
cuentran desde el principio hasta el final de la obra del filésofo argentino.
En el siguiente trabajo nos proponemos indagar la presencia de la filosofia
merleau-pontiana en los escritos tempranos de Leén Rozitchner. Nuestro
analisis ird desde su primera publicacion en la revista Contorno en 1955
hasta 1963, afo en el que se desarrollé su conocida polémica con el profe-
sor Conrado Eggers Lan.

Palabras clave: Merleau-Ponty, Rozitchner, cuerpo, mundo, afectividad.

Abstract:

Merleau-Ponty has proven to be of the most important influences for
Leoén Rozitchner, beginning with the latter’s study at La Sorbonne. In this
paper I propose to investigate the presence of Merleau-Pontian philoso-
phy in the early writings of Leén Rozitchner. My analysis will begin with
Rozitchner’s first publication in the journal Contorno in 1955, until 1963,
the year in which he developed his famous polemic with Professor Conrado
Eggers Lan.

Keywords: Merleau-Ponty, Rozitchner, body, world, affectivity.

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 118-148
ISSN: 0719-3408

118



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

1. Introduccion

En 1948, a sus veinticuatro afnos, Leén Rozitchner decidid
abandonar sus estudios en Medicina y Filosofia en Buenos Ai-
res y partir hacia Francia para ingresar a la carrera de Filoso-
fia en La Sorbonne. Los motivos de su decision fueron diversos
aunque se fundaron principalmente en el agobio que la situa-
cién peronista le estaba produciendo: ensefianza religiosa en las
escuelas publicas, marchas militares y, sobre todo, la vivencia
de una asfixiante politica de represién sexual®’. Por eso Paris:
Rozitchner buscé en la capital francesa un tipo de liberacion
filosofica y vital que no estaba pudiendo encontrar en Buenos
Aires. Y fue alli donde el espesor de su interrogacién filosofica
comenzé a forjarse. En Paris asistié a los cursos de los princi-
pales profesores del momento: Piaget, Bachelard, Jean Wahl,
Hippolyte, Ricoeur y Merleau-Ponty. De todos ellos fue este tlti-
mo quien dejé la marca mas fuerte en lo que, algunos anos mas
tarde, comenzaria a constituirse como el pensamiento filosofico
de Ledén Rozitchner.

A mediados de los afios cincuenta, luego de haberse gradua-
do como licenciado, Rozitchner emprendié su regreso a Buenos
Aires. Al llegar retom6 contacto con David Vinas quien entonces
se encontraba dirigiendo junto a su hermano Ismael la revis-
ta Contorno. Ese reencuentro le abrié a Rozitchner un camino
que le permitiria escribir sus primeros articulos en la revista
y formar parte del comité de direccién de la misma. Fue en los
textos de Contorno donde el filésofo argentino comenzé a des-
plegar algunos de los conceptos y problemas importados de su
experiencia en Francia.

En los anos 1956 y 1957 se publicaron en la Argentina dos
libros de Merleau-Ponty: Humanismo y terror y Las aventuras

! En una entrevista de agosto de 1991 para la revista Sex Humor Leén Rozitchner con-
taba que “También me fui, ademés, para conocer mujeres. Para vivir una relacién con
las mujeres, que aqui era muy dificil de vivir. Fui para encontrar una liberacién a nivel
también de la relacién de pareja. No era solamente la sexualidad, implicaba la libertad
del cuerpo, de sentir y de vivir. Paris era el lugar de la sensualidad, del erotismo, con
una larga historia en todo esto”. Rozitchner, Leon. “Reportaje a un filésofo”. Sex hu-
mor, no 167, agosto 1991.

119

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

de la dialéctica. Ambas traducciones fueron realizadas por un
joven Lebén Rozitchner, quien ya se encontraba atrapado por
aquellos problemas tedricos abiertos en la convergencia de fe-
nomenologia y marxismo. Tanto a través de las traducciones de
sus obras como de la incorporacion de sus problemas teérico-po-
liticos en el campo intelectual argentino, el teérico de Chivilcoy
se consolidé como uno de los principales introductores del pen-
samiento de Merleau-Ponty en Latinoamérica.

En mayo de 1962 la editorial de la Universidad de Buenos
Aires publicé Persona y comunidad.: ensayo sobre la significacion
ética de la afectividad en Max Scheler, tesis doctoral de Ledn
Rozitchner presentada en noviembre de 1960 bajo la direccién de
Jean Wahl en La Sorbonne. La tesis, redactada principalmente
en la ciudad de Buenos Aires, desarrolld a lo largo de sus paginas
una lacida critica de los fundamentos de la afectividad en la teo-
ria filoséfica de Max Scheler. Rozitchner llevé a cabo esta critica
desde una perspectiva materialista, retomando el cruce de feno-
menologia y marxismo abierto, entre otros, por Merleau-Ponty.
Un afio después de la publicacién de su libro Rozitchner entablé
una disputa publica con el profesor Conrado Eggers Lan, a lo lar-
go de la cual puso en cuestién la afectividad idealista y cristiana
subyacente en el posicionamiento politico y filoséfico del profesor
argentino. La tesis doctoral sobre Scheler y el debate con Eggers
Lan aparecen como el reverso y el anverso de una misma pro-
blematica tedrica: la cuestion sobre el fundamento material e
histérico de la constitucién afectiva de los hombres.

En el presente trabajo nos proponemos rastrear la presencia
del pensamiento de Merleau-Ponty en estos primeros escritos
de Ledn Rozitchner. Durante este breve periodo que se extien-
de entre los anos 1955 (primera publicacién de Rozitchner en
Contorno) y 1963 (debate publico con el profesor Eggers Lan)
el filésofo argentino desarrolla, a la luz del pensamiento mer-
leau-pontiano, muchos de los problemas tedricos que no dejaran
de estar presentes en su obra. El filésofo francés se presentd
desde aquellos afios como una influencia determinante desde la
que la reflexién filoséfica de Ledén Rozitchner sentaria sus bases.

120



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

2. Los anos Contorno

En noviembre de 1953 se produjo la aparicion de Contorno.
El primero de los pocos nimeros que sacaria la revista se publi-
¢6 bajo la direccion de Ismael Vifias, los tres siguientes fueron
dirigidos por él y su hermano David, y recién en el nimero 5-6
se constituiria un comité de direcciéon mas amplio, del que for-
maria parte Leén Rozitchner. Mas alla de los subgrupos exis-
tentes entre los colaboradores de la revista, los hermanos Vinas
marcaron de principio a fin lo que podriamos llamar “la linea
editorial” de Contorno. Con el paso de los afos la revista fue ad-
quiriendo una mistica que radicé principalmente en el hecho de
haber producido, tanto en el campo de la intelectualidad como
en el de la critica literaria argentina, una significativa renova-
cion.

Como bien senala Marcela Croce la revista encontré dos mo-
delos a partir de los que constituirse?. El primero, Les Temps
Modernes, fundada en 1945 por Jean-Paul Sartre, Simone de
Beauvoir y Maurice Merleau-Ponty, que supo inaugurar en la
Francia de postguerra un modelo de revista en el que la critica
literaria, la intervencién politica y filoséfica se entrelazaron al
punto de no poder diferenciarse. Este tipo de entrelazamiento
sirvi6é de espejo para los jévenes intelectuales de Contorno. El
otro modelo, a diferencia de Les Temps Modernes, no oper6 des-
de la identificacion, sino desde la oposiciéon: la revista argentina
Sur, dirigida desde 1931 por Victoria Ocampo. La ruptura con
la tradicién “aristocratica” de dicha revista surgié como impul-
so fundamental para la creacién de este nuevo espacio en la
intelectualidad argentina. Les Temps Modernes como espejo en
el que reflejarse y Sur como modelo al que oponerse fueron los
elementos constitutivos que dieron lugar a la formacién de la
revista.

Croce, Marcela. Contorno. Izquierda y proyecto cultural. Buenos Aires: Ediciones Coli-
hue, 1996.

Cabe senalar la heterogeneidad presente en los colaboradores con la revista Sur. In-
cluso algunos contornistas, como Sebreli, participaron de ella. David Vifas también
publicé en 1953 para Sur una resefia de un libro de poemas de Solero.

121

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

Fue a través de la influencia de los intelectuales franceses
que Contorno incorpord el entrecruzamiento de fenomenologia
y marxismo como matriz hermenéutica para analizar tanto la
realidad politica como la literaria. Si bien es cierto que no to-
dos los miembros de la mitica revista argentina recuperaron
esta linea tedrico-politica, si puede afirmarse que sus catego-
rias ocuparon en los distintos nimeros un lugar dominante. En
su introduccion a la edicién facsimilar de Contorno editada por
la Biblioteca Nacional, Ismael Vinas recuerda que casi todos
los articulos escritos sobre la revista sostienen que ellos fue-
ron sartreanos*. Sin embargo, bien sefala, esa es una de las
tantas afirmaciones que pertenecen méas a la leyenda que a la
realidad®. En relacién con Rozitchner Ismael Vinas senala: “[de]
Leén Rozitchner sé que protest6 cuando lo llamaron sartrea-
no, pues él era discipulo de Merleau-Ponty”®. Esta afirmacion
contradice la de Croce, quien habia sefialado en su libro sobre
la revista que los contornistas eligieron a Sartre por sobre Mer-
leau-Ponty a la hora de posicionarse filoséfica y politicamente’.
El equivoco de esta afirmacion se verifica particularmente en el
caso de Ledén Rozitchner quien, no sé6lo se reconocia discipulo de
Merleau-Ponty, sino que utilizé sus categorias en cada uno de
sus articulos.

El nimero 5/6 de Contorno, dedicado a la novela argentina,
se publicé durante septiembre de 1955, mismo mes en el que
Peron fue derrocado por la autodenominada Revolucién Liber-
tadora. La cercania al acontecimiento imposibilité su referencia
en la revista. Referencia que recién apareceria en el siguiente

4 Ver, por ejemplo, Sarlo, Beatriz. “Los dos ojos de Contorno”. Punto de vista, Afio IV, no
13, noviembre 1981, pp. 3- 8.

Los tnicos que podriamos llamar verdaderamente sartreanos furon Sebrelli, Correas
y Masotta, que si bien fueron conocidos por sus colaboraciones en la revista, ninguno
de ellos particip6 del Comité de Direccién de Contorno.

6 Vinas, Ismael. “Una historia de Contorno” En Contorno: edicion facsimilar. Buenos
Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2007, p. V.

“La funcién del intelectual no coincide con la del politico para Merleau-Ponty, y ello
introduce a la voceria como un problema que justamente lleva a que los miembros de
Contorno elijan a Sartre frente a Merleu-Ponty”. Croce, Contorno. Izquierda y proyecto
cultural, p. 24.

o

S

122



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

numero. En el 5/6 se publico la primera editorial de Contorno
que, por su titulo, parecia un presagio de aquel hecho histérico
al que los articulos no llegaron a referirse: “Terrorismo y com-
plicidad”. Este ntimero, como sefialamos, inaugurd la participa-
ci6n de Ledn Rozitchner como colaborador y miembro del comité
director de la revista.

En su articulo “Comunicacién y servidumbre: Mallea”, el fil6-
sofo argentino desarrollé una licida reflexién sobre qué quiere
decir escribir y pensar en tanto expresién del ser histérico y
personal. Croce afirma que en este texto puede advertirse la
aplicacién del “método de Sartre” confundiendo una vez mas
su presencia con la de Merleau-Ponty, verdadera influencia so-
bre el pensamiento de Leén Rozitchner en este articulo. Es, de
hecho, el concepto merleau-pontiano de “comunicacién” el que,
luego de una extensa introduccion filoséfica, estructura la lectu-
ra que Rozitchner hace de la obra de Mallea®.

Ya desde el principio de su texto Rozitchner apela a la nocion
merleau-pontiana de expresion para pensar el sentido presente
en el acto de escribir. Esta categoria en relacién con la escritu-
ra es pensada por el joven filésofo argentino como aquello que
vislumbra “la situaciéon fundamental a partir de la cual se hace
emerger del silencio la palabra (...) escribir es una manera mas
de manifestar su situacién histérica y a través de ella su con-
dicion metafisica™. Dicha afirmacién recuerda algunos pasajes
de Fenomenologia de la percepcion, en los que Merleau-Ponty
sostiene la necesidad de que “la palabra y el vocablo dejen de

8 Podria encontrarse como antecedente a esta estrategia de lectura un articulo publica-
do por Ledén Rozitchner en el afio 1954 para el octavo ntimero de la revista Centro. En
dicho texto el joven fildsofo realiza una critica a la obra “El Juez” de Héctor A. Murena.
En ella Rozitchner realiza un anélisis critico de la obra de Murena, a quien conociera
durante los afios cuarenta en la Facultad de Filosofia y Letras (UBA), y con quien
revitalizaria la revista del centro de estudiantes Verbum. A lo largo de su articulo
Rozitchner afirma en diversas ocasiones que la obra “El Juez” no enciende ninguna
luz sobre el problema social e histérico de la incomunicabilidad. El joven fildsofo consi-
derara problemadtica la incapacidad de Murena para plasmar en su propia produccién
artistica el drama que nuestra época plantea.

9 Rozitchner, Ledn. “Comunicacién y servidumbre: Mallea”. En Contorno: edicion facsi-
milar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2007, p. 88.

123

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

ser una manera de designar el objeto o el pensamiento, para
pasar a ser la presencia de este pensamiento en el mundo sen-
sible, y no su vestido, sino su emblema o cuerpo”’®. La palabra
aparece entonces como una operacién de expresiéon que abre un
nuevo campo, una nueva dimension de la experiencia. El acto
de escribir se presenta entonces como resultado materializado
de las adquisiciones culturales e histéricas del cuerpo vivido. La
palabra expresa un sentido: el de las vivencias condensadas en
el propio cuerpo. Y es este sentido, justamente, el que posibilita
la comunicacién.

El acto de escribir aparece entonces como la posibilidad de
traspasar el umbral de las preocupaciones cotidianas para asi
abrir una trama diferente: aquella que permite indagar lo que
el paso del tiempo fue sedimentando en el propio cuerpo del que
escribe. Una apertura al mundo y a los otros que el escritor lo-
gra a través de la palabra. Es a partir de estos lineamientos
merleau-pontianos que Ledén Rozitchner encuentra un criterio
de analisis de la obra de Mallea. El escritor sera juzgado por la
apertura que su palabra exprese sobre lo vivido, por su capaci-
dad para recuperar la experiencia vivida y volcarla en el mundo
que toda obra literaria inventa. La obra del escritor aparecera
como la verificaciéon de su capacidad de suscitar en el propio
cuerpo lo que la historia ha sedimentado en él.

Es a partir de este criterio que Leon Rozitchner ahonda en la
nocién merleau-pontiana de comunicacién. El cuerpo aparece,
segun el filésofo francés, como nuestro medio de comunicacién
con el mundo y los otros. El cuerpo es el “horizonte latente de
nuestra experiencia, sin cesar presente, también él, antes de
todo pensamiento determinante”!!. Por eso es que la escritura
se presenta como una puesta en juego del cuerpo, como una ca-
pacidad del mismo de abrirse mediante el acto de comunicacion
a los demas. Es por eso también que Ledén Rozitchner, reelabo-
rando el concepto de Merleau-Ponty, sostiene que

10 Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenologia de la percepcién. Barcelona: Proyectos Edito-
riales, 1985, p. 199.
11 Merleau-Ponty, Fenomenologia, p. 110.

124



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

La comunicacién implica al menos la fractura instanta-
nea de lo concreto para surgir a una comprensién mas
profunda del mundo. (...) Que el mundo de la comunica-
cién aparece en la fractura de lo concreto significa que
esta adherido a él; que el mundo cotidiano lo contiene;
(...) que se abre en nosotros a partir de la vivencia pro-
funda de nuestra soberania que se revela como posible
en la oposicién cotidiana al obstaculo, y que solamente a
través de él, y por supresién instantanea en el acto de la

comunicacién, vivimos.'?

Ledén Rozitchner advierte en la escritura un tipo de comu-
nicacién singular. El acto de escribir implica, segtn el filésofo
argentino, una honestidad fundamental: la realizacién imagi-
naria de los valores que se producen en la realidad vivida. Por
eso es que Rozitchner compara el acto de comunicaciéon de la
escritura con el amor en tanto suprema cercania que nos enlaza
a otro ser. Comunicar implica una relacién doble: es un ir y un
volver de los otros. El escritor da vida a sus palabras, cuando
logra abrir el espacio que la historia sedimentd en su cuerpo, y
logra por ese medio expresar su sentir, es decir, desarrollar esa
“comunicacion vital con el mundo que nos lo hace presente como
lugar familiar de nuestra vida”'?,

El escritor tiene, segin este texto del joven Ledén Rozitchner,
dos caminos: hacer de la escritura una expresion de sus viven-
cias o un ocultamiento de las mismas. No hay literatura que no
sea o0 expresion u ocultamiento. Y esa es la perspectiva desde la
que el filésofo argentino desarrollara su critica. Mallea, segtin
Rozitchner, inventa en su literatura subterfugios imaginarios
dentro de los cuales encubrir el terror que lo distancié de la
realidad vivida. Por eso es que su palabra, lejos de contar con la
potencia de la expresividad, es muda: “es la perseverancia en la
falta de comunicacién, como el desconocimiento de la situacién
esclava es la vocacién al no reconocimiento”.

2 Rozitchner, “Comunicacién y servidumbre”, p. 89.
13 Merleau-Ponty, Fenomenologia, p. 73.
4 Rozitchner, “Comunicacién y servidumbre”, p. 89

125

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

Mallea oculta la frialdad de sus palabras detras de la belleza
de su prosa. Por eso es que puede escribir una novela entera
sin un solo didlogo, para asi evitar el voceo: esa realidad vivida
pero tachada por la alta literatura argentina de mediados de
siglo XX. Al no animarse a indagar lo mas profundo del mundo
y de los otros que aparece siempre como huella imborrable en el
propio cuerpo, Mallea no inicia esa aventura que toda escritura
puede ser. Los sentimientos que Mallea evoca en su literatura
son reales, si, pero no verdaderos. Leén Rozitchner diferencia
a los sentimientos verdaderos de los falsos no por su realidad,
sino por la relacién que mantienen con el cuerpo que los evoca.
El dolor individual de Mallea es real pero falso, en la medida en
que no expresa el drama histérico que su vida con los otros pro-
dujo. Por eso es su literatura una comunicacién insincera, un
gran ocultamiento de aquella aventura que el escritor no tuvo
el coraje de realizar.

El nimero 5/6 de Contorno inauguré un tipo de reflexién
sobre la coyuntura que seguiria presente hasta el final de la
revista. Esto no implicé solamente un uso de los conocimien-
tos tedricos para pensar los problemas sobre la coyuntura, sino
sobre todo para pensarlos bajo ella'®, es decir, para sumergirse
en los problemas a los que la misma coyuntura somete. Esta
perspectiva —introducida en la historia de la teoria politica por
Maquiavelo— se aleja de la mera comparacion intelectual, para
lograr un analisis directo del enfrentamiento histérico de las
fuerzas. De eso se encargaron éste y los siguientes nimeros de
Contorno: de pensar las fuerzas actuantes en la sociedad argen-
tina y la contingencia de su desarrollo.

La aparicién del numero 7/8 de julio de 1956 acentud este
movimiento de reflexion sobre y bajo la coyuntura politica. La
editorial presente en este nimero (titulada “Peronismo... jy lo
otro?”) afirmé el posicionamiento que la anterior, por falta de
tiempo, no habia llegado a explicitar: un novedoso posiciona-

> Tomamos la distincién entre el pensamiento sobre y bajo la coyuntura de: Althusser,
Louis. Maquiavelo y nosotros. Madrid: Ediciones Akal, 2004.

126



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

miento de estos jovenes intelectuales en el campo politico: ni
peronistas, ni antiperonistas. Mientras la gran mayoria de los
intelectuales habia apoyado al golpe civico-militar que habia
derrocado al gobierno de Peroén, el grupo de Contorno tomé una
posicién diferente, basada en la ambigiiedad como valor politi-
co-filoséfico. Puede advertirse una clara influencia del pensa-
miento de Ledén Rozitchner en esta editorial de 1956. No sélo
por el lenguaje utilizado, sino también por el tipo de problema
tedrico-politico que la editorial plantea. En julio de 1956 Edi-
ciones Leviatan public6 Humanismo y terror, traducido, como
ya seflalamos, por el tedrico de Chivilcoy. La famosa férmula
de los contornistas pareciera encontrar su antecedente en este
libro de Merleau-Ponty, en el que el filosofo francés afirma que
“[no] se puede ser anticomunista, no se puede ser comunista”!®,
Esta ambigliiedad merleau-pontiana sera cardinal en relacién
con el pensamiento politico del grupo Contorno. No se buscd un
posicionamiento a partir de esquemas preestablecidos, sino un
analisis de las relaciones de fuerzas existentes en la sociedad
argentina.

Por esta conviccién hemos matado en nosotros las gran-
des formulas que ocultaron desde siempre el transcurso
de la realidad ante los ojos del proletariado. (...) Y por
eso, sin pretender la posesién de claves que reemplacen
ni de verdades necesaria e inminentemente comparti-
bles, nos hemos propuesto enfrentar el riesgo de decir:

esto del peronismo, si; esto del peronismo, no.'”

Un mes antes de la publicaciéon del nimero 7/8 de Contor-
no Lebén Rozitchner escribié un articulo para la revista Imago
mundi titulado “Merleau-Ponty: la ambigiiedad como revelaciéon
de la crisis”. Cabe senalar que este articulo es el Unico escrito

16 Merleau-Ponty, Maurice. Humanismo y terror. Buenos Aires: Ediciones Leviatan,
1956, p. 15.

17 Contorno: edicion facsimilar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2007, p.
124.

127

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

de Rozitchner sobre el filésofo francés. En su texto sobre Mer-
leau-Ponty el tedrico argentino anticipa la importancia de la
nocién de ambigiiedad que luego plasmaria junto a sus compa-
neros de Contorno en la editorial de 1956. Filosofar, dice Rozit-
chner en este articulo, es “tomar conciencia de esa ambigliedad
fundamental que los hombres a veces se limitan a sufrir, pero
retomada aqui con la decisién de superarla”'®. El camino para la
evocacion de esta ambigiiedad es la eliminacion de los falsos an-
tagonismos que a menudo estructuran la vida politica. Es una
busqueda por revivir en el propio cuerpo la historia del mundo
y de los otros en su caracter desordenado y angustiante. “En lo
sedimentado vivimos la carencia como posible, y en lo posible
vivimos lo sedimentario como carencia’!?, dice Ledén Rozitchner
en este texto. Al igual que en el articulo sobre Mallea, el fil6so-
fo argentino recupera la afirmacién merleau-pontiana de que
el cuerpo vivido es el principal medio de creacién, tanto en la
literatura como en la politica. Por eso la necesidad de revivir
en uno mismo el drama del mundo: “nuestra existencia como
reflejo del desequilibrio del mundo. Participar de la crisis sera
entonces hacerse crisis”®. Este hacerse crisis en la ambigiiedad
del mundo seria la marca distintiva del grupo Contorno. Marca
distintiva en la que el pensamiento de Merleau-Ponty via Le6n
Rozitchner ocupé un lugar determinante.

Luego de la editorial del ntimero 7/8 encontramos el texto
“Experiencia proletaria y experiencia burguesa”, articulo de
Leoén Rozitchner que mantiene una evidente afinidad con los de-
sarrollos de “Peronismo... jy lo otro?”. En dicho texto el filésofo
argentino se propone comprender el sentido de la experiencia
proletaria durante los largos afios peronistas. Su propodsito en
este articulo es interpretar la experiencia proletaria por fuera
del sentido que hasta entonces la intelectualidad argentina, ya
sea a favor o en contra, le habia otorgado. De esta manera, el

8 Rozitchner, Leén. “Merleau-Ponty: la ambigiiedad como revelacién de la crisis”. Imago
Mundi, no 11-12, marzo-junio 1956, p. 199.

¥ Rozitchner, “Merleau-Ponty: la ambigiiedad como revelacién de la crisis”, p. 201.

20 Rozitchner, “Merleau-Ponty: la ambigiiedad como revelacién de la crisis”, p. 206.

128



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

teorico de Chivilcoy recupera una vez mas la perspectiva mer-
leau-pontiana sosteniendo que para comprender el fenémeno
del peronismo de masas hay que lograr ver el mundo como ellas
mismas lo ven. Para saber lo que quiere decir la adhesion de
las masas al movimiento peronista no cuenta el filésofo con otro
medio que despertar en si mismo las experiencias expresivas
que enlazaron al sujeto proletario con el mundo y los otros, expe-
riencias que la reflexién tedrica muchas veces hace desaparecer.
En el ultimo capitulo de Fenomenologia de la percepcion Mer-
leau-Ponty se refiere justamente al ser obrero, no como el resul-
tado de fuerzas impersonales que actiian sobre el individuo, sino
como la consecuencia de un conjunto de vivencias constitutivas.

“existo obrero” o “existo burgués” primero, y es este
modo de comunicacién con el mundo y la sociedad lo que
motiva, a la vez, mis proyectos revolucionarios o conser-
vadores y mis juicios explicitos: “soy un obrero” o “soy un
burgués”, sin que puedan deducirse los primeros de los
segundos, ni éstos de aquéllos. No es la economia o la so-
ciedad como sistema de fuerzas impersonales los que me
califican como proletario, es la sociedad o la economia
tal como las llevo yo en mi, tal como las vivo; tampoco es
una operacion intelectual sin motivo, es mi manera de
ser-del- mundo en este cuadro institucional.?!

El ser proletario aparece entonces como un modo de comuni-
cacién con el mundo y con la sociedad. Esta perspectiva fenome-
nolégica y a la vez marxiana es retomada por Leén Rozitchner
en su articulo, al afirmar que el sentido de la adhesién que las
masas peronistas encontraron en su lider debe ser pensado en
funcién de las luchas y vivencias histéricas a partir de las que
el proletariado se constituy6 como tal. La clase obrera, sefiala el
filésofo argentino, eludi6 el drama que toda conquista a través
de la lucha implica, y acepté con regocijo el poder que, como un
espejismo del suyo, Perén les otorgaba.

21 Merleau-Ponty, Fenomenologia, p. 451.

129

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

En abril de 1959 se publica el tltimo ntimero de Contorno.
Luego de un breve andlisis del frondizismo, la revista se inau-
gura una vez mas con un articulo de Leén Rozitchner: “Un paso
adelante, dos atras”. El filésofo argentino vuelve a retomar en
este texto la nocién de comunicacién, ahora en clave politica:
qué se dice cuando se calla en politica. El silencio del frondi-
zismo sobre aquello de lo que deberia haber hablado terminé
teniendo por consecuencia el desengano y la traicién; pero sobre
todo la ineficacia y la abstraccién de un cuerpo que no lograba
encarnar la realidad politica en palabra, en idea.

Algunos pasajes de “Un paso adelante, dos atras” podrian
leerse como una suerte de anticipo de la tesis doctoral sobre
Max Scheler que Ledén Rozitchner presentaria al afio siguien-
te en La Sorbonne. Luego de un extenso comienzo de andlisis
coyuntural, el filésofo argentino introduce la importancia de
la nocién de “personalidad”, en tanto categoria que se refiere
al analisis de la subjetividad. La revalorizacién de lo personal
aparece en este articulo como una necesidad politica que el libe-
ralismo abstracto de la izquierda argentina omite. Segun afir-
ma el filésofo argentino en este articulo, la revolucion debe ser
encarnada en el propio cuerpo, en la propia personalidad, para
no transformarse en un consuelo imaginario. Es la asuncién de
los conflictos personales, del drama que se abre dentro de cada
quien, lo que otorga eficacia a la actividad politica. Retoman-
do el entrelazamiento merleau-pontiano entre sujeto y mundo
Ledén Rozitchner afirma que “los conflictos personales se inte-
gran en los desequilibrios reales del pais, y solicitan también
una actividad general”??. La asuncién de la persona permite vi-
vificar politicamente el sentido de la propia experiencia, y asi
abrir la significacién de ese drama interno hacia el mundo y
hacia los otros.

Esta perspectiva, si bien presente en su articulo sobre Ma-
llea, es llevada ahora hasta el maximo de sus consecuencias.

22 Rozitchner, Leén. “Un paso adelante, dos atrds” En Contorno: edicién facsimilar. Bue-
nos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2007, p. 193.

130



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

En el fondo de este vacio que separa los dramas personales de
los comunitarios se esconde una afectividad singular, histérica-
mente constituida: la del mundo religioso expresado en todos los
planos de la sociedad argentina por el dominio cultural ejercido
por la Iglesia Catdlica.

La indiferencia de Frondizi, que tanto nos indigna, sefia-
la para nosotros la obligacién de elegir coherentemente
por la izquierda, pero entonces debemos hacerlo en todos
los planos. Si la elegimos sélo en el plano de la izquierda
liberal, por lo tanto solamente formal, debemos entonces
admitir también la existencia, con todos sus privilegios,
del dominio cultural catélico. Pues la realidad que le da
vida es inmodificable. Quiere decir: no podemos aspirar
a su supresion sé6lo en el plano cultural, pues la realidad
sobre la cual se asienta la Iglesia Catélica es la misma
sobre la cual se asienta la realidad liberal: ambas son
expresiones contrapuestas, el anverso y el reverso de un
mismo predominio en las estructuras econémicas y poli-
ticas que se basan sobre la alienacién fundamental del
hombre.?3

Las categorias que se ponen en juego en la intimidad mas
profunda, sostiene Ledén Rozitchner, guardan una silenciosa
complicidad con los valores de la economia y la sociedad burgue-
sa. No es una concepcién subjetivista de la conciencia de clase,
pero tampoco una objetivista. No se trata de optar por un plano,
el personal o el social, sino de fundir ambos en un movimiento
en el que lo interior y lo exterior se presenten como las dos caras
de un mismo conflicto. Este problema tedrico-politico sera desa-
rrollado por Leén Rozitchner en dos frentes a principios de los
anos sesenta: en su tesis doctoral sobre la ética de la afectividad
en el pensamiento de Max Scheler? y en su debate publico con

2 Rozitchner, “Un paso adelante, dos atrds”, p. 196.

24 Cabe sefnalar que junto a Persona y comunidad Rozitchner presenta en 1960 una tesis
secundaria: “Sur le jeune Marx” (publicada en francés en Recherches Internationales a
la lumieére du marxisme. Revue Bimestralle y en castellano bajo el titulo “La negacién
de la conciencia pura en la filosofia de Marx” en la revista de la Universidad de La Ha

131

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

Conrado Eggers Lan en torno a las consecuencias subjetivas de
la alianza entre marxismo y cristianismo.

3. La disputa con Scheler

Hacia 1960 —ano en el que Rozitchner presenta en La Sor-
bonne su tesis doctoral- la filosofia de Max Scheler ocupaba
un lugar significativo en la Universidad de Buenos Aires. El
filésofo aleman habia logrado volcar en su aparato teérico la
convergencia mas acabada del catolicismo oficial con la filosofia
moderna. Como afirmara en la introducciéon de Persona y Co-
munidad, Rozitchner entendié desde su juventud a la filosofia
como un desafio entre dos coherencias: la propia y la ajena. La
produccién filosofica no puede no surgir de ese enfrentamiento,
de esa batalla en la que el lector intenta ver qué de lo leido no
resuena en su cuerpo para asi poder exteriorizar ideas que veri-
fiquen su propia coherencia. La filosofia de Scheler, claro est4,
no entraba en consonancia con los precoces pero intensos pen-

bana en no 157 julio-agosto 1962). En las paginas que constituyen este trabajo el fil6-
sofo argentino se propone mostrar como las obras marxianas de juventud conformaron
la base problematica sobre la que luego se asentarian sus desarrollos posteriores, como
por ejemplo los desplegados en Das Kapital. Si bien en este texto puede advertirse
cierta influencia del pensamiento de Merleau-Ponty (sobre todo en lo que se refiere a la
importancia de las determinaciones del cuerpo vivido), la principal presencia filoséfica
a partir de la que Rozitchner analiza los textos marxianos es la del pensamiento de Ed-
mund Husserl. A lo largo de este trabajo el filsofo argentino realiza una recuperacién
de la nocién de conciencia en Marx: no hay en su obra una negacién de la conciencia,
afirma, sino de la conciencia independiente de la materialidad corpérea y social de
la que forma parte. La conciencia aislada no serd, entonces, el lugar en el que la ver-
dad radique, ya que la verdad “debe encontrarse, por el contrario, en la dialéctica de
las significaciones vividas a partir de la relacién concreta con el mundo” [Rozitchner,
Leon. Marx y la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 104].
Vuelve aqui a aparecer la relacién existente entre el cuerpo individual, el mundo y los
otros, como una movimiento constitutivo de la existencia de la totalidad concreta de la
que le hombre forma parte. “El hombre se extiende asi hacia los otros como una pro-
longacién material de su propia existencia concreta, empirica” [Rozitchner, Marx y la
infancia, p. 108]. Lo social se encuentra presente en la relacién que el cuerpo establece
con el mundo. Esta problematica conducirda a Rozitchner a pensar el problema de la
alienacién a partir de la relacién que el hombre establece con el mundo y con los otros:
“el objeto es la expresién de como yo considero la existencia de los otros” [Rozitchner,
Marx y la infancia, p. 110]. La relacién con los objetos expresa, por lo tanto, la pobreza
de la relacién del hombre con la naturaleza y la sociedad. Asi se entiende, explica el
tedrico de Chivilcoy, que en la teoria de Marx la posibilidad de superar la alienacién
esté directamente ligada con la practica histérica.

132



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

samientos del filésofo argentino. Leén Rozitchner se propuso, a
partir de una lectura minuciosa de la ética scheleriana, poner
de manifiesto las implicancias ideolégicas de su filosofia y los
limites que la misma presentaba para cualquier accién trans-
formadora. “El desafio fue poder comprender la consistencia del
nucleo material de su ética, de una materialidad s6lo afectiva,
que es la tnica materialidad en la cual puede asentarse el idea-
lismo fenomenolégico™?.

Por detras de cada filosofia, sefiala Leén Rozitchner, exis-
te una “determinada manera de concebir las relaciones huma-
nas”?®. Scheler, como buen cristiano, funda su filosofia en la
existencia de una totalidad abstracta apoyada en una materia-
lidad afectiva existente. Por eso es que Rozitchner no duda en
llamar ideolégica a su filosofia, pues encuentra su fundamento
en la negacién de las vivencias historicas de los hombres. “Lo
ontolégico”, senala Rozitchner, “puede verificarse como saber
porque antes se verificé como historia”’. Es justamente esta do-
ble verificacién la que la filosofia de Scheler niega.

Hay, sin embargo, una relativa admiraciéon de Leén Rozit-
chner hacia Max Scheler. Podriamos decir también, un apren-
dizaje que el filésofo argentino saca de este enfrentamiento. En
primer lugar, porque el andlisis de Scheler involucra una di-
mension pasional de la vida de los hombres; dimensién teérica
que se encontrara presente en el pensamiento de Rozitchner
hasta el final de su obra. En segundo lugar, porque “Scheler
era un combatiente”?®, nos dice, y para poder dialogar con él
habia entonces que combatir. El combate que Rozitchner des-
pliega contra su filosofia cuenta con un norte muy preciso: la
necesidad de pasar de una teoria especulativa de los afectos a
una filosofia material que pueda dar cuenta de la singularidad

% Rozitchner, Leén. Ensoriaciones. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p.
53.

26 Rozitchner, Leén. Persona y comunidad. Ensayo sobre la significacién ética de la afec-

tividad en Max Scheler. Buenos Aires: Editorial Universitaria de Buenos Aires, 1962,

p. 47.

Rozitchner, Persona, p. 50.

28 Rozitchner, Persona, p. 10.

133

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

histérica de la constitucién afectiva de los hombres. Por eso es
que, frente a la coherencia cristiana presente en la filosofia de
Max Scheler, Leén Rozitchner construye la propia a partir de
dos supuestos: 1) la verificacién de la persona humana se pro-
duce en la totalidad social y no en la divina, 2) la no escisién de
espiritu y cuerpo.

Para Scheler hay un excedente espiritual con respecto al
cuerpo. No sélo hay escision, sino jerarquia. La persona, afir-
ma el filésofo aleman, debe primero perderse para encontrarse
luego, mediante el acto de amor, con Dios. Por eso es que el
conocimiento de lo verdadero depende en tltima instancia de la
participacién de este ordo amoris, mediante el que se revela lo
absoluto de la persona en la repercusién sentida por la partici-
pacién de este mundo imaginario-afectivo. De esta manera, la
persona transforma su relacién objetiva con el mundo: la rela-
cion establecida con él depende del tipo de participacion de esa
“esencia originaria” cristiana. Hay entonces una vida afectiva
1Imaginaria, abstracta, que reemplaza a la vida material, a la
experiencia del cuerpo vivido. Es la cristiana una “afectividad
derivada”®, que organiza la vida de cada hombre dandole asi
un sentido muy especifico a los otros y al mundo. La negacién
scheleriana del mundo humano conlleva una perspectiva indi-
vidualista de la vida comunitaria que el cristianismo tiene como
fondo, en la medida en que cada hombre, por asi decirlo, se en-
cuentra solo con Dios.

Asi el orden de la intimidad y el orden de la comunidad
aparecen no de hecho sino esencialmente disociados, sin
que exista ninguna dialéctica de creacién reciproca entre
el uno y el otro. Al no existir este pasaje, no existe tam-
poco ninguna relacién privilegiada entre lo social y lo
individual como para que, en tltima instancia, el uno y
el otro pueda converger —como posibilidad— en una mis-
ma realidad que no engendre la oposiciéon sino que la
resuelva.®®

29 Rozitchner, Persona, p. 54.
30 Rozitchner, Persona, pp. 179-180.

134



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

El cristianismo de Scheler niega, segin Rozitchner, la vita-
lidad y la potencia del cuerpo humano. Esto se debe a que el
mundo de la historia concreta no tiene lugar en su filosofia. El
filésofo argentino retoma la indagacién scheleriana en torno a
la dimensién pasional de la vida de los hombres pero propone
hacerlo desde una perspectiva diametralmente opuesta: “desde
una perspectiva historica, esa que engloba las luchas humanas
y las significaciones interhumanas que suscitan”'. Para ello,
Leén Rozitchner contrapone a la metafisica scheleriana un cuer-
po histérico material, siempre en relacion con los otros. Pero no
cualquier cuerpo. No el cuerpo de la fisica, por ejemplo, sino el
cuerpo desarrollado como concepto en la Fenomenologia de la
percepcion. Ya desde el comienzo de su libro, Merleau-Ponty re-
cupera la nocién de Leib?*? elaborada por Husserl, para asi dife-
renciar este cuerpo vivido del mero cuerpo objetivo (Korper). El
cuerpo ya no es, entonces, una cosa entre las cosas, un conjunto
de procesos fisicos y quimicos, sino algo maés: la experiencia de
una presencia con el mundo y con los otros.

Esta concepcién del cuerpo tendra diferentes consecuencias
que le permitiran a Rozitchner desarrollar su critica a la filoso-
fia de Scheler. Es la concepcion relacional de la experiencia del
cuerpo vivido lo que permite al filésofo argentino pensar la for-
ma en la que el propio cuerpo puede alojar el sentir de los otros.
Esta comunicacién silenciosa y constante de los cuerpos es la
que habilita pensar a la vida afectiva comin de los hombres
como una comunicaciéon entre ellos y el mundo. Cada cuerpo
anima desde su interioridad la presencia del otro en él; cada
cuerpo lleva en si la huella de los otros y del mundo y estd en su
capacidad de reanimar esas marcas, el tipo de relacién que vaya
a establecer con ellos. La ética scheleriana se presenta como
una gran tachadura®, como una relacién meramente imagina-

31 Rozitchner, Persona, p. 58.

Cabe senalar, a modo de nota de color, que el nombre original y correcto del filésofo
argentino es “Moisés Leib Rozitchner”.

Merleau Ponty hace hincapié en distintos pasajes sobre la importancia del concepto de
“tachar”. La idea de “tachadura” es retomada del pensamiento de Husserl. Lo tachado

135

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

ria con el mundo social concreto. El cuerpo vivido, mediador con
los otros y las cosas, aparece como algo negado en la filosofia de
Scheler.

Rozitchner sostiene que los valores colectivos se producen,
no en un mundo espiritual, sino en situaciones materiales com-
partidas. Hay una participacion real de la afectividad propia en
la ajena, ya que las formas afectivas se transforman en funcion
de la variacion histérica de los individuos que constituyen el
mundo dentro del que se producen. El amor, el odio, el pudor y
el resentimiento son siempre efectos de este complejo entrama-
do social en el que los cuerpos establecen un constante y silen-
cioso comercio con los otros y el mundo.

La conciencia de las relaciones afectivas que los individuos
entablan entre si es también una conciencia de las relaciones
materiales de las que ellos participan. La afectividad es aque-
llo que “verifica esta coherencia interior de mi ser con los otros
seres”®. La persona es entonces la expresiéon de los conflictos
que se producen en la vida social. La ética cristiana de Sche-
ler escinde esta totalidad afectiva y presenta a los individuos
atomizados, aislados, incapaces de reencontrar a los otros en lo
mas profundo de si mismos.

Como sefialabamos, el cuerpo ocupa el punto cardinal de la
indagacién filoséfica emprendida por Merleau-Ponty. Y es esta
concepcidén la que abre el escenario desde el que Ledén Roztich-
ner emprendera su combate contra Scheler. El cuerpo existe en
su comunicacion con los otros y el mundo. “La persona esta en
el mundo y el mundo esta en ella”®, afirma el filésofo argenti-
no. No hay cuerpo posible sin dicha comunicacién. El cuerpo
es, por lo tanto, la manifestacién constante de la experiencia
expresiva del mundo. Es apertura y relacién con los otros. La
intersubjetividad presente en la filosofia de Merleau-Ponty no
es ya, como en el idealismo, un dialogo entre conciencias sino

se contrapone a lo borrado: es lo que permanece todavia ahi, negado, por debajo de la
tachadura.

34 Rozitchner, Persona, p. 103.

% Rozitchner, Persona, p. 120.

136



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

un anudamiento de los cuerpos®. Hay una interpenetracién que
todo cuerpo produce en el mundo y en los otros. Un entrelaza-
miento constitutivo de la vida comun.

Esta problematica abierta desde el seno del pensamiento
merleau-pontiano conduce a Leén Rozitchner al problema de la
totalidad. El filésofo argentino concibe a la totalidad como un
tipo de recuperacién significativa que la persona realiza cuando
pretende comprender las relaciones que lo ligan a los otros y al
mundo. Esta categoria guarda una estrecha relacion con la de
amor, en la medida en que el amor “en su anhelo apasionado de
totalidad, pone afectivamente a prueba la totalidad de lo huma-
no”?.

En Las aventuras de la dialéctica, texto de Merleau-Ponty
traducido por el tedrico de Chivilcoy en junio de 1957, puede
leerse el siguiente pasaje relacionado con la nocién de totalidad,
que permite advertir una vez maés la presencia del pensamiento
del filésofo francés en la tesis doctoral de Ledn Rozitchner.

la totalidad histérica actiia sobre nosotros y nosotros
ocupamos un determinado sitio en ella, estamos en cier-
to puesto, y le respondemos. Pero también la vivimos,
hablamos de ella, nuestra experiencia desborda por to-
das partes nuestro puesto fijo. Estamos en ella, pero a su
vez ella esta totalmente en nosotros. Estas dos relacio-
nes se encuentran unidas concretamente en cada vida.?®

Habria entonces dos totalidades: la materialista historica, y
la imaginaria abstracta, en la que Dios reemplaza a la comuni-
dad como totalidad. De esta manera, el filésofo diferencia tam-
bién dos tipos de amor: el amor cristiano y el amor que en su
debate con Eggers Lan llamara marxista. El amor cristiano no

3 Para un andlisis de las implicancias politicas de la nocién de cuerpo en Merleau-Pon-
ty ver: Eiff, Leonardo Daniel. Merleau-Ponty, filésofo de lo politico. Los Polvorines
y Cérdoba: Universidad Nacional de General Sarmiento y Universidad Nacional de
Coérdoba, 2014.

37 Rozitchner, Persona, p. 121.

38 Merleau-Ponty, Maurice. Las aventuras de la dialéctica. Buenos Aires: Ediciones Le-
viatan, 1957, p. 52.

137

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

es un amor humano ya que, reflejando la distorsién del hombre
en el mundo burgués, dirige su afectividad hacia una abstrac-
cién trascendente independiente de la materialidad de la vida
comun de los hombres. Por eso es que, afirma Rozitchner, “en
Scheler la afectividad no es sino la adecuacién a una concepcién
del mundo interiorizada como absoluta”®®. El amor materialista,
por el contrario, remite a las motivaciones concretas a las que se
enfrentan los hombres en su vida social.

El amor aparece en la teoria de Scheler como un acto origi-
nariamente espiritual, separado de las leyes de la constitucién
corpérea. Es decir que los fendmenos amorosos, no son deriva-
dos de los fenémenos vitales, sino que se explican en el marco de
una comunidad espiritual. La afectividad abstracta de Scheler
ama a la esencia del hombre y no a los hombres de carne y hue-
so. El amor espiritual, ese que existe en la imaginacién abstrac-
ta, es indiferente hacia los acontecimientos del mundo concreto.
Es por eso que la persona no se presenta como el resultado de un
proceso histérico, sino como un mero hecho metafisico que, como
desarrollara Rozitchner en su debate con Eggers Lan, funciona
coherentemente con el orden social burgués.

A principios de los anos sesenta la filosofia de Max Scheler se
encontraba fuertemente difundida en la Universidad de Buenos
Aires. Ese fue uno de los motivos, contaria Rozitchner afios mas
tarde, por los que decidié librar en su tesis doctoral un comba-
te contra su filosofia. Luego de que en el anio 1960 el filésofo
argentino presentara su tesis en la Sorbonne, fue contratado
para trabajar durante 1961 y 1962 como profesor en la carrera
de Filosofia en la Universidad de la Habana. En el afio 1963 se
encontraria ya de vuelta en Buenos Aires. La universidad de
la capital argentina continuaba siendo un espacio en el que la
filosofia cristiana de Scheler ocupaba un lugar significativo y la
voz de Rozitchner volveria a hacer su apariciéon en los debates
intelectuales.

3 Rozitchner, Persona, p. 125.

138



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

4. El amor materialista

En diciembre de 1963 la revista Pasado y Presente public6 un
articulo de Le6n Rozitchner titulado “Marxismo o cristianismo”.
El texto iniciaba una discusién con el por entonces profesor de
Historia de Filosofia Antigua Conrado Eggers Lan a partir de
un articulo suyo® en el que el reconocido académico explicaba
los motivos de su pasaje al marxismo. Eggers Lan afirmaba en
este texto que cristianismo y marxismo tendrian una comple-
mentariedad que permitiria superar el fuerte odio presente en
la tradicién marxista. E1 amor cristiano, segin él, venia a otor-
garle al marxismo esa cuota de amor al préjimo de la que carece.

A lo largo de su texto, Leén Rozitchner vuelve a emprender
su critica contra la filosofia de Scheler (subyacente en el pensa-
miento de Eggers Lan), explicitando atiin mas el trasfondo mar-
xiano desde el que la habia realizado en su tesis doctoral. La
materialidad de las relaciones humanas, es decir, la relacién
concreta que une a los hombres entre si, aparece para Rozitch-
ner como el camino a partir del cual “descubrir hasta qué punto
las categorias de la intimidad, de la persona, estan constituidas
por las categorias econdmicas e histéricas™!. Eggers Lan acen-
ta en su posicionamiento tedrico-politico la transformacién
subjetiva, pero separandola del entramado social e historico en
el que esta subjetividad se produce. Su enfoque idealista le per-
mite prescindir de la materialidad y de los procesos econémicos
a la hora de pensar la constitucién de la persona.

Ledén Rozitchner afirma en su texto que el método fenome-
nolégico de Eggers Lan despoja al marxismo de su significacion
totalizante. Esto se produce ya que el cristianismo filos6fico no
concibe a la constitucién de la persona en relacién con los otros
y el mundo histérico en el que la afectividad se produce. El cris-
tianismo postula una totalidad abstracta, imaginaria e inalte-

“Cristianismo y marxismo” fue publicado en octubre de 1962 por la revista universita-
ria Correo de Cefyl.

41 Leobn, Rozitchner. “Marxismo o cristianismo. Polémica con Eggers Lan”. En Rozitch-
ner, Leén. Escritos politicos. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 506.

139

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

rable. Cada hombre, sin embargo, existe segiin Rozitchner en
el proceso histérico que le abre lugar a la comprensiéon de su
situacién; existe por y en el comercio con el mundo y los otros.
Notamos aqui, una vez mas, la fuerte presencia del pensamien-
to de Merleau-Ponty. Leén Rozitchner no rechaza el método fe-
nomenoldgico como tal, sino la perspectiva idealista y cristiana
desde la que Max Scheler lo lleva a cabo. Es en Merleau-Ponty
que Rozitchner encuentra la puerta de entrada para la apertura
de la problematica por la constitucién afectiva de los hombres
desde una perspectiva materialista e histérica.

Como senalamos al comienzo del trabajo, el sentir es para
Merleau-Ponty una comunicacién vital con el mundo y con los
otros que nos enlaza a él como el lugar de la propia vida. “Un dia
y de una vez por todas, algo se puso en marcha que, ni siquiera
durante el sueno, puede ya dejar de ver o no ver, de sentir o
no sentir, de sufrir o ser feliz, de pensar o descansar, en una
palabra de “explicarse” con el mundo”#?. El cuerpo vivido forma
con los otros y con el mundo un sistema, y es por eso que la
afectividad de cada persona no puede pensarse, dice Rozitchner
siguiendo a Merleau-Ponty, sin entender la historia material
dentro de la que se produce.

La polémica que Rozitchner libra en torno a la afectividad
se focaliza en una pasién particular, en una pasién que Eggers
Lan senala como aquello que el cristianismo viene a brindarle
al marxismo: el amor. Recuperando los lineamientos scheleria-
nos el profesor argentino afirma que el amor cristiano viene a
agregar esa cuota de humanidad que al marxismo le falta. Se-
gun Conrado Eggers Lan, el marxismo se encuentra plagado de
odios, que no contribuyen a la construccién de la sociedad que
pretende. Ahora bien, jcual es el amor que el cristianismo viene
a brindar? Un amor que se produce a través de la mediacion di-
vina como totalidad humana espiritual. Uno en el que los otros
y el mundo aparecen como simbolos inalterables, que no se in-
volucran en la constitucién de la persona. El amor cristiano es

42 Merleau-Ponty, Fenomenologia, p. 415.

140



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

fundamentalmente un amor sin cuerpo. Y justamente por eso es
que Rozitchner recupera la nocion merleau-pontiana de cuerpo
y la pone a funcionar en la complejidad de esta discusion.

Su critica es fundamentalmente una critica politica. Desde el
punto de vista de Rozitchner, esta forma de amor universal ha-
cia “todos los hombres, basado quizas en la percepcién fenome-
nolégica del otro, se rebela contra la lucha de clases marxista”?,
El odio, segun el filésofo argentino, no es una pasién a evitar,
sino la verificacion de una situacion concreta en el mundo. El
amor concreto se relaciona con una totalidad histérica en la que
cada actividad sensible y material de los hombres produce su
efecto. Son los otros hombres los que confieren un sentido his-
torico a la afectividad, ya que la afectividad de cada cuerpo se
encuentra entrelazada con el mundo y es en su comercio silen-
cioso que se desarrolla.

Este alejamiento de la historia concreta, material, re-
querira entonces en el cristianismo un simulacro que
lo encubra y justifique por lo més alto, una estructura
afectiva que manteniendo la méaxima lejania provoque
la creencia de la maxima cercania: eso sera su nocién de
amor cristiano.**

Esta forma afectiva, sefiala Rozitchner, encubre en su di-
mensién imaginaria la ausencia real del mundo humano en su
materialidad sensible. Y dado que el hombre nunca esta solo
puede afirmarse que en ultima instancia el problema gira en
torno a la concepcién del “otro”. En la filosofia de Leén Rozitch-
ner el otro es siempre una cualidad sensible humana. El amor o
el odio que sintamos por él seran indices de la forma en la que
su presencia en el mundo nos afecta. Es la presencia del otro,
actualizada en la materialidad sensible del cuerpo vivido, lo que
da lugar a las pasiones de amor y de odio. Es por eso que dicha
afectividad es siempre histérica. “El mundo humano material y

4 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 518.
4 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, pp. 518-519.

141

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

sensible”, sostiene Leon Rozitchner, “constituye el fondo de toda
relacién de amor”*.

El otro del cristianismo, por el contrario, es un otro sin ros-
tro, carne ni sangre. Es un ser abstracto con el que nos reencon-
tramos en un mundo imaginario. Por eso sélo suscita amor: por-
que no hay lugar para el odio en esta verificacion imaginaria de
la materialidad sensible. Y es aqui donde Rozitchner marca el
limite del cristianismo para la transformacion social: este odio
tachado por el cristianismo es el verdadero motor de la revolu-
cion?. Es el par afectivo amor-odio el que da lugar a la transfor-
macion social: “mi odio no es sino la medida de la inhumanidad
que otros hombres han hecho surgir en mi mismo. Si no exis-
tiera este odio concreto el otro ser sufriente no seria, para mi,
seriamente, otro ser humano, sino una imagen abstracta”’. No
hay amor, entonces, por fuera de la lucha de clases.

mi amor singular significa, en tanto amor sensible —y
precisamente por serlo— mi relacién con la totalidad de
los hombres, porque mi propio acceso a la humanidad
de aquel otro a quien amo requiere mi propia transfor-
macién sensible que los otros hombres me alcanzan en
sus obras y sus relaciones. Mi amor se confunde con la
praxis, por lo tanto con lo histérico-econémico.*®

4 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 520.

4 La idea del odio como factor pasional de la transformacion social nos conduce inevita-
blemente al pensamiento de Walter Benjamin. En sus tesis sobre el concepto de histo-
ria el filsofo alemén sostiene que “[la socialdemocracia] se complacié en asignarle a
la clase trabajadora el papel de redentora de las generaciones futuras. Y asi le cercen6
el nervio de su mejor fuerza. La clase desaprendié en esta escuela tanto el odio como
la voluntad de sacrificio. Pues ambos se nutren de la imagen de los antepasados es-
clavizados, y no del ideal de los nietos liberados” (Benjamin, Walter. La dialéctica en
suspenso. Fragmentos sobre la historia. Traduccién de Pablo Oyarzun Robles. Santia-
go: Universidad Arcis y LOM Ediciones, 1996, p. 59). Rozitchner afirma en otra parte
de su polémica con Eggers Lan. “Para los que nada tienen, su Unica fuerza reside en
la pasién que los mueve: en su afectividad que agita el musculo que valida el poder
creador del cuerpo, que esta tendido hacia su obstaculo que con toda precisién el odio,
la ausencia de amor, les sefiala” (Rozitchner, “Marxismo o cristianismo” p. 531).

47 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 522.

48 Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 520.

142



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

Merleau-Ponty afirma en Las aventuras de la dialéctica que
el sentido profundo, filoséfico, de la nocién de praxis es el de
“instalarnos en un orden que no es el del conocimiento sino de la
comunicacién, del intercambio, de la frecuentacién”. La praxis
constituye la situacién comun en el mundo, y es en ella donde
Rozitchner busca el origen de la afectividad histérica. Todo sen-
timiento sera entonces una relacién. Por eso es que el filésofo
argentino sostiene que la afectividad “depende de las relaciones
singulares y precisas que mantenemos con los hombres y con
las cosas™. Hay un sentido que se actualiza en el hombre a
partir del comercio que establece con todo aquello que no es su
propio cuerpo. Por eso es que Rozitchner sostiene que en Marx
los afectos no juegan un rol antropoldgico, sino ontoldgico: de-
signan una situacién del ser en el mundo. “El sentimiento en su
mas préoxima subjetividad significard entonces la experiencia
de la coherencia subjetiva de cada hombre con la objetividad
del mundo™!. El odio aparece entonces como una funcién sig-
nificativa, como un indice afectivo de la verdad del cuerpo en
el mundo. Es la forma que todo cuerpo tiene de “encontrar el
cuerpo sufriente de los otros y sentir que sufria tanto como el
nuestro propio”®2.

Es alli donde aparece la operacién del amor cristiano. El
cuerpo permanece alucinado, limitando su experiencia de cone-
x16n sensible con los otros y las relaciones del mundo, para asi
no sentir ni sufrir ninguna conexién que pudiera poner en en-
tredicho aquel amor abstracto, imaginario. Es un universal en
el que desde el comienzo el otro se encuentra tachado. Un amor
sin carne, sin cuerpo.

4 Merleau-Ponty, Las aventuras, p. 59.

Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 523.

Rozitchner, “Marxismo o cristianismo”, p. 527.

Rozitchner, Leon. “Respuesta a Eggers Lan”. En Rozitchner, Leén. Escritos politicos.
Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 553.

50
51
52

143

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

5. Conclusiones

Alolargo de estas paginas reconstruimos algunos de los pun-
tos a partir de los que el pensamiento de Merleau-Ponty consti-
tuy6 una base fundamental para la conformacién temprana de
la filosofia de Ledn Rozitchner. Fue en el marco del entrecru-
zamiento merleau-pontiano de fenomenologia y marxismo que
el filésofo argentino encontr6 un primer espacio para la cons-
truccion de su propia filosofia. El concepto merleau-pontiano de
“comunicaciéon”, aparecido por primera vez en los articulos de
Contorno, se presenta como la categoria filosofica principal que
le permiti6 a Rozitchner hacer del propio cuerpo, del mundo y
de los otros un tinico movimiento, un comercio silencioso a la vez
constitutivo y constituyente.

En Fenomenologia de la percepcion el filésofo francés se dife-
rencia tanto de las lecturas intelectualistas, idealistas, como de
las lecturas empiristas, y articula la categoria de comunicacion
con la de cuerpo vivido. “Asi, la permanencia del propio cuer-
po, si la psicologia clasica la hubiese analizado, la habria podi-
do conducir al cuerpo, no ya como objeto del mundo, sino como
medio de nuestra comunicaciéon con é1”%%, Es esta la revolucion
merleau-pontiana que repercutirda hasta el final de su obra en
la produccién tedrica de Ledn Rozitchner. El cuerpo vivido, los
otros y el mundo seran siempre pensados por el filésofo argen-
tino en su continuo entrelazamiento, y el tipo de comunicacién
que ellos establezcan entre si dara cuenta de la situacién de
hombre en el mundo.

En Lo visible y lo invisible, texto péstumo publicado en el
ano 1964, Merleau-Ponty escribira que lo vivido ajeno es repre-
sentado como una especie de doble de lo vivido en cada cuerpo.
Si bien nunca se llega la experiencia a lo vivido por los dema4s,
la mutua coincidencia en el mundo permite alojar al otro en un
umbral comtn de comprensién. Los mundos particulares se co-
munican y el dolor o la alegria del otro se conciben partiendo del
propio dolor o de la propia alegria vivida. La vida perceptiva del

% Merleau-Ponty, Fenomenologia, p. 110.

144



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

cuerpo implica, en este sentido, una apertura inicial al mundo.
La experiencia del espesor del cuerpo vivido es el tinico medio
con el que se cuenta para ir hacia el corazén de las cosas.

Este tipo de problematica, retomada y abierta en los pri-
meros anos de produccién tedrica de Rozitchner, permanecera,
como senalamos, hasta el final de su obra. Ya sea en su libro
sobre Simoén Rodriguez (en el que Rozitchner sostiene que “no
sabe el que quiere saber sino el que se atrevi6 a sentir el sufri-
miento ajeno como propio”®*) o incluso en su libro sobre Malvi-
nas (donde leemos que “la materialidad del pais no se lee s6lo en
la de sus clases populares: nosotros, cada uno, somos también
una porcién sensible de esa misma materialidad nacional”®?) po-
demos advertir la presencia del entrelazamiento entre cuerpo,
otros y mundo a partir de la problemética abierta por la nociéon
merleau-pontiana de comunicacién.

Claro est4, esta perspectiva ira adquiriendo matices y com-
plejidades con el correr de los afios y el desarrollo de la reflexién
filoséfica de Le6n Rozitchner. El pensamiento de Merleau-Ponty
permanecera como un fondo problematico que nunca sera aban-
donado. Su fenomenologia constituira, de esta manera, la pro-
blematica primera que iniciara el vertiginoso movimiento de la
filosofia de Le6n Rozitchner.

El filésofo argentino encontrara a finales de los afos sesen-
ta un limite tedrico en la fenomenologia: la incapacidad de la
misma para dar cuenta del proceso por el que la conciencia se
constituye como tal. “La conciencia no tiene conciencia de su
acceso a ser conciencia”®. Sera este problema tedrico el que con-
ducira a Leoén Rozitchner durante finales de los afios sesenta
y principios de los setenta a dedicarse a un estudio minucioso
de los textos de Sigmund Freud. Es en sus investigaciones que

5 Rozitchner, Leén. Filosofia y emancipacién: Simon Rodriguez, el triunfo del fracaso
ejemplar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012, p. 25.

% Rozitchner, Leén. Malvinas: de la guerra sucia a la guerra limpia. El punto ciego de la
critica politica. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 91.

% Rozitchner, Leon. Levinas o la filosofia de la consolacién. Buenos Aires: Ediciones Bi-
blioteca Nacional, 2013, p. 97.

145

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

el filésofo argentino buscara el fundamento inconsciente que
organiza la conciencia; fundamento al que el propio el método
fenomenolégico, por los limites presentes en su problematica, no
podia tener acceso.

A pesar de haber sido uno de los autores sobre los que Ledn
Rozitchner menos ha escrito, Merleau-Ponty se presenta como
un eje cardinal en su obra. A lo largo de este trabajo nos propu-
simos rastrear la presencia del pensamiento merleau-pontiano
en los escritos tempranos del filésofo argentino. Asi vimos cémo
la aparicién de sus conceptos y problemas abrieron puertas para
la emergencia de sus primeros lineamientos conceptuales. Ya
sea en los anos de la revista Contorno, en su tesis doctoral so-
bre Max Scheler o en el debate con Eggers Lan, Merleau-Ponty
aparece como una figura inevitable. Como una figura necesaria
para entender a la filosofia de Leén Rozitchner en el vigoroso
movimiento de su complejidad.

146



Sobre la presencia de Merleau-Ponty

Bibliografia

Althusser, Louis. Maquiavelo y nosotros. Madrid: Ediciones Akal, 2004.

Benjamin, Walter. La dialéctica en suspenso. Fragmentos sobre la historia.
Traduccién de Pablo Oyarzin Robles. Santiago: Universidad Arcis y
LOM Ediciones, 1996.

Contorno: edicion facsimilar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional,
2007.

Croce, Marcela. Contorno. Izquierda y proyecto cultural. Buenos Aires:
Ediciones Colihue, 1996.

Eiff, Leonardo Daniel. Merleau-Ponty, filésofo de lo politico. Los Polvorines y
Cordoba: Universidad Nacional de General Sarmiento y Universidad
Nacional de Cérdoba, 2014.

Lefort, Claude. Merleau-Ponty y lo politico. Buenos Aires: Prometeo Libros,
2012.

Merleau-Ponty, Maurice. Humanismo y terror. Buenos Aires: Ediciones
Leviatan, 1956.
—. Las aventuras de la dialéctica. Buenos Aires: Ediciones Leviatan,
1957.
—. Lo visible y lo invisible. Barcelona: Editorial Seix Barral, 1966.
—. Signos. Barcelona: Editorial Seix Barral, 1964.
—. Fenomenologia de la percepcion. Barcelona: Proyectos Editoriales,
1985.

Rozitchner, Leén. Persona y comunidad. Ensayo sobre la significacion
ética de la afectividad en Max Scheler. Buenos Aires: Editorial
Universitaria de Buenos Aires, 1962.

—. Filosofia y emancipacion: Simén Rodriguez, el triunfo del fracaso
ejemplar. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2012.

—. Levinas o la filosofia de la consolacion. Buenos Aires: Ediciones
Biblioteca Nacional, 2013.

—. Malvinas: de la guerra sucia a la guerra limpia. El punto ciego de
la critica politica. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015.
—. Ensoniaciones. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional, 2015.
—. Escritos politicos. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional,
2015.

147

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Pedro Guillermo Yagiie

—. Marx vy la infancia. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca Nacional,
2015.

—. “Reportaje a un filésofo”. Sex humor, no 167, agosto 1991.

—. “Merleau-Ponty: la ambigiiedad como revelacién de la crisis”.
Imago Mundi, no 11-12, marzo-junio 1956, pp. 199-207.

Sarlo, Beatriz. “Los dos ojos de Contorno”. Punto de vista, Ao IV, no 13,
noviembre 1981, pp. 3-8.

148



La santificacion neoliberal.
Para una arqueologia teologica
del capitalismo contemporaneo:

Rodrigo Karmy Bolton
Universidad de Chile

Resumen:

El presente ensayo se propone trazar las condiciones para una arqueo-
logia teoldgica del capitalismo neoliberal. Para ello, trabaja en torno al
concepto de “santificaciéon” heredado por la tradicién cristiana y lo propone
como un dispositivo de subjetivacién que transforma las relaciones socia-
les en relaciones mercantiles configurando una gubernamentalidad que
convierte al “hombre-empresa” del neoliberalismo en una nueva versién
del “hombre-santo” de la tradicién cristiana. A partir de las consideracio-
nes de Ledén Rozitchner y Giorgio Agamben el ensayo deslinda la nocién
de “santificaciéon” como el dispositivo clave de la subjetivacién neoliberal.
Palabras clave: santificacién, neoliberalismo, subjetivacién, Agamben,
Rozitchner

Abstract:

The goal of this essay is to reconstruct the conditions for a theological
arqueology of neoliberal capitalism. The text reads the Christian concept
of “sanctification” as a subjetivation dispositif in order to 1) identify its
role in the transformation of social relations and; 2) inquire into its impact
in a new type of governamentality associeted with the neoliberal “enter-
preneur”. By taking elements from Ledn Rozitchner and Giorgio Agamben
I argue that the neoliberal “enterpreneur” is a secularized version of the
Christian “saint”. In other words, “sanctification” is the key dispositif of
neoliberal subjetivation.

Keywords: sanctification, neoliberalism, subjectivation, Agamben, Rozit-

chner

1 El presente ensayo debe muchisimo a las reflexiones de Giorgio Agamben, Emanuele
Coccia y Fabidn Luduena, Sergio Villalobos-Ruminott y Oscar Ariel Cabezas. Tam-
bién agradezco al Programa de Estudios en Teoria Politica CIECS de CONICET de la

escrituras americanas
Vol. 1, No. 2 Primavera 2016 / PP. 149-185
ISSN: 0719-3408

149

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

“la critica de la religién es la
premisa de toda critica”

—Karl Marx

El ensayo propone una arqueologia teoldgica del capitalismo
neoliberal. Busca una cifra intima pero fundamental, una ma-
triz a partir de la cual podamos inteligir su deriva, un pequeno
armatoste desde cuya racionalidad ha podido extender su domi-
nio hacia todas las fronteras de la tierra.

Nuestra tesis esboza esta arqueologia a partir de los oscuros
subterraneos de la teologia. No porque la teologia sea un lugar
mas “originario” o “auténtico” (diferente a la economia o a la po-
litica), sino porque histéricamente constituyd un ensamble muy
preciso de las formas de ejercicio del poder?.

Tomandonos de la célebre férmula propuesta por Carl Sch-
mitt en su Teologia politica, segun la cual “todos los conceptos
centrales de la moderna teoria del Estado son conceptos teolé-
gicos secularizados™, planteamos que no deja de ser cierta la
formula exactamente simétrica que podriamos aplicar a los ted-
ricos neoliberales: todos los conceptos sobresalientes de la moder-
na teoria econémica, son conceptos teolégicos secularizados. Pero
el término secularizacion requiere de una breve explicacién: a
diferencia de Max Weber para quien la “secularizaciéon” compor-
taba un proceso de “desencantamiento del mundo”, para Schmitt

Ciudad de Cérdoba, Argentina, al Centro de Anélisis e Investigacién Politica (Caip) de
Chile, y a la Universidad Nacional de Rosario, todos lugares donde expuse muchas de
las ideas que aqui se desarrollan.

2 Decimos “arqueologia” en el sentido de una indagacién histérico-filoséfica orientada a
trabajar con “archivos” que permitan dilucidar el ensamble o construccién de un de-
terminado dispositivo. En este sentido, el foco reside en la “santificacién”. No pretendo
ingresar a la discusién en torno a la légica y legitimidad o no de la “arqueologia” (los
trabajos de Foucault y Agamben se han dedicado a ello), bastenos con indicar de mane-
ra muy general a qué nos referimos con ello, para entender que no se trata de concebir
una gran historia, teleolégicamente destinada, sino multiplemente fragmentada, no
inquirimos en torno a un universal, sino una pieza singular al interior de un mosaico
mucho mayor en donde los trabajos de Rozitchner y Agamben resultan esencial. El
presente ensayo se propone como un prolegémeno para una arqueologia general de la
santificacion.

3 Schmitt, Carl. Teologia politica. Traduccién de Francisco Javier Conde y Jorge Nava-
rro Pérez. Madrid: Trotta, 2009, p. 37.

150



La santificacion neoliberal

el elemento teoldgico sufre un desplazamiento hacia la esfera
juridico-politica sin nunca terminar por neutralizarse*. A dife-
rencia de Weber, para Schmitt la modernidad desplaza pero atin
contiene —en una suerte de identidad y diferencia a la vez— al
elemento teoldgico que condicionara la estructura teolégico-poli-
tica del Estado moderno. En este sentido, nos parece que podria
concebirse a la “economia”. Lejos de la concepcion tradicional,
segun la cual, ésta constituiria una esfera neutral, no metafisi-
ca y puramente gestional, sostendremos que ésta configura un
nuevo desplazamiento teol6gico que investira a la misma esfera
econdmica, no porque ésta haya sido inicialmente simplemente
“técnica”, sino porque su trazado historico jamas la hizo abando-
nar el doble proceso de desmaterializacién (Rozitchner) y glorifi-
cacién (Agamben) articulados desde el cristianismo, configuran-
do un “poder gubernamental” dirigido a administrar el “orden
de las cosas™. Si del neoliberalismo se puede decir que es una
suerte de cristianismo para el pueblo sera porque todos sus con-
ceptos dejaran entrever su antigua matriz teoldgica en el nuevo
horizonte de inteligibilidad que define a la época moderna®.

En este marco, las siguientes notas pretenden constituir una
reflexion radical acerca del modo en que la deriva capitalista
fue posibilitada a la luz de una precipitacién inmanente al cris-
tianismo en la que se apuntal6 dogmaticamente a partir de la
doctrina teolégica de la Trinidad.

No fue sino hasta los siglos IV y V —es decir, cuando la cris-
tiandad asumi6é una vocacién propiamente imperial’™— que co-
mienza a sistematizarse la doctrina en la célebre férmula “tres
propiedades —hipdstasis— y un solo Dios™® o “tres personas y un

Agamben, Giorgio. El reino y la gloria. Una genealogia teolégica de la economia y del

gobierno. Traduccién Flavia Costa, Edgardo Castro, Maria Mercedes Ruvituso. Bue-

nos Aires, Adriana Hidalgo, pp. 17-18.

5 Stimilli, Elettra. Il debito del vivente. Asceci e capitalismo. Salerno: Quodlibet, 2011.

6 Nietzsche, Friedrich. Mds alld del bien y el mal. En Nietzsche II. Madrid: Gredos,
2009, pp. 383-579.

7 Williams, Rowan. Arrio: herejia y tradicion. Traduccién de Francisco J. Molina. Sala-
manca: Sigueme, 2010.

8 Nacianceno, Gregorio. Cinco discursos teolégicos. Traduccién de José Ramén Diaz

Sanchez-Cid. Madrid: Ciudad Nueva, 2012, p. 171.

151

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

solo Dios™. Su centralidad se puede medir por la aguda crisis
que abrieron dichos debates en torno a la querella del Filioque
y cuyo efecto mas devastador fue la division de la Iglesia Bizan-
tina (Oriente) de la Iglesia Romana (Occidente). La querella del
Filioque puede ser clave para comprender la sacralizacién de la
economia en la Iglesia Romana: para los orotodoxos, el Espiritu
Santo procedia tnicamente desde el Padre, para los romanos,
el Espiritu Santo procede tanto del Padre como del Hijo. Para
un orotodoxo el Espiritu Santo nada tiene que hacer con la eco-
nomia y el mundo, pero para un cristiano romano (cuestién que
se radicalizara con el protestantismo), la economia asume una
dimensioén esencialmente sagrada'®. El Hijo constituira la per-
sona divina que tendra por funcién cumplir con la otkonomia de
la salvacion'!.

Las primeras formulaciones de la doctrina trinitaria ya lle-
vaban consigo dicha posibilidad consumada en la querella del
Filioque y cuyo efecto incidira directamente en el problema de
la “santificacién”. La doctrina trinitaria es una forma de articu-
lacion del poder muy precisa que Tomas de Aquino —siguiendo
a Agustin— denominé como “relacién subsistente”?. La doctrina
trinitaria estructura el poder de un modo relacional a la luz de
la triple distincién entre la soberania (el Padre), la economia
(el Hijo) y la efectualidad de ambas (el Espiritu Santo)'®. Una
soberania articulada estrechamente con la economia gracias al
dogma de la Encarnaciéon y su nocién de “consustancialidad”
(homoousias) derivada desde el Concilio de Nicea. La sobera-
nia encontraria en el Espiritu Santo su “fuerza operativa”, la
efecualizacion de su poder gubernamental y la radicalizacién

9 De Hipona, Agustin. La ciudad de Dios. México: Porrta, 1996, p. 295. Libro XI, Cap. X.

10 Agamben, Giorgio. “El miedo para aceptarlo todo”. En: https:/artilleriainmanente.
noblogs.org/post/2016/05/26/giorgio-agamben-en-entrevista-con-lobs-el-miedo-prepa-
ra-para-aceptarlo-todo-17-de-septiembre-de-2015/ [Agosto 2016].

1 Congar, Yves. El espiritu santo. Traducciéon de Aberlardo Martinez de Lapera. Barce-
lona: Herder, 1983.

2 Tomas de Aquino. Suma Teolégica, Tomo 1.

Luduena, Fabidn. “Poder pneumatico. Una reconsideracién del problema teol6gico-po-

litico”. Revista Pléyade no 8, Julio-Diciembre 2011, pp. 153-170.

152



La santificacion neoliberal

de la figura del Hijo en la deriva romano-occidental del cristia-
nismo'4.

Si bien es posible encontrar las nociones de Padre y Espiritu
Santo en las otras dos religiones monoteistas, las diferencias
entre estas tres religiones podrian ilustrarse en “matemas” la-
canianos: el judaismo podria remitirse a S1 (una religiéon del
Padre), el cristianismo al S2 (una religién del Hijo) y el islam
a la barrita que divide S1 y S2, por cuanto no es la religién del
Padre ni del Hijo, sino de lo Uno?'®.

La diferencia tiene enormes consecuencias en relacién a los
modos de “filiacién” que instituye cada una: el judaismo instala
el modo de filiacién en relaciéon a un “pueblo elegido” que vive
bajo la sombra de Dios Padre y su Ley. El cristianismo a toda la
humanidad gracias al sacrificio del Hijo que hace posible la au-
fhebung del Padre inicial (la ley mosaica): Dios se hace Historia,
el Padre se vuelca al Hijo en una misma oikonomia. El islam, al
situar al Dios como lo Uno, no articula formas de filiacién y, a
diferencia del cristianismo, articula otra forma de gubernamen-
talidad en la que se establece un circuito virtuoso entre sharia
(ley divina) y la umma (comunidad). Dicho circuito carece de
cualquier representacién “personal” (como el cristianismo), ope-
ra en una representacion exclusivamente “legal”'é.

En el islam no existe la filicién entre Padre e Hijo propia del
cristianismo. Dios no es un Padre sino lo Uno, algo mucho maés
radical que un Padre. En ese registro, el islam no admite una
representacion “personal” (carece de “sacerdotes”) de Dios, como
si ocurre en el cristianismo. En otras palabras: el cristianismo
es la religion gubernamental por antonomasia. El cristianismo

4 Karmy, Rodrigo. Politicas de la ex-carnacion. Para una genealogia teolégica de la

biopolitica. Buenos Aires: UNIPE, 2014.

Benslama, Fetih. Psychoanalysis and the Challenge of Islam. Minneapolis: University
of Minnesota Press, 2009.

Véase los trabajos de: Ayubi, Nazih. Islam politico. Teorias, tradicién y rupturas. Tra-
duccién de Ana Herrera Barcelona: Bellaterra, 1996. Ghalioum, Burham. Islam y poli-
tica. Las traiciones de la modernidad. Traduccién de Mari Carmen Donate. Barcelona:
Bellaterra, 1999. Massad, Joseph. Islam in Liberalism. Chicago: Chicago University
Press, 2014. Hallaq, Wael. The Impossible State. Islam, Politics, and Modernity’s Mo-
ral Predicament. New York: Columbia University Press, 2013.

16

153

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

se configura en torno al dogma de la Encarnacién, ahi se unen
irresolublemente las soberanias de Padre e Hijo gracias a la
“consustancialidad”. Tanto en el judaismo como en el islam (a
pesar que el primero hace de ésta un Padre instalando una for-
ma de filiacién, y la segunda no) la divinidad no experimentara
el proceso de “economizacién” como si habria tenido lugar con
el cristianismo. En cuanto S2, el cristianismo —en particular, el
cristianismo romano y, posteriormente el protestantismo— hizo
de la oikonomia el lugar mismo de la divinidad.

La tesis de nuestro ensayo es que el capitalismo, y en parti-
cular su fase actual de corte neoliberal, constituye un proceso
de santificacién de la vida que encontraria en la articulacién
trinitaria del cristianismo su cifra propiamente arqueoldgica:
“La “economia”, —escribe Elettra Stimilli— como gestion de la
vida en Cristo, revela, ahora, la posibilidad de una concomitan-
cia entre el elemento ingobernable y lo que puede ser goberna-
do, entre lo que puede perderse y aquello que se puede poseer
(...)"'". La “economia” articulé un poder gubernamental que hizo
coincidir lo gobernable con lo ingobernable, lo an-arquico de la
vida con su gestionabilidad, su capacidad para ser gestionada
totalmente. M4s alla de la Ley y la coaccién, en el montaje de
la gestion, en la apuesta “positiva” por una forma de vida en
Cristo'®, se trata de inscribir a las criaturas en el horizonte de
una oikonomia como la: “(...) ejecucion del designio de Dios en
la creacién (...)"'?, haciendo de la historia humana una historia
“sagrada”®. Sacralizacién de la gestion y la gestién propiamen-
te sagrada que captura a lo humano y lo separa respecto del
mundo. La otkonomia se asienta en la figura del Hijo que, al ser
consustancial al Padre, llevaba consigo la misma anarquia que
el Padre. En este sentido el cristianismo es una religién “andr-
quica” o “econémica”, tal como el capitalismo en la actualidad.

17 Stimilli, 17 debito del vivente, p. 109. Traduccién propia.

18 Tbid.

9 Congar, El espiritu santo, p. 454.

20 Dussel, Enrique. Hipdétesis para una historia de la Iglesia en América Latina. Barcelo-
na: Estela-Iepal, 1967, p. 21.

154



La santificacion neoliberal

En efecto, la oikonomia hara posible la investidura de la
creacién en funciéon de su salvacién y, por tanto, mas alla de
la finitud de la mundaneidad. Esa investidura constituira el
acto mismo de la “santificacién”: “La palabra santificacién —es-
cribe Jirgen Moltmann— designa ante todo un acto que proce-
de de Dios santo mismo. Dios elige algo para si y lo convier-
te en su propiedad; le permite, pues, participar de su esencia
(...)"2L.“Santificar” sera el acto mismo de Dios, a través del cual,
éste “elige” a las criaturas y las “convierte en su propiedad”.
La santificacién es expropiacién que captura a todas las cria-
turas para reinscribirlas en el horizonte de una oikonomia. La
santificacién constituira el dispositivo clave del poder guberna-
mental cristiano que se incorporara de manera secularizada en
la nueva escena capitalista. Encontrard una nueva versién en
la antropologia neoliberal del hombre-empresa. La santificacién
serd el proceso de captura de la “vida sensible”, su efecto sera la
transformacién de imigenes en iconos y la potencia de los cuer-
pos en su docilizaciéon favorable al trabajo capitalista.

En su libro La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo,
Leén Rozitchner traza una suerte de arqueologia del sujeto mo-
derno leyendo Las Confesiones de Agustin de Hipona. Su tesis
es que el cristianismo habria ejercido una “desmaterializacién”
de la vida porque —tal como ilustra el propio Agustin— al ser el
cristianismo una religion sin Padre que matar (dado que el Pa-
dre ya esta muerto en la cruz), el nino se habria volcado sobre
la carnalidad de la madre. Sin embargo, en cuanto la madre no
es mas que la indeterminacién de una potencia exenta de forma,
el nifio —que se representa en la voz de Agustin— debe negar a
la madre e imponer sobre su vacio a un Padre enteramente es-
piritualizado.

La cruz (el Padre espiritualizado) terminara por erigirse so-
bre la cosa (la madre): “Lo que la madre le dio al hijo al darle
vida, ahora espiritualizado, se lo da al nuevo Padre para que

21 Moltmann, Jurgen. El espiritu santo y la teologia de la vida. Traduccién de José Maria
Garrido Lucenio. Salamanca: Sigueme, 1997, p. 61.

155

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

nazca en él de nuevo. Pero lo hace en el lugar mismo donde
esta inscrita la huella de la madre: esto es lo importante —ter-
mina Rozitchner— del modelo subjetivo cristiano”??. El proceso
de desmaterializacién redunda en una verdadera espirituali-
zaciéon en que la mujer-madre sb6lo podra concebir al hijo por
medio del Espiritu Santo como fuerza propiamente masculina
de un Padre espiritualizado y de un Hijo encarnado. Por eso,
segun Rozitchner, la subjetivacion cristiana supone un proceso
de des-mater-ializacién a través del cual la simple Voz del Padre
quedara, a modo de una introyeccién de la Ley, inscrita en el
“corazon” del Hijo.

Agustin no sélo habra legado un nuevo “modelo subjetivo” a
Occidente, sino mds precisamente, una nueva articulacion de la
soberania: la soberania del Padre quedara economizada en la fi-
gura del Hijo y efectualizada gracias a la “santificacion” provista
por el Espiritu Santo?. En este punto quisiera complementar la
tesis rozitchneriana: si, el “modelo subjetivo cristiano” supone la
des-mater-ializacién. Pero ese proceso negativo —la desmateria-
lizacién— implica un proceso positivo a partir del cual la vida se
espiritualiza, haciendo que la “madre” no hable desde su carne,
sino que, a través de ella, siga hablando el nombre del Padre.
Sin embargo, desmaterializar no implica sélo despotenciar la
vida. Rozitchner concibe la “represién” desde el modelo “freu-
diano” que ejerce su poder en base negativa. También implica
santificarla en una unica forma a partir de la economia que fun-
ciona positivamente en base a la formula promotora de la vida
que Foucault caracteriz6 como “hacer vivir’ y que, siguiendo a
Fabian Luduena, encuentra su origen en el cristianismo?®.

Giorgio Agamben en El reino y la gloria. Una genealogia teo-
logica de la economia y del gobierno ha proyectado una genealo-
gia teolbgica de la gubernamentalidad situando a la gloria como

2 Rozitchner, Ledn. La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo. En torno a Las confe-
siones de San Agustin. Buenos Aires: Losada, 1997, p. 114.

2 Luduena, “Poder pneumatico. Una reconsideracién del problema teol6gico-politico”.

24 Luduena, Fabian. La comunidad de los espectros I. Antropotecnia. Buenos Aires: Mifo
y Davila, 2010.

156



La santificacion neoliberal

el dispositivo propiamente performativo desde el cual se articu-
la la soberania del Padre en la economia del Hijo:

(...) uno de los resultados de nuestra investigacion —es-
cribe Agamben— ha sido que la funcién de las aclama-
ciones y la Gloria, en la forma moderna de la opinién
publica y del consenso, esta todavia en el centro de los
dispositivos politicos de las democracias contempora-
neas. Si los media son tan importantes en las demo-
cracias modernas no se debe, en efecto, sélo a que ellos
permiten el control y el gobierno de la opinién publica,
sino también y sobre todo a que administran y otorgan la
Gloria, aquél aspecto aclamativo y doxoldégico del poder
que en la modernidad parecia haber desaparecido.?

A diferencia de Rozitchner, para quien la produccién de sub-
jetividad occidental se basa en la desmaterializacion, Agamben
situa la glorificacion como un dispositivo positivo a partir del
cual se configurara la “maquina gubernamental de los moder-
nos”. Si bien su genealogia resulta clave para contemplar la de-
riva de la mentada “sociedad del espectaculo” de las actuales
“democracias gloriosas”, parece descuidar la centralidad que
adquirié la santificacién como forma de subjetivacién oikonomi-
ca en dicho proceso de glorificacion.

Las tesis de Rozitchner y de Agamben parecen descubrir el
reverso de un mismo mecanismo, el primero enfocandose en la
dimensién negativa de la desmaterializacion y el segundo en
la configuracién positiva de la glorificacién. A partir de aqui,
me parece clave abrir un tercer término que permita desplegar
la potencia de ambos trabajos: la santificacién. Denomino “san-
tificacién” al proceso de desmaterializacién-glorificacion capaz
de producir una subjetividad otkonémica que sera central en la
constitucién de la economia politica moderna y en particular del
discuso neoliberal. La “santificacion” serd un dispositivo orien-
tado a conjurar la potencia sensible (“madre” en Rozitchner y

% Agamben, El reino y la gloria, p. 11.

157

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

“potencia” en Agamben) en funcién de la constitucién de un
cuerpo encarnado que llevara consigo la imagen del Cristo en el
“corazon”. Si la “potencia sensible” designa un medio abierto a
multiples formas entonces la santificacion es el dispositivo en-
cargado de suturarla en una forma en particular. Si la potencia
sensible designa un “comercio incesante de los medios” mas aca
de toda accién (praxis) y de toda produccién (poiesis)?®, entonces
la operacién de la santificacién (desmaterializacion glorificante)
terminara por capturar esa medialidad a una forma en particu-
lar y separandola —es decir, sacralizandola— de los usos caracte-
risticos de la vida comun.

1. Espiritu Santo

1.1. En un pequeno pasaje de El Pedagogo, Clemente de Ale-
jandria nos ofrece una escena que deja entrever la operacién que
anos mas tarde la doctrina denominara “santificacién”. En este
texto aparece como “leche”: “Os di a beber —escribe Pablo en la
primera carta a los Corintios— leche y no alimento sélido, pues
todavia no lo podiais soportar” (Cor I; 3, 1-2). Clemente inter-
preta: “(...) esto no significa que se trate de un tipo de alimento
distinto de la leche pues en esencia son lo mismo. Igualmente el
Légos es siempre el mismo; fluido y dulce como la leche; sélido y
consistente como el alimento sé6lido”?’. Fluido y sélido a la vez, la
“leche” es una alegoria del Légos que, considerado como un “ali-
mento espiritual”, renueva al hombre y lo purifica de su cuerpo.

Lo mismo ocurre con aquellos pasajes en que se exhorta a
“beber de la sangre” de Cristo: segin Clemente, ésta ultima su-
fre un cambio “cualitativo, no sustancial” por la intercesion del
Espiritu:

Con toda seguridad —sefiala Clemente— seria muy dificil
encontrar algo mas nutritivo, mas dulce y mas blanco

26 Coccia, Emanuele. La vida sensible. Traducciéon de Maria Teresa D’Meza. Buenos Ai-
res: Marea, 2010.

27 Clemente de Alejandria. El pedagogo. Traduccién de Joan Sariol Diaz. Madrid: Gre-
dos, 1998, p. 76.

158



La santificacion neoliberal

que la leche. Pues bien, el alimento espiritual se le ase-
meja; es, en efecto, dulce, por la gracia; nutritivo como
vida; blanco como el dia de Cristo; y ha quedado bien
claro que la sangre del Ldgos es como leche.?®

Clemente insiste en que los pechos de la mujer —que, segin
él, estan originalmente erigidos hacia el “marido”- se vuelcan
hacia los nifnos para darles su “saludable nutricion”. Asi como la
madre alimenta a sus hijos, asi también Dios hace llover mana
del cielo que es el “alimento celeste de los angeles”.

La analogia entre lo fisico y lo espiritual lleva consigo el
siguiente problema: que la leche emana desde una Madre y, en
cambio, el Légos lo hace desde un Padre. (O habria que admitir
la posibilidad de que Dios fuera mujer? Frente a tal posibilidad,
Clemente escribe:

Las mujeres embarazadas, al llegar a ser madres, ma-
nan leche; pero Cristo, el Seror, el fruto de la Virgen,
no llamé bienaventurados los pechos de la mujer, ni los
juzgd nutricios, sino que, cuando el Padre, amante y be-
nigno, esparcié como lluvia el Ldgos, se convirtié él en
alimento espiritual para los que practican la virtud.?’

Esencial resulta el pasaje que dice que Cristo “no llamé
bienaventurados los pechos de la mujer ni los juzgd nutricios”
porque es precisamente alli donde Clemente niega la potencia
sensible de la mujer espiritualizandola en la unicidad del Padre
“amante y benigno” que, en la figura de Cristo (el Pedagogo), se
presenta en “todas partes” por el Espiritu Santo.

La potencia femenina quedara subrogada a este nuevo po-
der paterno que permitira a Clemente comenzar a montar una
tecnologia gubernamental capaz de conducir a los “que practi-
can la virtud” hacia la verdad. La madre inicial no sélo queda
despojada de su potencia sensible sino que se espiritualiza bajo

28 Clemente, El pedagogo, pp. 78-79.
29 Clemente. El pedagogo, p. 79.

159

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

la forma Iglesia: “Esta madre tinica no tuvo leche, porque es la
Unica que no fue mujer; es la mismo tiempo virgen y madre; in-
tegra como virgen, llena de amor como madre. Ella llama por su
nombre a sus hijos y los alimenta, amamanténdolos con la leche
santa, con el Logos infantil”®®. La accién de “amamantar” queda
elevada a la funcién espiritual desarrollada por la Iglesia que
inviste a todos sus hijos de “leche santa” y de “Légos infantil”
haciendo de la misma una “virgen”.

Esa “madre tnica” Iglesia cobijara al “cuerpo de Cristo” a
partir de lo cual (...) alimenta al joven pueblo (...)”*' instalando
asi la conduccion “pedagdgica” para que el hombre se despoje de
la carne e inicie un “nuevo régimen de vida”. Se trata de hacer
de Cristo “nuestro” y “(...) meter al Salvador en nosotros para
destruir asi las pasiones de la carne”2. El proceso de desmate-
rializacién implicarda desplegar el dispositivo afirmativo de la
espiritualizacién en la que Clemente identifica con un proceso
en el que la figura de Cristo se introyectara en “nosotros”. El Pe-
dagogo cumplira una funcién intermedia entre cuerpo y alma,
tierra y cielo, pasiones y vida perfecta, gracias a que funciona
como un “modelo sin defecto”: se educara al hombre desde el
pecado hacia la virtud, méas alla de la Ley que educa a los judios
y de la Paideia que educa a los griegos.

Un nuevo tipo de soberania comienza a articularse. Una so-
berania que podriamos llamar “econémica” en la medida que
se despliega como un poder inmanente, “positivo” y guberna-
mental. No sélo es un poder que desmaterializa la vida, sino
que también la glorifica o espiritualiza la introyeccién de Cristo
en “nosotros”: “El Pedagogo es educador —escribe Clemente— no
experto, no tedrico; su objetivo es la mejora del alma, no la en-
sefianza, como guia que es de una vida virtuosa, no erudita”?,
Mas alla de la filosofia como forma de vida “teérica”, el Pedago-
go sera el educador orientado a la “mejora del alma” como una

30 Clemente. El pedagogo, p. 79.
3 Clemente. El pedagogo, p. 80.
32 Tbid.

3 Clemente. El pedagogo, p. 42.

160



La santificacion neoliberal

“guia” para la vida virtuosa. No obstante, en la época de Cle-
mente el cristianismo no asume aun su forma imperial del siglo
IV. No habra que perder de vista el caracter de esta “pedagogia”
que, bajo la tutela de la Iglesia cristiana, conducira al hombre
hacia la santificacion.

1.2. En 1935 el teblogo Erik Peterson escribe El monoteismo
como problema politico. Su tesis es que el cristianismo no lleva
consigo una matriz “teolégico politica” como propugnaba el ju-
rista Carl Schmitt. En un pasaje clave Peterson cita Los cinco
discursos teoldgicos (380 d.c.) de Gregorio Nacianceno. Su re-
flexién es que entre poliarquia, anarquia y monarquia, los cris-
tianos profesan la dltima. Sin embargo, la monarquia a la que
se refiere Gregorio —y esto es el ntucleo del interés de Peterson
contra Schmitt— no es la “monarquia personal” sino aquella de
caracter “trinitario” que, como tal, no podra tener “(...) corres-
pondencia alguna en la criatura”.

Para Gregorio en la trinidad el Padre, el Hijo y el Espiritu
Santo designaran: “(...) un nombre de relacién, un nombre que
indica la manera en que el Padre esta en relacién con el Hijo o el
Hijo en relacion con el Padre”®. La trinidad se articula como un
dispositivo a través del cual Padre (soberania), Hijo (economia)
y Espiritu Santo (efectualidad) designan una relacién porque
—a diferencia de Eunomio, un arriano contra quien estan diri-
gidos estos discursos— no sera posible escindir uno respecto de
los otros.

A partir de aqui, Gregorio podra fundamentar la especifici-
dad funcional del Espiritu Santo: en primer lugar, éste no es un
“Dios extrano” puesto que pertenece a la Trinidad. En segundo
lugar, el Espiritu Santo no es mas que la “santidad de Dios” y,
por tanto, no pertenece al ambito de las criaturas, sino que es
absolutamente increado. En tercer lugar, el Espiritu Santo se
sustrae a toda “criatura” y a toda “composicion” (puesto que no
es un cuerpo) y si llegara a ser una fuerza —plantea Naciance-

34 Peterson, Erik. El monoteismo como problema politico. Traduccién de Agustin Andreu.
Madrid: Trotta, 1999. p. 93.
3 Gregorio, Cinco discursos teolégicos, p. 171.

161

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

no— ésta seria lo causado por el propio Dios. En cuarto lugar,
el Espiritu Santo es “consustancial” —es decir, comparte la sus-
tancia con el Padre y el Hijo— precisamente porque pertenece a
la Trinidad. La anarquia de la oitkonomia despliega su fuerza
gracias al Espiritu Santo.

(,Como hemos podido llegar a saber de la existencia del Es-
piritu Santo? —se pregunta Gregorio. Responde estableciendo
una linea de tiempo histdrico-salvifica (una economia) en que
los mensajes divinos se han ido revelando progresivamente.
Tal “pedagogia divina” se muestra a partir de dos cambios fun-
damentales en la tierra y que llevan consigo el nombre de los
dos testamentos. El primero hizo posible el paso de los idolos
a la Ley reflejado en el Antiguo Testamento y en la revelaciéon
que habria hecho Dios a Moisés. El segundo va desde la Ley al
Evangelio pasando por la encarnacion del Hijo.

“Y ahora —plantea el te6logo— nosotros anunciamos un tercer
temblor, a saber, el paso de las cosas de aqui abajo a las cosas de
arriba (...)”%. El paso desde el “abajo” hacia el “arriba” concierne
al tercer cambio que estd expresado bajo la nocién del Espiritu
Santo:

El Antiguo Testamento anuncié manifiestamente al Pa-
dre y mas oscuramente al Hijo. El Nuevo Testamento
dios a conocer abiertamente al Hijo e hizo entrever la
divinidad del Espiritu. Ahora el Espiritu estd presente
en medio de nosotros y nos concede una visién mas clara
de si mismo.?’

La escatologia propia de la otkonomia se entronca asi con la
figura del Espiritu Santo que, como plantea Nacianceno, “esta
presente en medio de nosotros”. Al igual que en Clemente, don-
de el hombre era guiado por el Pedagogo hacia la salvacion,
también aqui la economia divina ha revelado su mensaje en tres
fases especificas.

36 Gregorio, Cinco discursos teolégicos, p. 252.

3T Gregorio, Cinco discursos teolégicos, p. 254.

162



La santificacion neoliberal

La fase actual, el Espiritu Santo, permite el paso de todo
aquello que esta “abajo” hacia “arriba” en un movimiento de
apocatastasis, el mismo movimiento “regenera” al hombre.
Solo tal Espiritu: (...) llena todas las cosas con sus sustancia,
él contiene a todas las cosas. (...) y la misma vida que hace de
nosotros Templos, que nos diviniza, que nos hace perfectos, de
modo que precede al bautismo y es buscado también después del
bautismo”3®. El Espiritu Santo es increado y parte de la Trini-
dad. Siendo una fuerza divina consustancial al Padre y al Hijo
puede investir a “todas las cosas” de su propia sustancia (que
es la sustancia que comparte con el Padre y el Hijo) al punto de
“divinizar” nuestras propias vidas para hacerlas “perfectas”, al
igual que el planteamiento de Clemente.

El Espiritu Santo es la fuerza a través de la cual la sobe-
rania econémica inviste a “todas las cosas” haciéndolas pasar
de “abajo” hacia “arriba”, desde la tierra al cielo. El Espiritu
Santo funciona como aquella fuerza que captura, produce, ex-
cluye al incluir, captura a la potencia sensible del cuerpo (poder
negativo del Padre) y la espiritualiza en la forma del “templo”
(poder positivo del Hijo). Gregorio llama “divinizaciéon” al doble
movimiento en que el Espiritu Santo funciona a partir de la
exclusion de la potencia sensible (desmaterializacién) y de su
inclusién en el “templo” (glorificacién). La santificacion se pre-
senta como un poder subjetivante que opera en la performati-
vidad de su pronunciamiento, tiene la capacidad de inscribir un
“templo” en el alma del hombre. En la época histérico-salvifica
con la que Gregorio identifica al Espiritu Santo las cosas del
mundo —incluida nuestra propia vida mundana— estardn com-
pletamente santificadas, investidas de su poder, alumbradas
con la fuerza de “su sustancia”, expuestas al paroxismo de las
alabanzas®.

3 Gregorio, Cinco discursos teolégicos, pp. 260-261.

39 “Por ahora bastara decir solo esto: que el Espiritu es aquél en el que nosotros adoramos
y por el que nosotros pedimos”. La funcién liturgica serd aqui fundamental, preci-
samente por esto, el mecanismo del Espiritu Santo serd la “santificacién”. Gregorio,
Cinco discursos teolégicos, p. 235.

163

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

1.3. Casi diez anos antes de los Discursos de Gregorio, Di-
dimo el ciego —alejandrino que Atanasio puso al frente de la
Escuela Eclesiastica de Alejandria— ofrecia un Tratado sobre el
Espiritu Santo. Dentro de las caracteristicas centrales estara
su caracter “santificante”: “(...) si pues él es santificador, se debe
deducir que es de una sustancia no mudable, sino inmutable”°.
Siendo que el Espiritu Santo “santifica” y no es santificado ha-
bra que ubicarlo en la misma Trinidad, junto al Padre y el Hijo.
Por esta razén el Espiritu Santo jamds podra confundirse con
los angeles.

Estos ultimos seran criaturas santificadas por el Espiritu
Santo —es decir, reciben su fuerza de él— pero éste ltimo no es
criatura y por tanto no es santificado. Al contrario, él mismo es
el santificador: “En realidad, los angeles son santos por partici-
pacion del Espiritu Santo y por la inhabitacién del Hijo unigén-
tio de Dios, que es santo y es comunicaciéon del Padre (...)”*'. Si
los angeles son criaturas que pertenecen a la creaciéon de Dios,
el Espiritu Santo no es criatura sino “propiedad” trinitaria
orientada enteramente a la “santificaciéon” de las criaturas. Es
decir, orientada a otorgarles su poder efectual: “(...) el que llena
a todas las criaturas que pueden recibir la virtud y la sabiduria
no forma parte de aquellos seres a los que enriquece”?. De esta
manera, el Espiritu Santo no puede ser criatura, sino mas bien
la fuerza santificante que investira de “virtud” y “sabiduria” a
todas las criaturas*®*. Como bien subraya Didimo, la accién san-
tificante sera decisiva toda vez que, tal como expresaba Clemen-
te con la alegoria de la leche, el Espiritu Santo investira del
Loégos a las criaturas para conducirlas “rectamente”*.

40 Didimo el ciego. Tratado sobre el espiritu santo. Traduccién de Carmelo Granado. Ma-

drid: Ciudad Nueva, 1997. p. 48.

Didimo, Tratado sobre el espiritu santo, pp. 53-54.

42 Didimo, Tratado sobre el espiritu santo, p. 58.

4 “En este sentido toda la jerarquia como forma de ordenamiento del ministerio angélico
y humano recibe su fuerza operativa del poder inmaterial del Espiritu sin el cual esta-
ria privada de toda positividad y capacidad de accién”. Ludueiia, “Poder pneumatico.
Una reconsideracion del problema teoldgico-politico”, p. 167.

4 Didimo, Tratado sobre el espiritu santo, p. 65.

4

&

164



La santificacion neoliberal

Esto nos muestra que el poder efectual del Espiritu Santo
permitira a toda criatura elevarse hacia Dios ofreciéndole “sabi-
duria, norma y rectitud” en su actuar. Introduccién de norma y
disciplina, proyeccion de la eternidad en la misma finitud crea-
tural, el Espiritu Santo sera designado por Didimo como “el se-
llo de Dios” a partir del cual se recibe la “imagen de Dios™: “(...)
es el sello de Dios, los que reciben la forma e imagen de Dios,
una vez signados por medio de él, son conducidos en él al sello
de Cristo, llenos de sabiduria, de ciencia, y, lo que es més, de
fe”%. Tal como ocurria con la figura del “templo” en Nacianceno,
para Didimo lo esencial ser4 la recepciéon humana de la “forma
e imagen de Dios” que define al “poder efectual” del Espiritu
Santo.

Mas atn, el Espiritu Santo no sera la fuerza divina que sim-
plemente imprima su “sello” o “forma” sobre aquello que no lo
tiene, sino que ademas, tal “sello” tal “forma” serd la que produ-
cira al hombre en relacién a la imagen propiamente “econémica”
de Cristo*®. El Espiritu Santo imprime la imagen de Cristo en
el “corazén” del hombre, subjetivandolo al interior de la oiko-
nomia. Con ello se fragua la deriva de una gubernamentalidad
cuyo caracter pastoral apropiara el alma de los hombres. En
cuanto “imagen de Cristo”, el Espiritu Santo se juega como un
verdadero dispositivo de subjetivacion que permitira el desplie-
gue de la gubernamentalidad, como doble articulacién entre so-
berania (el Padre) y economia (el Hijo)*".

1.4.

Manifiestamente —escribe Agustin de Hipona— y a la
vista de los discipulos subié al cielo; tal sabemos, tal
creemos, tal confesamos. Repartié dones a los hombres
(Sal 76, 19) {Qué dones? El Espiritu Santo. Ahora, pues,

4 Didimo, Tratado sobre el espiritu santo, p. 91.

Ya Origenes —de quién Didimo es un fiel lector— habia indicado que, en relacién a los
apostoles, el Espiritu Santo fue: “(...) derramado en sus corazones (...) en funcién de
aquél “gobierno de si” que elevara al hombre hacia la perfeccién. Origenes. Comentario
al cantar de los cantares. Traduccién de Argimiro Velasco Delgado. Madrid: Ciudad
Nueva, 2007, p. 49.

Congar, El espiritu santo, p. 479.

-
5

165

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

quien tal don da ;qué sera? jAdmirable bondad la de
Dios, que nos otorga un don igual a él mismo; su don es
el Espiritu Santo; y el Padre y el Hijo, y el Espiritu Santo
son un Dios tnico: la Trinidad.*

El Espiritu Santo es concebido como un “don” (munus). Pero
un “don” que no es mas que la “bondad” de Dios a través de cuya
fuerza impregna en nosotros un “don igual a él mismo”. En cuan-
to “don” el Espiritu Santo se convierte en una fuerza inconmen-
surable, absolutamente excedente respecto de todo calculo hu-
mano que, por serlo, revindica la fuerza de la naturaleza divina.

El Espiritu Santo no puede ser una cosa ni una criatura, sino
la simple performatividad del acto de donacién. En el instante
en que da se retira. Imprime el rostro de Cristo en el mismo
momento en que se sustrae. Se lo conoce por sus efectos. Ya sea
que se agita un “viento”, que se designe como un “soplo”, que
haga cimbrear los arboles, la concepcidén agustiniana del Espiri-
tu Santo como un “don” explicita lo que los padres alejandrinos
ya habian consignado: que el Espiritu Santo no es mas que la
fuerza de Dios, su “sello” con el que marca a sus criaturas que
tendra una funcién propiamente oikonmdmica de “santifica-
ci6n”: “En cuanto yo opino, en cuanto vosotros conocéis, en cuan-
to creemos, no hay ninguna santificacién divina y auténtica sino
por la gracia del Espiritu Santo”?. Como en Gregorio y Didimo,
en Agustin la operaciéon performativa del Espiritu Santo se la
designa bajo el término “santificacién divina”. La fuerza de Dios
discurre alli en funciéon de imprimir en el hombre el “sello” de
una “autenticidad” que promete su propia salvacién. De ahi que
la funcién del Espiritu Santo sea una funcién propiamente oiko-
némica en la medida que esta destinado a consumar la misma
obra de Dios en la tierra®.

4 Agustin de Hipona. “Sermén 128, 4: BAC 443, 124-125”. En Pons, Guillermo (ed.). El
espiritu santo en los padres de la Iglesia. Madrid: Ciudad Nueva, 1998, pp. 65-66.

4 Agustin de Hipona. “Sermén 8, 17: BAC 53, 137-138”. En Pons, El espiritu santo en los
padres de la Iglesia, p. 137.

%0 Congar, El espiritu santo, pp. 563-578.

166



La santificacion neoliberal

Pero la “santificacion” agustiniana tiene un efecto decisivo:
“Porque este nombre, Sefor, este nombre de mi Salvador, tu
Hijo, lo habia yo por tu misericordia, bebido piadosamente con
la leche de mi madre y lo conservaba en lo mas profundo de mi
corazén”!. No deja de ser interesante como vuelve un tema que
ya nos adelantaba Clemente en la alegoria de la leche: Agustin
ha bebido la leche de su madre, pero una vez el Espiritu Santo
le “santifica” éste sella al nombre de Cristo en su interior (el
“corazon”). La leche deja de ser de su madre y pasa a ser la leche
del Padre espiritualizado que habita en los nuevos registros del
“corazon”.

Si Rozitchner puede ver en Agustin el “modelo subjetivo”
por el cual se desplegé el proyecto occidental es porque advierte
en él la consumacién del proceso de desmaterializaciéon de la
potencia sensible en la forma “subjetiva” del “corazén”. Porque
sélo en el “corazén” —que ya Gregorio denominaba “templo”— se
alojara el “nombre de mi Salvador”. Sin embargo, la propia tesis
rozitchneriana deja entrever que lo que los Padres de la Iglesia
han llamado “santificacién” constituye una performatividad ar-
ticulada en base a la desmaterializacién-glorificacién de la po-
tencia sensible. El “corazén” llevara al “sello de Dios” gracias a
la donacién que, bajo la fuerza del Espiritu Santo, tendra como
efecto la santificacién en la que los hombres, animales o cosas,
quedaran sustraidos al mundo que les rodea.

En Agustin el efecto subjetivante del dispositivo espiritual
parece funcionar a la perfeccién: niega a su madre de quien be-
bié la “leche” (la potencia sensible) para situar en su lugar al
nombre de Cristo, su Padre “idealizado”. El “templo” de Gre-
gorio o el “corazén” de Agustin designan la “interioridad” en la
que se constituira el nuevo sujeto. Un sujeto que llevara al “don”
de Dios en su propio interior que, por tanto, podra hablar con
él, escuchar su Voz y obedecer enteramente a sus designios: “El
Espiritu Santo ha comenzado a habitar en vosotros. jQue no se

51 Agustin de Hipona. Confesiones. Traduccién de Agustin Ufa Judrez. Madrid: Tecnos,
2012. Libro III, cap. 4.

167

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

tenga que marchar! No lo excluyais de vuestros corazones”?,

Una fuerza exterior que habita y configura nuestro interior, he
ahi el “modelo subjetivo” que, segun Rozitchner, el cristianis-
mo latino lega a Occidente. Sin embargo, Agustin no sélo seria
quien inaugura tal “modelo subjetivo” sino también quien con-
suma lo que viene jugandose con Clemente, Gregorio y Didimo:
la santificacién radical de los hombres. Sera en la santificacién
donde el poder negativo de la desmaterializacion (Rozitchner)
sera el reverso del poder positivo de la glorificacién (Agamben)
que obedecen a un mismo y preciso mecanismo de subjetivacion.
Sera la santificacién el soporte propiamente teolégico del capi-
talismo moderno que la nueva teoria neoliberal no hara mas
que aceitar.

2. El espiritu neoliberal

2.1. Una reflexién en torno al dispositivo “santificante” que
dara curso al capitalismo no puede pasar por alto las grandes
transformaciones que experimenté la oikonomia cristiana. No
podemos obliterar el acontecimiento de la Reforma que abrira
el campo para el nuevo protestantismo. Debemos al memora-
ble trabajo de Max Weber La ética protestante y el espiritu del
capitalismo el haber conceptualizado el trayecto de tales trans-
formaciones y donde la cuestion de la “santificacién” constituira
la clave hermenéutica del naciente “ascetismo intra-mundano”.
Si con Lutero la divisién entre la fe y las obras habria dado
lugar a una “vida mistica sentimental” que fortalece el princi-
pio de la subjetividad al tiempo que rechaza la vida mundana,
con Calvino la opcién por una tesis de la predestinacién habria
dado lugar a un fortalecimiento de la “vida ascética mundana”.
“Sélo los elegidos tienen realmente la fides efficax, sélo ellos
son capaces de aumentar la gloria de Dios mediante obras que
son buenas realmente (no en apariencia), y esto en virtud de la

52 Agustin de Hipona. “Sermén 225, 4: BAC 447, 282”. En Pons, El espiritu santo en los
padres de la Iglesia, p.126.

168



La santificacion neoliberal

regeneratio y de la consiguiente sanctificatio de toda su vida”®?,
Viejos temas que ya se asomaban en los padres de la Iglesia (re-
generacion y santificacién), pero en un nuevo horizonte de senti-
do: el calvinismo no sélo introducira la santificacién en el campo
de las obras humanas sino que hara de éstas la fuerza “capaces
de aumentar la gloria de Dios”. El poder efectual del Espiritu
Santo comienza a funcionar méas alla de su antigua y catdlica
estructura trinitaria —aunque profundizando su estructura oi-
konémica— para inmanentizarse en la forma de una verdadera
ética del trabajo en la que se pondra en juego la sanctificatio de
toda la vida comun.

El propio Weber advierte que la ética calvinista se articula en
base a la idea de que “Dios ayuda a quien se ayuda a si mismo”
con lo cual surge la posibilidad de que el propio individuo pueda
administrar su salvacion. El calvinista afirma un “autocontrol
sistematico” puesto que en cada momento es interpelado por la
disyuntiva de si sera “elegido o reprobado”. La descripciéon we-
beriana ilustra al calvinista como si su vida practica fuera una
suerte de “apocaliptica econémica” en el sentido de que en cada
paso del individuo parece enfrentarse al Juicio Final. Segun
Weber la innovacién del calvinismo es que la “santificacién” no
pasa necesariamente por las “buenas obras” en particular (como
ocurria en el catolicismo), sino por la “santificacién de las obras
hecha sistema”. La ética se afirma como un plan o método para
la conduccion de la vida practica en un despliegue orientado a
“(...) aumentar la gloria de Dios en la tierra (...)”*%. De esta ma-
nera el “ascetismo intra-mundano” encuentra su emancipacion
mas alld de la tradicién catélica llevandose, sin embargo, con-
sigo al dispositivo oikondmico de la “santificacién” sobre el cual
se asentara la moderna figura del “profesional”®. Es clave, en

% Weber, Max. La ética protestante y el espiritu del capitalismo. Traducciéon de Luis
Legas Lacambra. Barcelona: Peninsula, 1998, p. 177.

5 Weber, La ética protestante y el espiritu del capitalismo, p. 178.

Weber, La ética protestante y el espiritu del capitalismo, p. 181.

% Weber, La ética protestante y el espiritu del capitalismo, p. 182.

Weber, La ética protestante y el espiritu del capitalismo, p. 258.

169

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

este sentido, matizar la tesis weberiana, en cuanto la disciplina
del nuevo “ascetismo intra-mundano” no sera para Calvino un
objetivo dltimo: “(...) sino un medio, el medio —escribe Marta
Garcia Alonso— para asegurar el cumplimiento de la Voluntad
de Dios”?8,

Weber concluye: “El “desencantamiento” del mundo, la eli-
minacién de la magia como medio de salvacién, no tuvo lugar
en la devocién catdlica con la misma coherencia que en la reli-
giosidad puritana (...)"°. Al desplazar la “devocién catdlica” a
la “religiosidad puritana” el protestantismo serd visto como un
“desencantamiento” que, sin embargo, llevara el precio de una
nueva santificacién. El propio Weber nos dice como es que la
“santificacién” que en el mundo catdlico funcionaba en relacion
a las obras particulares con el calvinismo se torna “sistema”. Es
mas, como es que dicho dispositivo no habria sufrido un simple
proceso de “desencantamiento” sino mas bien una nueva articu-
lacién en las practicas propiamente capitalistas. Practicas que
el calvinismo “santifica” en funcién de “asegurar el cumplimien-
to de la Voluntad de Dios”. A diferencia de la apuesta weberia-
na por el “desencantamiento” nos parece que el mismo proceso
descrito por el socidlogo atestigua mas un “reencantamiento”
que un “desencantamiento”, un desplazamiento que inscribe a
la antigua sanctificatio como soporte de la nueva racionalidad
capitalista. Asi, el “modelo subjetivo” dilucidado por Rozitchner
y el problema de la “gloria” abierto por Agamben encontraran
en la santificacién neoliberal al dispositivo subjetivante que no
sé6lo subsumiri el trabajo al capital, sino a la potencia sensible
en general.

2.2. Una de las derivas de la emancipacién del dispositivo
otkonémico de la “santificacion” sera la articulacién de lo que
hoy llamamos neoliberalismo, cuyo edificio se sostendra en el
principio de la “libertad”: “(...) libertad —escribe Elettra Stimi-

% Garcia Alonso, Marta. La teologia politica de Calvino. Barcelona: Anthropos, 2008, p.
259.
% Garcia Alonso, La teologia politica de Calvino, p. 180.

170



La santificacion neoliberal

1li— puede ser identificada como el operador principal de aque-
lla forma de poder que se identifica con la economia como plan
divino de gobierno del mundo y la historia”®. “Libertad” no de-
signa un término cualquiera sino el operador fundamental de
la oikonomia. Sin “libertad” no habra “plan divino de gobierno
del mundo”, sin “libertad” no podra desplegarse la anarquia de
la salvacion. “Libertad” sera, ante todo, el operador que aceita
el dispositivo oikondémico y constituira el principio escatologi-
co que impedira que el hombre sea prisionero de las fauces de
la politica. “Libertad” —que desde ahora escribiremos con ma-
yusculas para subrayar el ser un “operador’— no es un térmi-
no cualquiera sino el pilar fundamental del neoliberalismo: “Es
preciso demostrar —escribe Hayek— que la libertad no es mera-
mente un valor singular sino la fuente y condicién necesaria de
la mayoria de los valores morales”®. Para Hayek la Libertad se
identifica plenamente a la economia. No se presenta como un
valor entre otros sino como la condicion de todos los valores. Sin
embargo, no resulta ser un dato de la naturaleza sino un efecto
de la “evolucién social”:

Aunque la libertad no es un estado de naturaleza, sino
una creacién de la civilizacién, no surge de algo intencio-
nalmente. Las instituciones de la libertad, como todo lo
que ésta ha creado, no se establecieron porque los pue-

blos previeran los beneficios que traerian.®?

Es crucial para Hayek plantear que la libertad “no es un es-
tado de la naturaleza” sino un descubrimiento que constituyo a
la civilizacién occidental. Por eso “no surge intencionadamen-
te”. La historia de las civilizaciones se presenta como una evo-
lucién “social” que prescinde de un plan, intencién o conciencia
superior que pudiera haber disefiado de antemano su deriva. La

60 Stimilli, Il debito del vivente, p. 132.

61 Hayek, Friedrich. Los fundamentos de la libertad. Traduccién de José Vicente Torren-
te. Madrid: Unién Editorial, 2008, p. 25.

62 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 82.

171

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

historia de la civilizacién estd atravesada por la “seleccién” de
instrumentos y habitos de caracter “exitosos” que tienden a su
“aprendizaje e imitacién”.

La doctrina neoliberal que Hayek denomina “filosofia de la
libertad” se escombra como una teoria de la evolucién social en
que los hombres, exentos de “intencién”, van descubriendo los
instrumentos y habitos méas exitosos para su adaptacion. La
Libertad no remite a una “naturaleza humana” ni la historia
a una teleologia, sino a un conjunto de practicas de “ensayo y
error” que terminaron por descubrir a la “libertad” como uno de
los instrumentos més poderosos para prodigar el progreso entre
los hombres. La Libertad es la resultante de la evolucién social.
Una evolucién en que la Libertad funciona como el dispositivo
que inventa nuevas y mas “exitosas” estrategias de adaptacion
del hombre a los imponderables del medio ambiente.

Para Hayek no habria un plan racional dispuesto de ante-
mano sino una “evolucién social” movida por el ensayo y error.
Descubrié que la libertad —concebida como el campo de la inven-
ci6n— constituia la estrategia mas “exitosa” para la adaptacion
de los individuos y grupos humanos. La libertad fue un invento
humano, pero exento de intencién. Su aparicién no obedeci6 a
un plan pre-constituido, sino a un conjunto de estrategias de
ensayo y error que tuvieron lugar en la inmanencia de la his-
toria. En la falta de intenciéon de la evolucién social se juega
una concepcion muy precisa de la razén: “La razén humana no
puede predecir ni dar forma a su propio futuro. Sus progresos
consisten en encontrar donde estaba el error”®. Pero el limite de
la razén es que carece de cualquier posibilidad de “predicciéon”.
La razén es estrecha, finita, actia por “ensayo y error” antes
que por un plan pre-determinado.

La razon no alcanza a la libertad. Le da sus condiciones, ge-
nera su promocion, pero jamas su planificacion: “El progreso,
por su propia naturaleza, no admite planificacién” —dice Hayek.

6 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 68.

172



La santificacion neoliberal

“Progreso” y “planificacion” constituyen dos términos antinémi-
cos: “El uso de la razon apunta al control y a la prediccién. Sin
embargo, los procesos del progreso de la razén descansan en la
libertad y en la imprediccién de las acciones humanas”. La
antinomia constitutiva muestra la concepcién hayekiana de la
razoén: ésta se presenta como el lugar que favorece el “control”
y la “predicciéon”. En cambio la libertad (el “progreso”) se plan-
tea como la zona impredecible “de las acciones humanas”. En la
perspectiva hayekiana los progresos de la razén “descansan” en
la libertad: sélo lo impredecible de las acciones humanas hacen
posible el progreso de la razén. La razén por si misma resulta
mortal. Su autosuficiencia terminaria en su propio anquilosa-
miento e impediria el “progreso”: “No hay duda que el hombre
debe algunos de sus mayores éxitos en el pasado al hecho de
que no ha sido capaz de controlar la vida social’®. La “anar-
quia” de la oikonomia se actualiza en Hayek de manera radi-
cal: al no controlar la vida social, el despliegue de las “fuerzas
espontaneas” dan lugar al progreso. Porque la razén no es el
agente del progreso sino su efecto mas prominente: “Seria mas
correcto pensar en el progreso como un proceso de formacion y
modificacién del intelecto humano (...)”%. Que la razén descanse
en la libertad implica que la primera se constituird por efecto
de la “evolucion social” caracteristica del progreso. Si el progre-
so lleva consigo las fuerzas que hacen posible la generacién de
innovacién, creatividad e impredictibilidad es porque su motor
reside en la libertad y no en la razén. La razén es la comparsa
de la libertad, jamés su fundamento.

Sin embargo, que la razén encuentre en la libertad su limite
no implica que la posicién hayekiana sea anti-racionalista: “La
postura antirracionalista —plantea Hayek— aqui adoptada no
debe confundirse con el irracionalismo o cualquier invocacién
al misticismo. Lo que aqui se propugna no es una abdicacién

64 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 65.
% Tbid.
5 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 68.

173

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

de la razoén, sino un examen racional del campo donde la razén
se controla apropiadamente”®. No hay “abdicacién de la razén”
sino el establecimiento de una funcién especifica orientada al
“examen racional” de la propia razén. La razon se especifica
como “examinadora” de si. Una razén eminentemente “critica”
de corte kantiano que cambia el examen de las condiciones tras-
cendentales de la verdad. Lo denominaremos examen de las con-
diciones economicas de la libertad. La razon es necesaria para
Hayek sélo si se la exime del talante “francés” de una razoén
planificadora. La razén se torna necesaria no para planificar y
dirigir el progreso de la sociedad sino para garantizar que dicho
progreso sea posible. En otras palabras: la razén tiene por fun-
ci6n examinar las condiciones de la libertad y resguardar que
sus fuerzas espontaneas puedan desplegarse. S6lo de este modo
es capaz de promover al progreso. La razén se subordina a la
libertad como el Estado a la economia. No se trata de prescindir
ni de la razén ni del Estado, sino de supeditar sus funciones a la
promocion de la libertad como punto en que el misterio de la oi-
konomia (la imposibilidad humana de controlar su aparicién) se
identifica inmediatamente al ministerio (la posibilidad humana
de gestionar y emprender individualmente en el mundo).

La “filosofia de la libertad” se propone como via media en-
tre dos extremos de la razoén: racionalismo e irracionalismo.
La concepcidén “francesa” de razoéon orientada a la planificacién,
consumada en la experiencia soviética y la concepcién “mistica”
de la misma, caracteristica de la experiencia nacionalsocialista.
Ambas habrian terminado ahogando la libertad pues consuman
una deriva totalitaria. Ambas hunden cualquier perspectiva
posible del progreso. La apuesta hayekiana, tal como aquella
que sostenian los diferentes te6logos cristianos, podria definirse
como un “racionalismo débil” donde la formalidad de la razon
se supedita a la espontaneidad de la libertad. La razén debe
convivir con una excepcionalidad inmanente a su ejercicio. Debe
promoverla, desarrollar sus posibilidades. El “error” es todo

67 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 103.

174



La santificacion neoliberal

aquello que destruye el progreso y el “éxito” todo aquello que lo
potencia. La razon se erige en Hayek como una razoén orientada
al examen del “error” en funcién de favorecer el “éxito” en el que
se juega la libertad.

2.3. Para Hayek el término “libertad” es sinénimo de “orden”.
Premunido de la tradicion liberal que le antecede, Hayek define
la libertad como “ausencia de coaccién” para luego contrastarla
con la “libertad colectiva”, la “libertad interior” y la “libertad
como poder”. De la primera plantea que es posible que exista un
“pueblo libre” pero que no implica que sus hombres sean libres.
La libertad hayekiana es la libertad propia de los individuos
antes que de los pueblos. De la segunda plantea que constitu-
ye tan solo una libertad de tipo subjetivo. Se anuda como una
libertad de conciencia y remite al conocimiento que cada indivi-
duo tenga de un objeto o situacién determinada. Pero en virtud
de su caracter puramente gnoseolédgico, Hayek la califica como
insuficiente en tanto no apunte a una forma efectiva de hacer.
La tercera forma de libertad la concibe como “poder” hacer lo
que cada uno quiera. También constituye un error en tanto no
sélo se presenta como opuesta a la ley sino como despliegue de
los propios deseos. Hayek escribe: “La libertad en el sentido de
poder, es decir, de libertad politica, y la libertad interior no son
de la misma clase que la libertad individual (...)”%8,

La libertad hayekiana es “ausencia de coaccién” de caracter
“individual”. Las figuras de la libertad dejan entrever qué se-
ria la libertad: en primer lugar, seria “individual”. En segundo
lugar implicaria una determinada “accién”. En tercer lugar no
seria “opuesta” a la ley sino que coincidiria con ella. Tal como
plantea el epigrafe de Pericles al principio de Los fundamentos
de la libertad, la ley (como la razoén) se armoniza con la libertad
en la medida que es capaz de promoverla®. Si bien la libertad

6 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 42.

5 El epigrafe de Pericles citado por Hayek al principio de Los fundamentos de la libertad
(p. 19) dice asi: “;Cudl fue el camino seguido hasta alcanzar nuestra actual situacion;
cudl la forma de gobierno a cuyo calor crecié nuestra grandeza; cudles las costumbres
nacionales de las que surgié?...Si miramos a las leyes, veremos que proporcionan a

175

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

hayekiana es “individual” opera concretamente en funcién de la
consecucion del “éxito” como aquella realizacion de servicios que
favorecen a la sociedad. No se trata de la capacidad para reali-
zar tal o cual cosa, sino de su realizacién efectiva: “En una so-
ciedad libre no somos remunerados por nuestra habilidad, sino
por el uso correcto que hagamos de la misma (...)"™. El “éxito”
designa el “uso correcto” de la libertad. El término libertad de-
signa el emprendimiento individual, no simplemente el tener
la capacidad para realizar sino la realizacién misma de dicha
capacidad traducida en una accidén “exitosa”:

Con todo, no puede caber duda alguna de que el descu-
brimiento de un mejor uso de las cosas o de la propia
capacidad de uno es la mayor contribucién que un indi-
viduo puede hacer dentro de la sociedad, al bienestar de
sus semejantes, y que facilitando el maximo de oportu-
nidades para ello es como una sociedad libre llegara a
prosperar mas que otras. El uso afortunado de la capa-
cidad de empresa —y al descubrir el mejor uso de nues-
tra habilidad todos somos emprendedores— constituye la
actividad méas altamente recompensada en una sociedad
libre."™

La “capacidad de empresa” consuma el descubrimiento del
“mejor uso de las cosas o de la propia capacidad de uno” que se
presenta como el maximo bienestar a la sociedad.

Todos los hombres que viven en una “sociedad libre” son “em-
prendedores” porque hacen mejor uso de su capacidad y ponen

todos igual justicia en los litigios...La libertad de que disfrutamos en la esfera ptblica
se extiende también a la vida ordinaria... Sin embargo, esas facilidades en las relacio-
nes privadas no nos convierten en ciudadanos sin ley. La principal salvaguarda contra
tal temor radica en obedecer a los magistrados y a las leyes —sobre todo en orden a la
proteccion de los ofendidos—, tanto si se hallan recopiladas como si pertenecen a ese c6-
digo que, aun cuando no ha sido escrito, no se puede infringir sin incurrir en flagrante
infamia”. El texto es aqui clave: para Hayek, via Pericles, no sélo se trata de mostrar
que la tradicién occidental remite a la salvaguarda de la libertad, sino que no puede
comprenderse sino como respeto a la ley, a un orden especifico.

0 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 117.

" Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 117.

176



La santificacion neoliberal

en juego su libertad a pesar del riesgo que comporta. Los indivi-
duos que se arriesguen a la libertad de empresa benefician con-
junto de la sociedad. Pero s6lo cada individuos es responsable de
sus éxitos o fracasos, no la sociedad. La sociedad podra generar
las condiciones para su emprendimiento, pero jamas obligarles
en esa direccion. Al ser responsables de sus éxitos y fracasos
los emprendedores constituyen la “vanguardia” de la sociedad.
Precisamente aqui es donde Hayek no hace mas que invertir el
argumento central de la tradicién marxista:

La afirmacién de que en cualquier fase del progreso los
ricos, mediante la experimentacién de nuevos estilos de
vida todavia inaccesibles para los pobres realizan un
servicio necesario sin el cual el progreso de estos ultimos
seria mucho maés lento, se les antojara a algunos un ar-
gumento de cinica apologética traida por los pelos. Sin
embargo, una pequena reflexién mostrara que es plena-
mente valido y que una sociedad socialista esta obligada
a este respecto, a imitar a la sociedad libre.”

Los emprendedores, es decir, los “ricos [convertidos] en la
“vanguardia” que impulsan al resto de la sociedad en la medi-
da que sélo ellos se han arriesgado a experimentar con “nuevos
estilos de vida” y a emprender nuevos proyectos econémicos. Es
clave la inversién del argumento marxista: si para el marxismo
el proletariado es el “motor” de la historia, Hayek lo invierte e
identifica en la figura de los emprendedores. En el contexto de
una sociedad libre los emprendedores se identifican con los ri-
cos, el nuevo “motor” de la historia.

La vanguardia son los emprendedores porque sélo ellos ha-
rian un “uso correcto” de la libertad alcanzando el “éxito”. Es
decir, la forma secularizada de la salvacién del alma. El neo-
liberalismo hayekiano se presenta como una suerte de “aristo-
cratismo econdmico”: no es la virtud politica la que determina

2 Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 73.

177

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

la posicion dominante en la sociedad sino la virtud econdomica
donde se juega la libertad de emprendimiento. Un “aristocratis-
mo econémico” en que los “mejores” coinciden con quienes han
sido exitosos en sus empresas individuales. Por eso la libertad
individual es tal sélo si se realiza en los hechos, sélo s1 los hom-
bres efectivamente arriesgan su capital y son emprendedores.
En cuanto “aristocratismo econémico” es clave que el progreso
requiera de la existencia de la desigualdad. Una desigualdad
de facto pero no de iure, pues el Estado —en cuanto razén— debe
promover las condiciones para que eventualmente todos los
hombres sean capaces de emprender. La nocién “competencia”
se afirma como el verdadero motor de la historia (como inver-
si6n de la “lucha de clases” presente en el marxismo), el lugar
en que se reactualiza la santificacién que configura a la sociedad
necesaria y econémicamente desigual™. La desigualdad no pue-
de ser entendida aqui como una anomalia a la teoria neoliberal,
sino el quid de su despliegue.

Pero si hay un problema clave con el que se identifica la li-
bertad es con la nocién de orden. La libertad designa orden (y
“orden” no es mas “economia”). Hayek retoma el “orden espon-
taneo” propuesto por el fisico Michael Polanyi. Para Polanyi el
orden es “espontdneo” cuando tiene un caracter “policéntrico”
en que los individuos se adaptan mutuamente entre si sin ne-
cesidad de un poder exterior que lo organice. Para Hayek la
sociedad libre constituiria la figura perfecta de dicho orden:
“Todo orden, que envuelve la adecuacién a circunstancias cuyo
conocimiento estd disperso entre muchos individuos, no puede
establecerse mediante una direccién central. Solamente puede
surgir del mutuo ajuste de los elementos y su respuesta a los su-
cesos que actuan inmediatamente sobre ellos”™. La afirmacién
ontologica de Hayek resulta clave. En primer lugar, garantiza
la existencia de un orden de los individuos que opera de mane-
ra “espontanea”, exento de cualquier “direccién central”. En se-

7 Laval, Cristian; Dardot, Pierre. La nueva razén del mundo. Ensayo sobre la sociedad
neoliberal. Barcelona: Gedisa, 2013.
™ Hayek, Los fundamentos de la libertad, p. 211.

178



La santificacion neoliberal

gundo lugar, dicho orden se articula en razén de la consecucién
de objetivos alcanzados por cada individuo. En este proceso el
orden experimenta una serie de ajustes que operan de manera
inmanente al propio proceso. En tercer lugar, el “mutuo ajuste”
configura la presencia de un orden econdémico, antes que legal,
libre antes que puramente racional. Ni la ley ni la razén estan
ausentes en dicho proceso, pero deben “crear las condiciones”
para el surgimiento de la libertad y de ningin modo dirigirla.
El “orden” es ontolégicamente libre en la medida que remite al
policentrismo de las “fuerzas espontaneas” antes que al centra-
lismo de una planificacién. El efecto de la libertad es el orden
espontaneo. Un orden diverso respecto del orden estatal y que
opera mas alla de una regulacién interna. Un orden como tal
implicara una inmanencia que gobierna silenciosamente y que
impulsa a la historia a un continuo progreso. El “orden espon-
taneo” es también la espontaneidad del orden en que la libertad
individual se despliega en su capacidad de emprendimiento.

2.4. La relaciéon entre razén y libertad le permite a Hayek
actualizar el dispositivo de la santificacién ahora como una ar-
ticulacion “intra-mundana” en que el hombre debe identificarse
con la forma empresa y actuar pragmaticamente en virtud del
éxito intra-mundano. Para Hayek libertad es “orden”. Un “or-
den” que est4 exento de un télos especifico y que prescindiendo
de una planificacién rigida podia ser calificado de “espontaneo”
recurriendo a la nomenclatura de Polanyi. Libertad designa el
movimiento de la otkonomia, el lugar en que coincide el misterio
con su ministerio, su incognoscibilidad racional con su eficacia
mundana. La libertad ser4 el operador de la santificacién neoli-
beral, el lugar de su ensamble y despliegue.

“Libertad —escribe Milton Friedmann— significa diversidad,
pero también movilidad. Conserva la posibilidad de que los
desgraciados de hoy sean los privilegiados de manana y, en el
curso del proceso, capacita a casi todos, de arriba a abajo, para
llevar una vida mas plena y rica”’™. Los desdichados de ayer po-

> Friedman, Milton y Rose Friedman. Libertad de elegir. Traduccién de Carlos Rocha
Pujol. Barcelona: Grijalbo, 1980, pp. 209-210.

179

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

dran ser los afortunados de mafiana si se subjetivan en el nuevo
dispositivo santificante proveido por la Libertad. Ya no seri el
cielo, sino el éxito. Ya no serd el mas alla, sera el capital. La
Libertad es el nombre contemporaneo para el viejo dispositivo
“santificante” de la otkonomia.

Que los hombres puedan llevar una “vida mas plena y rica”
una vez tocados por la fuerza de la libertad muestra el carac-
ter santificante de un operador que subjetiva a los hombres en
virtud de la oikonomia. Los “perfecciona” bajo el nuevo registro
econdmico del éxito o el fracaso, del cielo o el infierno. En cada
accion, en cada eleccién se juega un “juicio final” abreviado y
enteramente individualista. El “juicio final” acontecido en cada
decisién econémica muestra que el neoliberalismo es una ver-
dadera apocaliptica econémica que a cada instante decide si los
hombres ingresan al cielo del “éxito” o seran condenados al “fra-
caso” del infierno. El paraiso o el infierno, el éxito o el fracaso,
constituyen la misma matriz apocaliptica cristiana.

Cuando el éxito y el fracaso se identifican con las figuras de
la economia y la politica la economia lleva al éxito (como la oi-
konomia conducia a la salvacién), la politica al fracaso (como
coaccionaba la ley mosaica previo al mensaje cristiano), el mer-
cado es bueno, el Estado es malo. El neoliberalismo —como todo
buen cristianismo— no es mas que un platonismo “para el pue-
blo” cuya funcién consiste en salvar el alma (Libertad, oikono-
mia, Mercado) del cuerpo (Razon, Ley mosaica, Estado) en fun-
cién de un “buen gobierno”. La ascética neoliberal constituira
un conjunto de practicas orientadas a la salvacion del alma, a
“santificar” a los hombres en virtud de la economia. En estos
términos, el neoliberalismo sigue siendo una doctrina pastoral,
una modalidad precisa de “santificacién” bajo la forma del em-
prendimiento.

2.6. Nuestra indagacion ha intentado complementar los de-
sarrollos de Rozitchner y Agamben. Sugerimos que la desmate-
rializacién-glorificacién articulada por la oikonomia cristiana se
entrama con fuerza en el dispositivo de la santificacion.

Vimos como el discurso neoliberal sigue siendo teolégico. Se

180



La santificacion neoliberal

radicaliza en una suerte de gnosticismo donde la oikonomia del
Hijo se divide en Alma y Cuerpo, Mercado y Estado, Libertad
y Razén. Esa Libertad orienta el programa neoliberal. El neo-
liberalismo es un nuevo pastorado orientado a la salvacién del
alma. Un pastorado afincado en la figura del Hijo: radicalizado
por el catolicismo romano después de la querella del Filioque,
profundizado con la aparicién de la economia politica moderna y
consumado con el discurso neoliberal contemporaneo.

El programa neoliberal hace de la “democracia” su misién
en la tierra y guia a los hombres para la salvacién de sus al-
mas. Para ello, requiere de un dispositivo subjetivante como
la santificacién que desmaterialice a la potencia sensible y la
glorifique a través de la infinita liturgia (“sin tregua ni descan-
s0”) desplegada por el capitalismo™. El “éxito” o el “fracaso” de
cada empresa, designan los términos en los que se desenvuelve
la nueva apocaliptica a la que los hombres deben enfrentar a
cada instante y sobre cuya situacién carecen constitutivamente
del control, puesto que la razén encuentra su limite en la anar-
quia de la libertad. Salvar el alma signfica hacer de los hombres
“santos” guiarlos hacia el “éxito”.

Del neoliberalismo o, si se quiere, de la “democracia” como
su orden privilegiado, es posible decir que constituye el ultimo
estadio de la cristiandad o, si se quiere, un cristianismo para el
pueblo™. Un estadio que profundiza la matriz pastoral y su vo-
cacion individualizante, mantiene la captura sobre la potencia
sensible en la subjetivacion promovida por las (viejas) nuevas
formas de santificacién. Se trata de atender al dispositivo san-
tificante como parte de la trama de la desmaterializacién-glori-
ficacién, la forma de subjetivacién propiamente neoliberal. La
“santificacién” constituye un dispositivo performativo que no
s6lo ejerce un poder negativo que desmaterializa a la potencia
sensible (Rozitchner), sino también un poder positivo que glori-

6 Benjamin, Walter. Capitalismo come religione. Traduccién de Carlo Salzani. Genova:
I1 Melangolo, 2013.
7" Ver: Massad, Islam in Liberalism.

181

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

fica y “eleva” a las criaturas a su dimensién espiritual (Agam-
ben) subjetivando a los hombres en base a la forma empresa.
Cada hombre sera su propia empresa, y cada empresa podra ser
un hombre en particular. Si, tal como ha mostrado Foucault y
han recalcado Laval y Dardot, el neoliberalismo pone en juego
“la forma de nuestra existencia” es precisamente porque, actua-
lizando al dispositivo cristiano de la santificacién, produce una
nueva subjetividad™. Cada hombre sera subjetivado en la forma
empresa guiando sus acciones hacia el “éxito” para consumar la
salvacién individual o, lo que es igual, para subjetivarse como
capital.

78 Laval y Dardot, La nueva razén del mundo, p. 14.

182



La santificacion neoliberal

Bibliografia

Agamben, Giorgio. El reino y la gloria. Una genealogia teoldgica de la
economiay del gobierno. Traduccién de Flavia Costa, Edgardo Castro
y Maria Mercedes Ruvituso. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2007.
—. “El miedo para aceptarlo todo”. En: https://artilleriainmanente.
noblogs.org/post/2016/05/26/giorgio-agamben-en-entrevista-con-
lobs-el-miedo-prepara-para-aceptarlo-todo-17-de-septiembre-
de-2015/ [Agosto 2016]

Agustin de Hipona. La ciudad de Dios. México: Porraa, 1996.
—. Confesiones. Traduccién de Agustin Una Juarez. Madrid: Tecnos,
2012.

Ayubi, Nazih. Islam politico. Teorias, tradicién y rupturas. Traduccién de
Ana Herrera Barcelona: Bellaterra, 1996.

Benjamin, Walter. Capitalismo come religione. Traduccién de Carlo
Salzani. Genova: I1 Melangolo, 2013.

Benslama, Fetih. Psychoanalysis and the Challenge of Islam. Minneapolis:
University of Minnesota Press, 2009.

Clemente de Alejandria. El pedagogo. Traduccién de Joan Sariol Diaz.
Madrid: Gredos, 1998.

Coccia, Emanuele. La vida sensible. Traduccién de Maria Teresa D’Meza.
Buenos Aires: Marea, 2010.

Congar, Yves. El espiritu santo. Traduccién de Aberlardo Martinez de
Lapera. Barcelona: Herder, 1983.

Didimo el ciego. Tratado sobre el espiritu santo. Traduccion de Carmelo
Granado. Madrid: Ciudad Nueva, 1997.

Dussel, Enrique. Hipdétesis para una historia de la Iglesia en América
Latina. Barcelona: Estela-Iepal, 1967.

Friedman, Milton y Rose Friedman. Libertad de elegir. Traduccién de Carlos
Rocha Pujol. Barcelona: Grijalbo, 1980.

Garcia Alonso, Marta. La teologia politica de Calvino. Barcelona: Anthropos,
2008.

183

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Rodrigo Karmy Bolton

Ghalioum, Burham. Islam y politica. Las traiciones de la modernidad.
Traduccién de Mari Carmen Dofate. Barcelona: Bellaterra, 1999.

Gregorio Nacianceno. Cinco discursos teolégicos. Traduccion de José Ramoén
Diaz Sanchez-Cid. Madrid: Ciudad Nueva, 2012.

Hayek, Friedrich. Los fundamentos de la libertad. Traduccion de José
Vicente Torrente. Madrid: Unién Editorial, 2008.

Hallaq, Wael. The Impossible State. Islam, Politics, and Modernity’s Moral
Predicament. New York: Columbia University Press, 2013.

Karmy, Rodrigo. Politicas de la ex-carnacion. Para una genealogia teologica
de la biopolitica. Buenos Aires: UNIPE, 2014.

Laval, Christian; Dardot Pierre. La nueva razén del mundo. Ensayo sobre la
sociedad neoliberal. Barcelona: Gedisa, 2013.

Luduena, Fabian. La comunidad de los espectros 1. Antropotecnia. Buenos
Aires: Mifio y Davila, 2010.
—. “Poder pneumatico. Una reconsideracion del problema teoldgico-
politico”. Revista Pléyade no 8, Julio-Diciembre 2011, pp. 153-170.

Massad, Joseph. Islam in Liberalism. Chicago: Chicago University Press,
2014.

Moltmann, Jurgen. El espiritu santo y la teologia de la vida. Traduccién de
José Maria Garrido Luceno. Salamanca: Sigueme, 1997.

Nietzsche, Friedrich. Mds alld del bien y el mal. En Nietzsche II. Madrid:
Gredos, 2009, pp. 383-579.

Peterson, Erik. El monoteismo como problema politico. Traduccién de
Agustin Andreu. Madrid: Trotta, 1999.

Pons, Guillermo (ed.). El espiritu santo en los padres de la Iglesia. Madrid:
Ciudad Nueva, 1998.

Rozitchner, Leon. La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo. En torno a
Las Confesiones de San Agustin. Buenos Aires: Losada, 1997.

Schmitt, Carl. Teologia politica. Traduccién de Francisco Javier Conde y
Jorge Navarro Pérez. Madrid: Trotta, 2009.

Stimilli, Elletra. Il debito del vivente. Ascesi e capitalismo. Salerno:
Quodlibet, 2011.

184



La santificacion neoliberal

Origenes. Comentario al cantar de los cantares. Traduccién de
ArgimiroVelasco Delgado. Madrid: Ciudad Nueva, 2007.

Tomas de Aquino. Suma teoldgica de Santo Tomas de Aquino 1. Traducciéon
de Francisco Barbado Viejo. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos,
2010.

Weber, Max. La ética protestante y el espiritu del capitalismo. Traduccion de
Luis Legas Lacambra. Barcelona: Peninsula, 1998.

Williams, Rowan. Arrio: herejia y tradicion. Traduccion de Francisco .
Molina. Salamanca: Sigueme, 2010.

185

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII






colaboracion






Lefebvre sin Heidegger:
El “Heideggerianismo de izquierda”
qua contradictio in adiecto”

Geoffrey Waite

Cornell University

Trad. Rodrigo Andrés Zamorano

Para Ayca Cubukcu

Es la magia y la metafisica del excremento
Henri Lefebvre, 1946'

Heidegger es el mds profundo filésofo moderno
Henri Lefebvre, 19802

Estoy cansado de Nietzsche y cagado de miedo de Heidegger
Louis Althusser, 1984°

Exhibiendo lineas demarcatorias

Torciendo y desviando una técnica de la fenomenologia,
exhibiré una tendencia hegemonica en los estudios contempo-
raneos sobre Lefebvre: la promocién del heideggerianismo de

* “Lefebvre without Heidegger: ‘Left-Heideggerianism’ qua contradictio in adiecto”. En:
Goonewardena, Kanishka, Stefan Kipfer, Richard Milgrom y Christian Schmid (Ed.).
Space, Difference, Everyday Life. Reading Henri Lefebure. New York: Routledge, 2008,
pp. 94-114. Todas las traducciones son mias, a menos que se indique lo contrario [t.].

1 Lefebvre, Henri. L'existentialisme. Paris: Anthropos, 2001 2a ed. [1946], p. 63. [trad.

esp.: El existencialismo. Traduccién de Ana Ostrovsky. Buenos Aires: Lautaro, 1948,

p. 86]. El blanco de Lefebvre es Heidegger tras Sartre.

Lefebvre, Henri. Une pensée devenue monde: faut-il abandoner Marx? Paris: Fayard,

1980, p. 40.

3 Althusser, Louis. Sur la philosophie. Paris: Gallimard, 1994, p. 111 n.1.

189

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

izquierda* (los articuladores de Lefebvre con el nietzscheanis-
mo de izquierda no parecen estar comprometidos con su propia
Iniciativa)®. Mi objetivo es deconstruir y destruir este proyecto
en la medida en que mi capacidad para Gelassenheit (dejar-ser)
lo permita. Adhiriendo a un principio fundamental del leninis-
mo, estableceré lineas demarcatorias entre “heideggerianismo”
e “izquierda” en un eje, y entre Lefebvre y el heideggerianismo
de izquierda en otro: el punto de mira de mi arma® Mi blan-
co nominal es la combinacién del anti-pensamiento (por el lado
de Heidegger) con el anti-comunismo (por el lado de la posibili-
dad imposible del comunismo), que es un heideggerianismo de
1zquierda que peca de irreflexién anticomunista. Mi principal
blanco es tradicionalmente comunista: “la cosa en si” que son el
Estado y el capitalismo’.

Lefebvre fue un lector a veces avido, pero méas bien mediocre
y desprolijo de Heidegger. Lefebvre no necesité ser un lector

4 “Exhibicién” traduce el aleman Aufweisen y el griego arodei&is (indicacién), mediante
lo cual lo implicito se vuelve explicito, lo tacito dicho, lo inconsciente consciente y lo
esotérico mas exotérico. Aufweisen se opone a Beweisen (prueba), la que segin Max
Scheler es “monistica-metafisica”. Heidegger nunca prueba, exhibe.

5 El Nietzsche de Andy Merrifield en “Lefebvre, Anti-Logos and Nietzsche: An Alterna-
tive Reading of The Production of Space”. Antipode 27, no. 3, 1995, pp. 294-303, esta
ausente casi del todo en su MetroMarxism: A Marxist Tale of the City. New York:
Routledge, 2002. Y apenas resurge en Henri Lefebvre: A Critical Introduction. New
York: Routledge, 2006.

6 Si uno prefiere una metafora pacifica, la mia es una “visién de paralaje” opuesta a
una “ilusién trascendental” (Kant) de que “izquierda” y “heideggerianismo” sean mu-
tuamente traducibles. Véase Zizek, Slavoj. The Parallax View. Cambridge: The MIT
Press, 2006, pp. 3-4. [trad. esp.: Vision de paralaje. Traduccién de Marcos Mayer Bue-
nos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2006].

7 El capital: “nihilista en su forma extensiva, una vez el mercado ha devenido global; ni-
hilista en su fetichizacién del formalismo de la comunicacién; y nihilista en su extrema
pobreza politica, es decir, en la ausencia de cualquier proyecto otro que su propia per-
petuacién: la perpetuacién de la hegemonia para los estadounidenses y del vasallaje,
hecho tan confortable como es posible, para los otros”; el comunismo: “la subjetividad
de la emancipacién transtemporal”. Badiou, Alain. Infinite Thought: Truth and the Re-
turn to Philosophy. Traduccién y edicién de Oliver Feltham y Justin Clemens. London:
Continuum, 2003, p. 98, 120. El capitalismo: “una cierta fuerza que regula a la huma-
nidad més alla de su intencionalidad, una fuerza que divide y recombina a los seres
humanos. Es una entidad religiosa-genérica”; el comunismo: no “una idea constitutiva;
a saber, ‘un ideal al cual [la realidad] tendra que ajustarse’, sino una idée regulativa;
a saber, un ideal que constantemente ofrece el fundamento para criticar la realidad”.
Karatani, Kojin. Transcritique: On Kant and Marx. Traducciéon de Sabu Kohso. Cam-
bridge: The MIT Press, 2003, p. 5y 217. Al Estado se le opone el (en) pensar.

190



Lefebvre sin Heidegger

cuidadoso para extraer apropiaciones productivas (Heidegger
no fue el menos importante), ya que adhiri6 a aquella linea de
lectura dominante en nuestra época que dicta que uno no pue-
de, no necesita o no deberia entender a los autores tal como ellos
se entienden a si mismos, a pesar de que dicho entendimiento
debe incluir lo que los autores dejan sin decir. De esta manera,
Lefebvre podria, sin mayor problema, haber prescindido de Hei-
degger —quizas su “envés oscuro e inherente’®—, pero le resulté
imposible. Los estudios sobre Lefebvre podrian reconocer esta
incapacidad y prescindir de Heidegger hasta que puedan leerlo.
Mientras tanto, Lefebvre no deberia ser utilizado para promo-
ver el heideggerianismo de izquierda como lo estan haciendo
historiadores intelectuales y gebdgrafos radicales (o antipodes)
de la izquierda liberal en una variante académica nada particu-
lar del “capital-parlamentarismo” que el marxismo debe comba-
tir por no ser ni marxista ni comunista®. Simultdneamente, su
l6gica es no-filoséfica 0 més bien no-pensante en la medida en
que el auténtico cuestionamiento y pensar se oponen a la filoso-
fia, y viceversa'®. Dado que la promocién del heideggerianismo
de izquierda es parte de un sistema sofocante como la maleza,
que es anti-comunista y anti-pensamiento, la tarea de pensado-
res y comunistas —que no son necesariamente lo mismo— es ex-
hibir este rizoma y erradicarlo. “La hermenéutica, pues, cumple
su tarea sélo a través de la destruccion” !, y nuestra tarea como
comunistas es “destruir” la “maquina burocratica-militar” del
Estado y el capitalismo'2. Esto con el fin de crear.

§  Bosteels, Bruno. “Badiou without Zizek”. Polygraph no 17, 2005, pp. 221-44; p. 221.

9 Véase Quotations from Chairman Mao Tsetung. Peking: Foreign Languages, 1966, p.
243, p. 261.

10 Véase Heidegger, Martin. Vortrdage und Aufsdtze. Stuttgart: Neske, 1954, p. 125. En
adelante HVA. [trad. esp.: Conferencias y articulos. Traduccién de Eustaquio Barjau.
Barcelona: Ediciones del Serbal, 2001].

1 Heidegger, Martin. “Phidnomenologische Interpretationen zu Aristoteles”. Dil-
they-Jahrbuch no. 6, 1989 [1922], pp. 236-69; p. 249. [trad. esp.: Interpretaciones fe-
nomenoldgicas sobre Aristételes (Indicacion de la situacion hermenéutica) [Informe
Natorp]. Ed. y trad. de Jests Adrian Escudero. Madrid: Trotta, 2002, p. 51].

12 Karl Marx a Ludwig Kugelmann, Abril 12, 1871. En: Marx y Engels. Writings on the
Paris Commune. Ed. H. Draper. New York: Monthly Review, 1971, p. 221. [trad. esp.:
“Carta a Kugelmann”. En: La comuna de Paris. Madrid: Akal, 2014, pp. 103-06, p. 103].

191

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

A lo anterior se suman dos problemas relacionados pero dis-
tintos: la postura del filésofo marxista Lefebvre sobre Heidegger
comparada con la postura de Heidegger sobre el marxismo y la
filosofia; y, por otro lado, la estructura del heideggerianismo de
izquierda independiente de la referencia a Lefebvre, dado que
este proyecto precede y excede su trabajo de forma considerable.

Heideggerianos de izquierda ahora y entonces

El primer heideggeriano de izquierda fue Kiyoshi Miki (1897-
1945), antes de la publicacién de Ser y Tiempo'® en 1927. Se tra-
ta de uno de varios filésofos japoneses, todos contemporaneos
de Lefebvre (1901-1991), quienes en la década de 1920 leyeron
a Heidegger (1889-1976) o estudiaron con él —no eran todos
marxistas, ni tampoco todos eran marxistas heideggerianos. (El
mas importante en este grupo fue Tosaka Jun [1900-1945], con
su tesis —décadas antes de Lefebvre— de que “el pensamiento se
ha cotidianizado” y de que “la cotidianidad era una categoria fi-
loséfica que necesitaba inmediata atencién”)!*. A ellos les siguie-
ron Marcuse en Alemania (1928) y Kojeve en Francia (1931)%.
Han habido muchos heideggerianos de izquierda, si bien ésta
raramente es una auto designacion, con la excepcion de Sloter-
dijk (en la década de 1980)!. Entre los heideggerianos de dere-
cha se cuenta Nolte, con su tesis refrescantemente candida de

13 Véase Yuasa, Yasuo. “The Encounter of Modern Japanese Philosophy with Heideg-

ger”. En: Parkes, Graham (Ed.). Heidegger and Asian Thought. Honolulu: University
of Hawaii Press, 1987, pp. 155-74.

4 Harootunian, Harry. Overcome by Modernity: History, Culture, and Community in
Interwar Japan. Princeton: Princeton University Press, 2000, p. 118. Los escritores
japoneses estan ausentes del texto de Roberts, John. “Philosophizing the Everyday:
The Philosophy of Praxis and the Fate of Cultural Studies”. Radical Philosophy no.
98, November/December, 1999, pp. 16-29. El mejor didlogo entre Heidegger y Lefebvre
sobre la cotidianidad se encuentra en Osborne, Peter. The Politics of Time: Modernity
and Avant-Garde. London: Verso, 1995.

15 Véase Kojeve, Alexandre. L'athéisme. Ed. con traduccién revisada de Laurent Bibard.
Paris: Gallimard, 1998 [1931]. Para el primer intento en Europa de apropiarse del
concepto heideggeriano de Welt (véase pp. 106-10 y 126-30).

16 Véase Sloterdijk, Peter. Critique of Cynical Reason. Traduccién de Michael Eldred.
Minneapolis: University of Minnesota Press, 1987 [1983], p. 209. [trad. esp.: Critica de
la razén cinica. Traduccién de Miguel Angel Vega Cernuda. Madrid: Siruela, 2003].

192



Lefebvre sin Heidegger

que “[e]n la medida en que opuso resistencia a la ‘gran tentativa
de solucién [comunista]’, Heidegger (como tantos otros) hizo lo
correcto desde la perspectiva de la historiografia”, y de que “su
compromiso con la ‘solucién menor’ [Nazi]... desde luego no le
hizo incurrir de antemano en un error historiografico”’. El més
importante de los recientemente ungidos heideggerianos de iz-
quierda es Badiou, ya que comparte con Heidegger una resuelta
concepcion post (no anti) fundacionalista del pensamiento-y-ac-
cién gracias a su concepcion sobre la contingencia y lo aleato-
rio (“hay”: es gibt, il y a; “el mundo mundea”: es weltet, monde
mondanise) y el “acontecimiento” (Ereignis, événement)!®. Ba-
diou correctamente rechaza esta interpelacién, pero ésta tiene
una influencia conceptual que no puede identificarse en c6mo
los adiestradores de Lefebvre lo estan adiestrando en el cuadri-
latero del heideggerianismo de izquierda, esencialmente porque
ni la contingencia ni lo aleatorio son problemas operativos para
Lefebvre.

Heidegger tiende a reducir a Marx al joven coautor (hegelia-
no o feuerbachiano) de la Tesis XI: “Los filosofos se han limitado

17 Nolte, Ernst. Martin Heidegger: Politik und Geschichte im Leben und Denken. Berlin:
Propyléden, 1992, p. 296. [trad. esp.: Heidegger: politica e historia en su vida y pensa-
miento. Traduccién de Elisa Lucena. Madrid: Tecnos, 1998].

18 Véase Marchart, Oliver. “Nothing but a Truth: Alain Badiou’s ‘Philosophy of Politics’
and the Left-Heideggerians”. Polygraph no. 17, 2005, pp. 105-25. En su (falsa) defini-
cién, los heideggerianos de izquierda constituyen un grupo “unido por un particular
‘aire de familia’: el empleo de la diferencia conceptual entre la politica y lo politico, o
entre ‘la politique’ y ‘le politique’: una herencia politica... de la diferencia ontoldgica
de Heidegger” (105). El refrito “trialéctico” de la misma diferencia realizado por Lefeb-
vre (que no tiene nada importante que ver con Badiou) se expresa mas concisamente
en Le retour de la dialectique: 12 mots clef pour le monde moderne. Paris: Messidor,
1986, p. 17. Lefebvre adhirié por completo a la distincién relacionada entre “teoria” y
“practica” que Heidegger rechaza, por lo que dicha diferencia no deberia ser utilizada
para explicar como el francés pasa por alto lo que considera “regresivo” en Heidegger
en favor de lo “progresivo”, contrariamente a lo que Stuart Elden reitera de manera
incansable. Véase: Elden, Stuart. “Between Marx and Heidegger: Politics, Philosophy
and Lefebvre’s The Production of Space”. Antipode 36, no. 1, 2004, pp. 86-105; p. 86.
Incluido en su libro Understanding Henri Lefebvre: Theory and the Possible. London:
Continuum, 2006, p. 241, y en “Introduction [to Marxism and Philosophy]”, Lefebvre,
Henri. Key Writings. Ed. S. Elden, E. Lebas, y E. Kofman. London: Continuum, 2003,
pp. 3-5; p. 4. En adelante SEBMH, SEUHL, y LKW, respectivamente. Véase también
Elden, Stuart. Mapping the Present: Heidegger, Foucault and the Project of a Spatial
History. London: Continuum, 2001, pp. 74-5.

193

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

a interpretar el mundo de distintos modos; de lo que se trata es
de transformarlo”®. Luchando por su propio antihumanismo,
Heidegger ignora al Marx maduro (Notas sobre Wagner) y adop-
ta al Marx humanista representado por Marcuse, su estudiante,
cuya primera publicacién, “Contribuciones para una fenomeno-
logia del materialismo histérico” (1928), afirma que Ser y tiempo
“marca un punto de inflexion en la historia de la filosofia: el mo-
mento en que la filosofia burguesa se disuelve desde el interior
y abre el camino para una nueva ciencia ‘concreta’”, agregan-
do que “a cada Dasein concreto-histdrico pertenece un ‘espacio
vital’ [‘Lebensraum’] concreto-historico”?® —éste tltimo un mal-
hadado término que Marcuse concibe como critica constructi-
va. Es asi como el primer heideggeriano de izquierda europeo
importante fue fundamental para empujar a su maestro —sin
saberlo, pero enérgicamente— hacia compromisos politicos que
el estudiante pronto veria como opuestos, letales de hecho, a los
suyos (las revoluciones producen contrarrevoluciones, los hei-
deggerianos de izquierda producen heideggerianos de derecha y
viceversa). Esto ocurrié antes de que Lefebvre leyera por prime-
ra vez a Heidegger en 1930, s6lo para descartarlo como nihilista
y quietista?'. Ese mismo afio, Benjamin urde junto a Brecht su
plan de “hacer pedazos a Heidegger”, el que inmediatamente se
viene al suelo?. Desde el comienzo, el heideggerianismo de iz-

19 Entre las criticas de Heidegger de la Tesis XI se cuenta una entrevista televisiva de
1969. Véase Heidegger, Martin. Gesamtausgabe. Frankfurt am Main: Klostermann,
2000, Vol. 16, p. 703. Esta coleccién de “caminos-no obras” se encuentra en elabora-
cién, con la participacién de distintos editores. En adelante HGA.

Marcuse, Herbert. “Beitrége zu einer Phéanomenologie des Historischen Materialis-

mus”. En: Schriften. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1978 [1928], Vol. 1, pp. 347-406,

p. 358.

Véase Lefebvre, Henri. En: Kostas Axelos (con Jean Beaufret, Frangois Chatelet, y

Henri Lefebvre), “Karl Marx et Heidegger”. Arguments d’une recherché. Paris: Minuit,

1969 [1959], pp. 93-105; p. 96. En adelante KMH. [trad. esp.: “Karl Marx y Heidegger”.

En: Kostas Axelos, Argumentos para una investigacién. Traducciéon de Carlos Manza-

no. Madrid: Fundamentos, 1973, pp. 105-120].

2 Walter Benjamin a Gershom Scholem, 25 de septiembre de 1930. En: Benjamin, Wal-
ter. Briefwechsel 1933-1940. Ed. G. Scholem y T. W. Adorno. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1966, Vol. 2, p. 514. De acuerdo a un amigo mutuo, Brecht “no habia leido
ni dos lineas de Ser y tiempo”. El elaborado fracaso de la Escuela de Frankfurt en con-
frontar efectivamente a Heidegger puede leerse en Morchen, Hermann. Adorno

20

2

194



Lefebvre sin Heidegger

quierda se alinea con el hegelianismo de izquierda o el kantismo
de izquierda; atacar a uno implica atacar al otro (u otros).

Pero mi punto central es este: que Heidegger es responsa-
ble en mayor medida del heideggerianismo de izquierda que del
heideggerianismo de derecha?’. Poco después de sus audiencias
de desnazificacion, y bajo el irrevocable ocaso de la historia del
Ser, la exitosa tentativa de Heidegger de orientar su pensa-
miento en direccidén oeste hacia Francia requirié desplazar (no
reemplazar) a Nietzsche por Marx. En la década del sesenta, el
filésofo declara: “Con la inversién de la metafisica, realizada ya
por Karl Marx, se alcanza la posibilidad limite de la Filosofia.
Esta ha entrado en su estadio final”?*. Grandes elogios. Beaufret
y Char, sus recienvenidos interlocutores, habian sido résistants,
tal como en Grecia lo habia sido Axelos, un comunista. Este uno
de los muchos “giros” e inauguraciones que le da Heidegger al
heideggerianismo de izquierda.

La posicién de Lefebvre sobre Heidegger parece haber cam-
biado abruptamente, pasé del rechazo hostil en 1930 (cuando
el francés lee Ser y tiempo como una apologia de la inactividad
politica nihilista) y 1946 (cuando Lefebvre era basicamente un
esbirro intelectual del estalinismo)?, hasta la adopcién extatica
en 1959 al leer Caminos de bosque, una coleccién de ensayos es-
critos desde la aparente renuncia de Heidegger al Partido Nazi

und Heidegger: Untersuchuung einer philosophischen Kommunikationsverweigerung.
Stuttgart: Klett-Cotta, 1981. La de Bataille fue en ese entonces la mejor respuesta
desde la izquierda.

2 De acuerdo a Axelos, Heidegger “deliberadamente ‘us6” a Beaufret “para compensar
sus fechorias pasadas [literalmente, pasar un puesto aduanero: se dédouaner] para
entrar al mundo latino y al mundo de la izquierda”. Citado en Janicaud, Dominique.
Heidegger en France. Paris: Albin Michel, 2001, Vol. 2, p. 32.

24 Heidegger, Martin. Zur Sache des Denkens. Tiibingen: Niemeyer, 1969, p. 63. [trad.

esp.: Tiempo y ser 2% ed. Traduccién de Manuel Garrido, José Luis Molinuevo y Félix

Duque, Madrid: Tecnos, p. 79].

En el momento, Lefebvre “no expres, de hecho, ninguna discrepancia politica consi-

derable” ni con las farsas judiciales que fueron los Juicios de Moscd en la década del

treinta ni con el pacto entre Hitler y Stalin en 1939, y todavia en 1949 estaba “aplau-
diendo la discusién que tenia lugar en ese entonces en la Rusia de Stalin, tanto sobre el
concepto de genética de Stalin como sobre el realismo socialista en el arte”. Anderson,

Kevin. Lenin, Hegel, and Western Marxism: A Critical Study. Urbana: University of

Illinois Press, 1995, p. 197, p. 284 n.50.

195

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

entre 1935/6 y 1946, que comienza con el texto titulado “El ori-
gen de la obra de arte”. Leyendo Caminos de bosque durante
el afio de su cuasi voluntaria y definitiva expulsién del Partido
Comunista, Lefebvre probablemente establecié una analogia
entre el compromiso de Heidegger con el Partido Nacionalsocia-
lista Obrero Aleméan y el suyo propio con el estalinista Partido
Comunista Francés. Se siguen entonces las sintesis de las dos
posiciones lefebvrianas, presentes en Métaphilosophie (1965) y
en La produccion del espacio (1974) (que constituye una de las
apropiaciones maés creativas de Lefebvre), entre otros escritos
que precedieron su muerte en 1991. Pero este giro s6lo aparente
fue dictado por la consistente incapacidad de Lefebvre de leer a
Heidegger tal y como este se entendid a si mismo, sumado esto
a propositos tendenciosos.

Contra silogismo, o puentes nuevos que colapsan

Calibrando la mira de mi arma, he aqui el silogismo del hei-
deggerianismo de izquierda al que apunto (de hecho un entime-
ma): 1) X es esencialmente Y; 2) Z es esencial para X, pero Z es
esencialmente no Y; 3) ergo Y-X es esencial.

1. Lefebvre fue un filésofo marxista. Expresado negativa-
mente en las palabras de un entusiasta partidario y lider en el
rubro, Lefebvre es demasiado importante como para ser aban-
donado al postmodernismo del “elige y combina”, debe ser saca-
do de la dominante “atencién . . . en el campo de la geografia,
o areas relacionadas, tales como la sociologia urbana o los es-
tudios culturales”®. Por el contrario, sostengo que es exacta-
mente ahi, a grosso modo, donde deberia permanecer la autén-
tica influencia de Lefebvre; su ausencia de las mas importantes
historias de la influencia de Heidegger y del marxismo y la fi-
losofia no es un mercado de nicho a explotar, sino un retrato
razonablemente preciso de dénde no radica la originalidad de
Lefebvre. Expresado positivamente por el mismo entusiasta

26 Elden, Stuart. “Politics, Philosophy, Geography: Henri Lefebvre in Recent Anglo-Ame-
rican Scholarship”. Antipode 33, no. 5, 2001, pp. 809-25; p. 809. En adelante SEPPG.

196



Lefebvre sin Heidegger

partidario: “Lefebvre se definia no sélo como un marxista, sino
como un filésofo marxista”?’. Ninguno de los términos claves,
“marxista” o “filésofo”, es definido adecuadamente por tales no
marxistas y no filésofos, si bien estos parecen favorablemente
dispuestos tanto al marxismo como a la filosofia, sobre los cua-
les, por lo tanto, hablan bastante. Pero “quién es competente
para juzgar”,?® en la medida en que, desde una perspectiva mar-
xista, los liberales pertenecen a la clase enemiga y, desde la
perspectiva de Heidegger, los filésofos son enemigos del pensar
y el cuestionar. “Heidegger nunca piensa ‘acerca de’ algo”, dijo
Arendt, “piensa algo”,?® lo que para el filésofo alemén implica
estar gescheitert (destrozado) y verriickt (dislocado, desquicia-
do)*°. En otra parte ha sido sucintamente explicada en térmi-
nos socioldgicos la insistencia por parte de los no-filésofos en la
supuesta importancia de la filosofia (heideggeriana)®'. Lefebvre
ya no es importante como “filésofo de izquierda” (comparado con
Althusser, Badiou, Deleuze, Derrida, Karatani, Negri y varios
neo spinozistas), pero sus robustas descripciones del lugar (liew)
deberian seguir siendo puestas a prueba y aplicadas de forma
creativa, particularmente fuera de —y en comparacién con— el
asi llamado primer mundo.

27 A Elden le agrada esta formulacién; véase Ibid., p. 809, SEBMH, p. 86, y Elden y
Lebas, “Introduction: Coming to Terms with Lefebvre”. LKW, pp. xi-xiii; pp. xii-xiii.
Elden a menudo recicla sus parrafos y omite las comillas (si bien consigna las referen-
cias). Esta técnica es responsable de una bienvenida hilaridad en el a menudo ltigubre
mundo de los estudios heideggerianos: “la nocién de Dasein de Heidegger es criticada
[por Lefebvre] por su falta de sexo”, SEUHL, p. 79; también SEBMH, p. 90. Esta falta
es refutada por Elfride Heidegger y Hannah Arendt, si es que uno no aprecia el humor.
Strauss, Leo. “An Introduction to Heideggerian Existentialism”. En: Pangle, Thomas
(Ed.) The Rebirth of Classical Political Rationalism. Chicago: University of Chicago
Press, 1989 [a comienzos de la década del cincuenta], pp. 27-46; p. 28. [trad. esp.: “In-
troduccion al existencialismo de Heidegger”. En: Sobre Heidegger: cinco voces judias.
Buenos Aires: Manantial, 2008, pp. 41-66, p. 41].
29 Arendt, Hannah. “Heidegger at Eighty”. En: Murray, Michael (Ed.) Heidegger and Mo-
dern Philosophy. New Haven: Yale University Press, 1978 [1969], pp. 293-303; p. 296.
30 Véase Heidegger, Martin. Die Frage nach dem Ding. Tibingen: Niemeyer, 1975
[1935/6], pp. 1-2, y HGA, Vol. 9, p. 343. [trad. esp.: La pregunta por la cosa. Traduccién
de José Garcia Gémez del Valle. Girona: Palamedes Editorial, 2009].
31 Véase Bourdieu, Pierre. “Back to History: An Interview”. En: Wolin, Richard. The Hei-
degger Controversy: A Critical Reader. Segunda edicién. Cambridge: The MIT Press,
1993 [1988], pp. 264-71; p. 265.

197

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

2. “Heidegger fue el filésofo del siglo XX del cual Lefebvre
mas se ocupd’®? (Lefebvre tenia una preferencia mucho mas
marcada por los filésofos decimonodnicos, pero esto parece no
importar). “Lefebvre puede, por lo tanto, ser leido productiva-
mente a un nivel politico y filoséfico como operando entre Marx
y Heidegger”®. Es productivo leer a Heidegger al leer a nuestro
filésofo marxista, y asumir que Heidegger fue un filésofo, pero
no uno marxista. Peor todavia, escuchamos que la “filosofia” de
Heidegger supone una “politica conservadora” y “respeto por
el nazismo”?. Dejando de lado el afan de lucro, estas pretensio-
nes de la izquierda liberal se hacen a pesar del aborrecimiento
por parte de Heidegger de lo que tildé como “conservadurismo”
por su incapacidad de acoger “la Revolucion™®, por la cual se
referia, todavia en 1937/8, a la revolucién nacionalsocialista que
no necesariamente “respetaba” pero que enérgicamente traté6 de
liderar. Las mismas declaraciones se hacen también a pesar de
la crecientemente y feroz animosidad de Heidegger hacia la fi-
losofia en nombre de lo que llamaba pensar y cuestionar —una
animosidad irreducible a la explicacién socioldgica.

Lefebvre a duras penas contaba con lo mas necesario para
leer a Heidegger. Contra el francés o el inglés, Heidegger es-
cribié en un greco-aleman intraducible. Contra la insistencia
en la expresién exotérica y publica escribié segin las antiguas
tradiciones del esoterismo y del “habla eficaz” (xpceverv). Con-
tra la dialéctica, afirmé la tautologia. Contra los desafios mas

32 Kofman, Eleonore y Elizabeth Lebas. “Lost in Transposition—Time, Space and the
City”. En Lefebvre, Henri. Writings on Cities. Edicién y traducciéon de E. Kofman y E.
Lebas. Oxford: Blackwell, 1996, pp. 3-60; p. 8. Elden: “Como observan Kofman y Lebas,
Heidegger fue el fil6sofo del siglo XX del cual Lefebvre més se ocup6” (SEUHL, p. 77,
también SEBMH, p. 88). Pero entonces, “Esto es el oeste, sefior. Cuando la leyenda se
convierte en realidad, escriba la leyenda”. The Man Who Shot Liberty Valance. John
Ford, USA, 1962.

3 SEBMH, p. 101. Enfasis afiadido para mostrar la conexién.

3 SEUHL, p. 77; también SEBMH, p. 87.

3% Harvey, David. “From Space to Place and Back Again: Reflections on the Condition of
Postmodernity”. En: Curtis, Barry (Ed.) Mapping the Futures: Local Cultures, Global
Change. London: Routledge, 1993, pp. 3-29; p. 14. En adelante FSP.

36 HGA, Vol. 45, p. 41.

198



Lefebvre sin Heidegger

potentes a su pensar y cuestionar, se propuso producir el fené-
meno comparativamente impotente y relativamente inofensivo
que siempre ha sido el heideggerianismo de izquierda.

Mi tesis ultima suplementa de manera crucial la visién de
que la posicién de Heidegger sobre la politica (le politique et
la politique) fue ante todo pasiva, defensiva o profilactica. Se-
gun dicha apreciacion, en vez de atacar directamente a la iz-
quierda, Ser y tiempo “suprimié la posible resistencia de, por
asi llamarlos, los conservadores moderados y extremos de la
derecha en contra del nacionalsocialismo”, dado que su autor
“explicitamente critica el marco teérico” que permiti6 a los inte-
lectuales de derecha “mantener su distancia con respecto al na-
cionalsocialismo”.?” Concomitantemente, “la decisién de anular
la sociedad no impide a los auténticos Daseine [el plural inglés
de Dasein] tomar el control de la tecnologia moderna y del capi-
talismo como un sistema econémico”®, Sin embargo, la posiciéon
de Heidegger también fue proactiva.

3. Voila: heideggerianismo de izquierda. Se sigue de 1) y
2), y asumiendo que “marxista”’ e “izquierdista” son términos
intercambiables (jdiscutible!), que nuestro silogismo en disputa
“presuponga la posibilidad de tender un puente entre las con-
cepciones marxistas y heideggerianas en un nuevo tipo de poli-
tica radical”®. “Citando” esta observaciéon lo mejor que puede®,
nuestro vocero anteriormente mencionado responde: “en ciertos
aspectos, esto es lo que Lefebvre ya ha hecho: se apropié de un
conjunto de ideas de Heidegger, al mismo tiempo que las so-
metia a una critica marxista”¥!. Dado que el lugar de Lefebvre

57 Fritsche, Johannes. Historical Destiny and National Socialism in Heidegger’s Being
and Time. Berkeley: University of California Press, 1999, p. 140.

3 Ibid., p. 289, n. 64.

3% FSP, p. 16.

40 Elden: “David Harvey ha sugerido recientemente que la combinacién de Marx y Heide-
gger es un area util de trabajo futuro, al referirse a ‘la posibilidad de, de algtin modo,
tender un puente entre la concepcién [sic] marxista y heideggeriana en una nueva
forma de politica radical” (SEUHL, p. 77; también SEBMH, p. 88). Uno se pregunta
cual podria ser la radical necesidad politica que justifique un puente “entre” una tnica
concepcion.

# SEUHL, p. 717.

199

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

esta “entre Marx y Heidegger”, es desde este lugar que debemos
construir un puente “hacia un heideggerianismo de izquierda”*2.
Con lo cual hemos alcanzado la conclusién de nuestro silogismo
0 entimema.

Respondo con una linea demarcatoria: el “heideggerianismo
de izquierda” es una contradictio in adiecto, ambos términos
—con la salvedad de que Heidegger programé el proyecto, con
la gran e involuntaria ayuda de la izquierda. De otro modo, filo-
l6gica, hermenéutica, filosofica y politicamente, el concepto ca-
rece de objeto. En lo que respecta a cualquier puente, “si es un
auténtico puente, no es nunca primero puente sin mas y luego
un simbolo” [“is never first a symbol and then a thing”] o “tam-
poco es de antemano sélo un simbolo” [“first a thing and then a
symbol”’]*3. Dado que “[l]a ciencia no piensa”, lo que por cierto
incluye a la historia intelectual y a la geografia, “[d]esde las
ciencias al pensar no hay puente alguno sino sélo el salto [nur
den Sprung]. El lugar al que éste nos lleva no es sélo el otro
lado sino una localidad completamente distinta [Ortschaft] *—
un “lugar” en ultimo término diferente del heideggerianismo de
1zquierda o —los puentes pueden ser transitados en dos direccio-
nes— del marxismo de derecha.

Lenguaje emboscador

Exhibir dicho lugar hace necesario exhibir la visién del fi-
l6sofo marxista Lefebvre de Heidegger en comparacién con la
visién de Heidegger del marxismo y la filosofia, pero también
de la retorica politico-filoséfica, que supone engano y entrampa-
miento. Heidegger lo indica muy raramente (una vez seria casi

4 SEBMH, pp. 100-1. Elden no repite esta propuesta en su libro sobre Lefebvre publi-
cado de forma simultdnea, exactamente como se desvanece el Nietzsche mediador de
Merrifield y como le sucede a Lefebvre en el libro de Elden, Speaking against Number:
Heidegger, Language and the Politics of Calculation. Edinburgh: Edinburgh Universi-
ty Press, 2006. En adelante SESAN. Como lo ha hecho notar Badiou, la fidelidad a una
causa no es parte de ninguna ética postmoderna.

HVA, p. 148. [ed. esp.: p. 135].

4 Tbid., pp. 127-128; énfasis anadido. [ed. esp.: p. 117]. Sprung también significa “fisura”

y “explosién”.

43

200



Lefebvre sin Heidegger

excesivo), pero insinta que (loyos) (logos) se relaciona etimolé-
gicamente con (Aoyos) (emboscar)®.

A pesar de su fluidez en aleméan “normal”, Lefebvre no tenia
idea de cémo leer el particular lenguaje de Heidegger. Una de
las bombas molotov que el entonces filésofo estalinista le arroja
a “el filésofo pro fascista”™® en El existencialismo dice: “No es,
pues, la politica hitlerista o el racismo la que el analista halla en
la filosofia de Heidegger, sino mas profundamente, mas grave-
mente [gravement], el ‘estilo’ del hitlerismo, el de los S.S.”*7. Mas
grave que mi incapacidad de diferenciar a la SS de Hitler de su
politica y racismo es el hecho de que, como sea que lo describa-
mos, el estilo de Heidegger debe ser meticulosamente analizado.
Lo cual es imposible a menos que reconozcamos su intraducible
griego-aleman y su recompuesta variacion de la antigua habla
esotérica, también llamada “la retérica del silencio” (Sigetik).

Como lo dicta la astucia de la razén, Lefebvre publica El exis-
tencialismo el mismo afo que Heidegger habia comenzado a flir-
tear publicamente con los intelectuales franceses de tendencias
de izquierda con su “Carta sobre el humanismo”, pero también
el afno en que escribe, aparentemente sélo para si mismo:

He pensado en silencio no sélo desde 1927, con la pu-
blicacién de Ser y Tiempo, sino, de hecho, durante y de
forma previa constantemente. Este silencio es la prepa-
raciéon para el Decir de Aquello-Que-Debe-Ser-Pensado
y esta preparacion es la Ex-periencia, que es un Hacer
y una Accién. Ciertamente, “existir” sin necesariamente
tener que tener [por mas tiempo] un compromiso [abier-
tamente politico o ptiblico].*®

Dentro del plazo de un ano, habiéndose recobrado del colap-
so psicosomatico sufrido durante sus audiencias de desnazifica-
ci6n, Heidegger escribe Aus der Erfahrung des Denkens (publi-

=

5 Ibid., p. 200.

6 Lefebvre, Lexistentialisme, p. 175. [ed. esp.: p. 220]
7 TIbid., p. 180. [ed. esp.: p. 226].

HGA, Vol. 16, pp. 421-2.

N
3

201

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

cado privadamente en 1947), con su aforismo “Wer grofs denkt,
muf grof3 irren”*. Entendido o traducido como “Aquel que pien-
sa grandemente habra de errar grandemente” [“He who thinks
greatly errs/strays greatly”’], la maxima ha escandalizado a los
lectores porque ha sido leida como una cobarde justificacién del
Holocausto y de la adhesién de Heidegger a la causa nazi®. Sin
embargo, el real escandalo esta entre lineas: Heidegger usa el
verbo irren no solo en el doble sentido (moderno y exotérico) de
“error” y “errancia”, sino también en el sentido suplementario
(antiguo y esotérico) de “treta”, “engafio”, “trampa”, “embosca-
da”. El caballo de Troya de La Eneida “oculta el error” (latet
error, a saber: “el don de la muerte de Minerva”) pero también
encarna el error porque asi es como Virgilio traduce en La Ilia-
da y La Odisea el término griego equivalente, dodog, para dicho
caballo® (histéricamente, epistemologia sigue a estratagema).
En 1949 Heidegger insinué en un periédico que un nombre para
error en este sentido es Holzweg?.

La lectura de Caminos de bosque [Holzwege] en 1959 y la
comparacién con Ser y tiempo (es decir, con su propia reaccién
hostil de 1930) deja a Lefebvre preguntandose confundido si no
hay “plusieurs [varios] Heidegger”. Su francés es involunta-
riamente preciso, ya que, para Heidegger, en los exotéricos mu-
chos hay en realidad esotéricamente Uno, mientras que para
Lefebvre, debe haber fundamentalmente dos: los asi llamados
Heidegger I y Heidegger II. Esta tipologia es la que Heidegger
rechaza explicitamente en 1962, cuando afirma que él siempre
mantiene una Unica “posicién”®. En Métaphilosophie (1965),

9 HGA, Vol. 13, p. 81.

% Para una mala traduccién creativa, pero no atipica del heideggereianismo de izquier-
da, véase Axelos, Kostas. Einfiihrung in ein kiinftiges Denken: Uber Marx und Heide-
gger. Tubingen: Niemeyer, 1966, p. 55; o, mucho peor, SESAN, p. 179.

51 Véase Virgilio, £neid 2, pp. 48 y 31 (también dolos en 2, p. 62); véase también Iliad 6:
p. 187, Odyssey 8, p. 494.

2 Véase HGA, Vol. 13, p. 91, Vol. 66, p. 259, Vol. 9, pp. 196-8.

% Lefebvre en KMH, p. 96.

5 Véase Heidegger a William J. Richardson, S.J., Abril de 1962. En: Richardson, Wi-
lliam J. Heidegger: Through Phenomenology to Thought. The Hague: Nijhoff, 1963, p.

xxiii.

202



Lefebvre sin Heidegger

su unico analisis sostenido (tal cual es) de Heidegger, Lefebvre
previsiblemente trama una sintesis: “En la meditacién heideg-
geriana se esconde algo de lo mejor y algo de lo peor: lo arcaico y
lo visionario, el mundo del discurso y al mismo tiempo el mundo
poético’®. Tal “peor” Heidegger, el estilista de la SS, pasa in-
cognito al “mundo del discurso”, pero ahora es vigilado por el
“mejor” Heidegger, el de “la palabra poética” y autor de Cami-
nos de bosque y otras antologias, notablemente Conferencias y
articulos de 1954 (que incluye “Construir, pensar, habitar”, un
favorito de arquitectos, planificadores urbanos y gedgrafos im-
presionables). El “visionario” imagina los peculiarmente mar-
xistas conceptos de Lefebure: “lugar”’, “mundializacién”, “habi-
tar”, “vida cotidiana”, etc. Pero el lenguaje de Heidegger —ya
sea entendido como “estilo” 0 “mundo del discurso” o “palabra
poética’— queda a la vez estudiadamente sin analizar y, sin em-
bargo o por lo tanto, incorporados en lo que a partir de entonces
serd el trabajo de toda una vida de Lefebvre, su cuerpo/cadaver
[corps/e].

Sobre lo concreto

Una década mas tarde, en Hegel, Marx, Nietzsche (1975), Le-
febvre justifica la exclusién de Heidegger de su troika o “conste-
lacién” sefialando que éste “realiza una inquietante apologia de
la lengua alemana” que “le impide hacer una critica radical del
Logos occidental (europeo), aunque la roce”®. La idiotez de creer
que la critica de Heidegger es insuficientemente “radical” a este
respecto lleva a preguntarse por la capacidad de juicio de Lefeb-
vre y por su propia radicalidad, dada su falta de atencién al len-
guaje de Heidegger (Loyog), también como emboscada (Loyog),
dejando asi lo que es verdaderamente inquietante en Heidegger
intacto y tan efectivo como siempre. La acusacién adicional de

% Lefebvre, Henri. Métaphilosophie: prolégoménes. Paris: Minuit, 1965, p. 133.

5 Lefebvre, Henri. Hegel-Marx—Nietzsche ou le royaume des ombres. Tournai: Caster-
man, 1975, p. 52. [trad. esp.: Hegel, Marx, Nietzsche. 8" ed. Traducciéon de Mauro Ar-
mifo. México: Siglo XXI, 1988, p. 60].

203

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

que Heidegger es insuficientemente “concreto” no logra perci-
bir el preciso lugar lingtiistico donde Heidegger es mas concreto
que sus ignorantes lectores. Lefebvre escribidé en alguna parte
una observacién seminal para el proyecto de la izquierda heide-
ggeriana:

Heidegger, por su parte, nos muestra el mundo asolado
por la técnica que conduce a través de sus devastaciones
hacia otro suefio, hacia otro mundo todavia no percibi-
do. Su advertencia es clara: un alojamiento construido
segun prescripciones econémicas o tecnoldgicas se aleja
del habitar tanto como el lenguaje de las maquinas, de la
poesia. No nos dice cémo construir hic et nunc inmuebles
y ciudades.?”

Dejando de lado el sueno, lo que es extrafo en la declaracion
de Lefebvre es que Heidegger nunca tiene la intencion de “decir-
nos como construir” ningun objeto hic et nunc ni especificamente
ciudades ni edificios. Leemos al comienzo de “Construir, pensar,
habitar” (1951):

En lo que sigue intentamos pensar sobre el habitar y
el construir. Este pensar sobre el construir no tiene la
pretensién de encontrar ideas sobre la construccion, ni
menos dar reglas sobre como construir. Este ensayo de
pensamiento no presenta en absoluto el construir a par-
tir de la arquitectura ni de la técnica sino que va a bus-
car el construir en aquella regién a la que pertenece todo
aquello que es.?®

Lo que sea que Heidegger si “construye” (el latin construc-
tio es también sintaxis) esta dentro de lo que la “Carta sobre

57 En SEBMH, Elden da como referencia “Lefebvre 1971a:161” (no en su bibliografia), y
en SEUHL cita “Au-dela du structuralisme, p. 161” (donde el pasaje no se encuentra).
[En traduccién, esta cita se encuentra en “Introduccién al estudio del habitat de pa-
bellon”, pp. 151-172, p. 153, en De lo rural a lo urbano 4* ed., ed. Mario Gaviria, trad.
Javier Gonzéalez-Pueyo, Barcelona: Ediciones peninsula, 1978].

% HVA, p. 139; énfasis anadido, excepto en es. Aqui, el autor usa iiber de forma irénica.
[ed. esp.: p. 127]

204



Lefebvre sin Heidegger

el humanismo” (1946/7) denomina La casa del Ser o Lenguaje,
anadiendo de manera crucial que “El pensar trae al lenguaje en
su decir s6lo la palabra no hablada del ser”. Es insuficiente
escuchar lo que Heidegger dice; se debe prestar atencién a lo
que precisamente no dice. Contrario a la opinién de Lefebvre,
Heidegger es concreto y elusivo donde més importa: en el mis-
misimo lenguaje que leemos, si bien principalmente inscrito en-
tre lineas, jamds en traduccién.

Heidegger declara tempranamente que tanto “la valoracién
puramente tedrica” como “el compromiso afectivo con otros y con
las cosas” derivan de aquella “equiprimordialidad” de politica y
lenguaje que es quintaesencialmente “cotidiana”®. El mantra
entonado por los poco atentos expertos en Lefebvre, que reflexio-
nan tan cerca del maestro que apenas se atreven a hacerlo, es
que “debido a su abstraccién y mistificacién, Heidegger necesita
constantemente ser corregido, aterrizado, arraigado en la rea-
lidad material”®!. Por medio de esta prestidigitacion, asistida
por “Lefebvre, el filosofo marxista”, es (re)producido el “heide-
ggerianismo de izquierda” (tal vez este experto podria explicar
su banal conclusién —“Si la politica de Lefebvre fue marxista, su
visién de lo politico estaba cerca tanto de Marx como de Heide-
gger’®— después de contarnos cudles eran las opiniones sobre
lo politico de este ultimo). Aparte del hecho de que cualquier
persona parada sobre sus pies sigue teniendo el mismo cuerpo,
en todo lo demas Heidegger es eminentemente concreto y aterri-
zado, a menos que uno ilicitamente abstraiga el lenguaje de la
realidad material®®. Las radicales exhibiciones fenomenoldgicas

% HGA, Vol. 9, p. 361; énfasis anadido. [trad. esp.: Carta sobre el humanismo. Traduc-
cién de Martin Gutiérrez Giradot, Madrid: Taurus, 1970, p. 63].

50 HGA, 18: 122-3, también pp. 130-1, pp. 146-7; véase ademéas Heidegger, Martin. Sein
und Zeit. Tibingen: Niemeyer, 1972 [1927], pp. 95-197. [trad. esp.: Ser y Tiempo. 2*
edicién corregida. Traduccién de Jorge Eduardo Rivera. Santiago: Editorial Universi-
taria, 1997]. En adelante HSZ.

6 SEBMH, p. 100.

52 SEUHL, p. 242.

6 Que esto no puede hacerse es demostrado por Jean-Jacques Lecercle, mas reciente-
mente en A Marxist Philosophy of Language. Traduccién de Gregory Elliott. Leiden:
Brill, 2006 [2004].

205

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

de la tiza del salén de conferencias seguidas rapidamente (jNB!)
del arma en La pregunta por la cosa (1935/6)% rivalizan con
(cuando no superan) cualquier descripcién producida por Lefeb-
vre o, ciertamente, los lefebvrianos, a menos que la proclividad
burguesa requiera que un habitat pavillionnaire (una casa de
veraneo, un bungalow o dacha)® sea “mas concreto” que la tiza
o un arma (o un jarro, un zapato, un templo), por no mencionar
la trayectoria de una palabra desde Anaximandro hasta el pre-
sente. Lo concreto esta donde tipicamente no miramos mientras
caminamos y, por lo tanto, tropezamos —como sobre la escritura
entre las lineas ante nuestros ojos.

Los lefebvrianos heideggerianos de izquierda reconocen que
las robustas descripciones de Heidegger son concretas cuando
estan de acuerdo o aprenden de las mismas, y la admiracién
de su maestro esta registrada en La produccion del espacio y
en otros lugares. Pero todos quedan muy confundidos cuando
Heidegger se torna politicamente concreto, son incapaces de ver
cémo funciona esta concreciéon dual. Los gedgrafos radicales es-
tan debidamente advertidos de que los

sentimientos [heideggerianos] se prestan facilmente a
una interpretacién y a una politica que es a la vez exclu-
yente y parroquialista, comunitaria si es que no intensa-
mente nacionalista (de ahi el respeto de Heidegger por el
nazismo). Heidegger se rehiisa a ver relaciones sociales
mediadas (via el mercado o cualquier otro medio) con
otros (cosas o personas) como de algiin modo expresivas
de cualquier tipo de autenticidad.®®

Esta necedad no seria digna de comentario si no estuviera
acompanada por el proyecto de “encontrar algun tipo de puente

64 Véase Heidegger, Die Frage nach dem Ding, pp. 8-51. [trad. esp.: La pregunta por la
cosa. Trad. José Garcia Gémez del Valle. Girona: Palamedes Editorial, 2009].

Véase Henri Lefebvre, prefacio a Henri Raymond et al., L’habitat pavillonnaire. Paris:
CRU, 1966, pp. 3-23. [trad. esp.: “Introduccién al estudio del habitat de pabellén”,
pp. 151-172, en De lo rural a lo urbano 4* ed. Ed. Mario Gaviria. Trad. Javier Gonza-
lez-Pueyo. Barcelona: Ediciones Peninsula, 1978].

° Harvey, FSP, p. 14; énfasis afiadido.

65

&

@

206



Lefebvre sin Heidegger

entre las preocupaciones [sobre el lugar] expresadas en los en-
foques marxistas y heideggerianos”’. La evidencia axiomatica
de que Heidegger no se negd a ver relaciones mediadas con otros
se encuentra precisamente en su politica concreta, como se ha
senalado. Léanse las vastas y profundas exhibiciones de “ser-
en-el-mundo” y “ser-con-otros” en Ser y tiempo, seguidas de la
articulacién del Dasein en esa quintaesencial “relaciéon social”
llamada Volk®. Los liberales de izquierda pueden tener sus ra-
zones hoy en dia (si bien muchos no las tenian a fines de los afios
veinte y principios de los treinta) para reprobar las “relaciones
sociales mediadas” de Heidegger cuando estas se tornan politi-
camente radicales (nazis), pero al menos deberian entenderlas
por lo que son —la unica decision politica-ética en su vida—y no
asumir que Lefebvre da una alternativa con el argumento de
que

la fortaleza de la construccion lefebvriana... es precisa-
mente que ésta se resiste a ver la materialidad, la re-
presentacién y la imaginacién como mundos separados,
y que niega el particular privilegio de cualquier Ambito
sobre otro, a la vez que insiste en que es sdlo en las prac-
ticas sociales de la vida diaria que la significacién ultima
de todas las formas de actividad se inscribe.%

No sé6lo no hay contraste aqui con Heidegger, quien también
se niega a ver éstos como “mundos separados” (no por nada el
aleman radicalizé la fenomenologia); el problema mas grave es
que, si alguna vez negaramos “el particular privilegio de cual-
quier ambito sobre otro, a la vez que se insiste en que es sélo en
las practicas sociales de la vida diaria que la significacién ulti-
ma de todas las formas de actividad se inscribe”, de este modo
la oposicion a los violentos y “particulares” dominios nazi y/o
capitalistas se reduce a una impotencia historicista y relativis-

57 Ibid., p. 17.
% Aqui, el trabajo de Fritsche sigue siendo pionero.
% Harvey, FSP, p. 23.

207

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

ta™. Sin duda, este heideggerianismo de izquierda es la mejor
versién que Heidegger podria haber aprobado. ;Dénde se ubica
Lefebvre en esta problematica?

Tautologia aterrorizante

La nocién de es weltet (mundea) o el Welt weltet (el mun-
do mundea) empleada por Heidegger —quien le da un impulso
verbal de media voz al sustantivo— emerge de las secuelas de
la Primera Guerra Mundial. Otro contemporaneo de Lefebvre,
Gadamer (1900-2002), fecha con anterioridad, en el Semestre
de emergencia por causa de la guerra de 1919, el “giro” (Kehre)
que Heidegger menciona por primera vez de forma publica en
la “Carta sobre el humanismo” (1946/7) que con tanta precipi-
tacién fue mal leida por Lefebvre para demarcar al “Heidegger
I” del “Heidegger II""'. La primera traduccion al francés de la
version de Heidegger de 1929, “Welt ist nie, sondern weltet”, es
de 1932, pero un engafoso articulo definido fue interpolado pero
que Heidegger nunca tuvo intencién de usar. Con respecto a
dicho articulo, usualmente retenido por Lefebvre y también por
los lefebvrianos: “Le [sic] monde n’est point, mais mondanise”™.
(Anadase este articulo definido y —/presto/— se obtiene una “glo-
balizacién” que no tiene ninguna relacion seria con Heidegger,
a pesar de las opiniones contrarias de la industria lefebvriana).
Ese mismo afno aparecieron los Cuadernos de Paris de Marx,
tan importantes para Marcuse y Lefebvre y otro “origen” mas
del heideggerianismo de izquierda. Para cuando reapareci6 en

El argumento méas convincente de que el historicismo y el relativismo son poderosos
estd en Mussolini, Benito. “Relativismo e fascismo”. En: Opera Omnia. Florence: La
Fenice, 1955 [1921], Vol. 17, pp. 267-9.

Véase Gadamer, Hans-Georg. Gesammelte Werke. Tibingen: Mohr, 1995, Vol. 3, p.
309, p. 423. Vol. 10, p. 3. Esta continuidad es pasada por alto incluso por los més au-
tocriticos (ex) heideggerianos de izquierda, incluyendo a Zizek, quien insiste en perio-
dizar lo que en Heidegger no deberia periodizarse y quien lee solamente al Heidegger
exotérico. Véase Zizek, Slavoj. The Ticklish Subject: The Absent Centre of Political On-
tology. London: Verso, 1999, pp. 9-28. [trad. esp.: El espinoso sujeto: el centro ausente
de la ontologia politica. Traduccién de Jorge Piatigorsky. Buenos Aires: Paidds, 2007].
2 Heidegger, Martin. “De la nature de la cause”. Traduccién de A. Bessey. Recherches
Philosophiques no. 1, 1931/2, pp. 83-124; p. 115; véase también HGA, Vol. 9, p. 164.

7

208



Lefebvre sin Heidegger

“El origen de la obra de arte”, el ensayo de 1935/6 del ahora nazi
Heidegger, la frase clave tenia una decidida valencia teol6gi-
ca-politica™. Leyendo este texto en 1958, en el rapto dionisiaco
que con justicia Bordieu encuentra risiblemente elitista, Lefeb-
vre recordaba:

quedé encantado y seducido por una visién —esta pala-
bra no es muy exacta— tanto mas sorprendente, cuanto
que contrastaba con la trivialidad de la mayoria de los
textos filoséficos aparecidos desde hace afos... no hay
antagonismo entre la visién c6smico-histérica de Heide-
gger y la concepcién histérico-practica de Marx.™

Llamémosle Henri (alias “Heidegger de izquierda”) Lafiévre.

Durante su larga vida, el filosofo francés puede haber aban-
donado como imposible su combate marxista contra las abru-
madoras posibilidades de una etapa comparativamente tempra-
na de mondialisation o, mas precisamente, mondialatinisation
(“esta extrana alianza entre la cristiandad, como la experiencia
de la muerte de dios, y el capitalismo tele-tecno-cientifico”)?. A
la edad de 75 anos, Lefebvre suspiraba:

Se dependia de la Revolucién para crear el “mundo” [le
“monde’] y la “mundialidad” [la “mondialité”]. Fue la
revoluciéon mundial [la révolution mondiale]. Hoy en dia
debemos darnos cuenta de que lo mundial y la mundia-
lidad, con sus caracteristicas, peligrosas e imprevistas,
constituyen la “revolucién” misma, en vez de concluirla.”™

3 Véase Heidegger, Martin. Holzwege. Sexta ed. Frankfurt am Main: Klostermann,
1980 [1950], pp. 30-1. [trad. esp.: Caminos de bosque. Traducciéon de Helena Cortés y
Arturo Leyte. Madrid: Alianza Editorial, 1995].
Lefebvre en KMH, p. 93. [trad. esp.: p. 105]. Véase Bourdieu, Pierre. L'ontologie poli-
tique de Martin Heidegger. Edicion revisada. Paris: Minuit, 1988 [1975], p. 108.
Derrida, Jacques. “Faith and Knowledge: The Two Sources of ‘Religion’ at the Limits
of Reason Alone”. En: Derrida, Jacques y Gianni Vattimo (Ed.) Religion. Stanford:
Stanford University Press, 1996, pp. 1-78; p. 13. [trad. esp.: La religién. Traduccién de
Cristina de Peretti y Paco Vidarte. Madrid: PPC, 1996].
76 Lefebvre, Henri. De I’Etat, tome IV: les contradictions de I'Etat moderne. Paris: UGE,
1978, p. 413. Compérese con el mucho méas matizado comienzo de Dialéctica negativa
de Adorno, Theodor. Traduccién de Alfredo Brotons Munioz. Madrid: Akal, 2005, p. 15.

209

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

No es un azar que Lefebvre se haya apropiado indebidamen-
te de este concepto de “mundo” de Heidegger. Nuevamente voi-
la, heideggerianismo de izquierda. En el mismo texto de 1978
leemos:

Cuando la filosofia ha explorado la mundialidad, ha es-
tablecido importantes proposiciones. Cuando Heidegger
dice “Die [sic] Welt weltet” [le monde se mondifie], esta
declaracion, que es casi una tautologia, tiene mucho sen-
tido. Heidegger quiere decir que lo mundial se concibe
a si mismo en y por si mismo y no a través de otro (his-
toria, espiritu, trabajo, ciencia, etc.). El mundo deviene
mundo, deviniendo lo que era virtualmente. Se trans-
forma a si mismo volviéndose mundial. En él convergen
descubrimiento y creacién.””

Varias curiosidades operan en la auto prescrita distincion
“dialéctica” (o “trialéctica”) entre le monde y la mondialité, en
Lefebvre esta distincién ha absorbido aniquiladoramente a la
nocién de révolution mondiale. Esta distincién parece ser homo-
loga de su trillada version de la distincién entre le politique y la
politique y entre teoria y practica —justo la distincién que Hei-
degger desdena porque ya se encuentra obviada en lo que llama
presenciar™. (Como lo sefialé el Pascal de Althusser: “arrodilla-
te, mueve tus labios en oracién y creeras”)™.

Heidegger es constitutivamente tautologico, en explicita opo-
sicién a la dialéctica —de forma estratégica, no a cualquiera,
sino contra la hegeliano-marxista, no importa que tan bien cali-
brada. La aseveracion de que la frase de Heidegger es “por poco
una tautologia” es sintomatica de la forma en la que Lefebvre
absorbi6 a Heidegger en su propia dialéctica, un gesto estiipida-
mente imitado en los estudios sobre Lefebvre.

7 Lefebvre, Ibid., p. 416; énfasis afiadido.

8 Esto lo he adaptado de Schiirmann, Reiner. Heidegger on Being and Acting: From
Principles to Anarchy. Traduccién de Christine-Marie Gros. Bloomington: Indiana
University Press, [1982] 1987, pp. 3-4

7 Althusser, Louis. Sur la reproduction. Paris: PUF, 1995, p. 301.

210



Lefebvre sin Heidegger

En una declaracién hecha por vez primera en francés (1976),
Heidegger reconocia:

el pensamiento que se exige aqui, lo llamo pensamiento
tautologico. Es el sentido originario de la fenomenolo-
gia. Este género de pensamiento aun se encuentra mas
aca de toda posible distincién entre teoria y praxis. Para
comprender esto, es necesario aprender a distinguir en-
tre camino y método. En la filosofia sélo hay caminos; en
las ciencias, al contrario, sélo métodos, es decir, maneras
de proceder en sentido originario de la fenomenologia.
Es mas, este tipo de pensamiento es anterior a cualquier
posible distincién entre teoria y praxis.®

Heidegger repite la posicién sostenida en , el pensar dialécti-
co es “una auténtica perplejidad filosofica”®!, y ahora, cerca de la
muerte, reafirmaba que “es necesario reconocer, en efecto, que
la tautologia es el inico medio de pensar lo que la dialéctica no
puede sino velar”®2,

La estructura légica de la tautologia encubre la violencia teo-
légico-politica (no ontoteoldgica). Las tautologias conducen, en
dltimo término, a “Dios es Dios” (“Soy el que soy/fui/seré”) y “el
nombre de Dios es una verdadera bomba” debido a “la estrecha
relacién que une violencia y monoteismo”’®. Desde mi posicién:
todos los monoteistas son potencialmente terroristas; no todos
los terroristas son monoteistas.

El estilo, discurso o palabra de Heidegger es radicalmente
tautolégico. Su potencial terrorista esta en vigor incluso (si bien
no especialmente) cuando el Heidegger tardio habla sotto voce
del dejar-ser (Gelassenheit) y de la instancialidad (Instdndi-
gkeit) como los lugares donde “gobiernan [walten] la decisién y

80

HGA, Vol. 15, p. 399; énfasis final anadido. [trad. esp.: “Seminario de Zdhringen.
1973”. Traduccién de Oscar Lorca. A Parte Rei. Revista de filosofia no 37, p.17]

1 Ibid., p. 400 (también HSZ, p. 25). [ed. esp.: p. 17]

82 HGA, Vol. 15, p. 400. [ed. esp.: p. 17]

8 Breton, Stanislas. Philosophie buissonniére. Grenoble: Millon, 1989, pp. 135-136.

»

211

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

algo parecido al poder de acciéon”®t. Asimismo, para el Heidegger
mas temprano (1919), “la dialéctica, en el sentido de la disolu-
cién de contradicciones que son siempre postuladas nuevamen-
te” a la vez “esconde un principio no dialéctico” (su brillante
intuicién) y “es factualmente poco creativa”®. En oposicién, las
tautologias son objetivamente destructivas/creativas —como el
pensamiento y/o el comunismo.

El error de habitar

En lo que respecta a aquel anorado puente “entre Marx y
Heidegger”, para Heidegger (y probablemente para Marx) cual-
quier puente es un Ort, un lugar, sitio o locacién para la “pro-
duccion del espacio”, como bien lo entendié Lefebvre®®. En la
decisiva formula schmittiana de 1950

todas las regulaciones ulteriores, escritas o no escritas,
toman su fuerza de la medida interna de un acto primi-
tivo constitutivo de ordenacion del espacio. Este acto pri-
mitivo es el nomos. Todo lo posterior son consecuencias o
ampliaciones o bien nuevas distribucione —anadasmoi—,
es decir una continuacién sobre la misma base o bien
modificaciones disolutivas del acto constitutivo de orde-
nacién del espacio que representa la toma de una tierra,
la fundacién de una ciudad o la colonizacidn... Asi pues,
[el nomos] se trata para nosotros del acto fundamental

divisor del espacio, esencial para cada época histérica.’”

Los actos de fundacién originarios son, como tales, violen-
tos®. No lo es menos el nomos (ley o costumbre): “La ley, que

84 Heidegger, Martin. Gelassenheit. Stuttgart: Neske, 1959, p. 58; también HGA, Vol. 66,
p. 15.

% HGA, Vols. 56/57, p. 40.

8 HVA, pp. 146-8.

87 Schmitt, Carl. The Nomos of the Earth in the International Law of the Jus Publicum
Europaeum [1950], Traduccién de G. L. Ulmen. New York: Telos, 2003, p. 78. [trad.
esp.: El nomos de la tierra. Traduccién de Dora Schilling Thon. Buenos Aires: Struhart
& Cia, 2005, pp. 61-62]. Agradezco a Ayca Cubukcu por sus agudas intuiciones acerca
de las ramificaciones globales del argumento de Schmitt en la actualidad.

88 Esencial para entender la necesidad de “olvidar consciente y repetidamente” la vio-

212



Lefebvre sin Heidegger

reina sobre todos, mortales e inmortales, violentando lo que es
mas justo, condenando la extrema violencia, conduce todo con
excelsa mano”®. Como también lo sabe Heidegger, Ort (el ger-
manico *uzda-) originalmente significaba la punta de un arma,
especificamente el botin de la batalla con el cual el vencedor
sentaba las bases de un monumento, de un templo o de una
ciudad entera —del globo incluso®.

En La revolucion urbana (1970), Lefebvre se apropié del Wo-
hnen heideggeriano para senalar que “[l]a desgracia para la ar-
quitectura ha sido la de querer levantar monumentos, mientras
que ‘el habitar’ o bien ha sido concebido a imagen de los monu-
mentos, o bien se desantendi¢™!. Sin embargo, Lefebvre, como
el segundo mejor heideggeriano de izquierda, falla precisamen-
te en percibir el principal punto de Heidegger, por asi decirlo,
la consideracién de Ort como un sitio de violencia inaugural y
duradera®. Este malentendido seminal causa, especialmente en
La produccion del espacio (1974), varias impresiones erradas
acerca de la nocién de lugar que son potencialmente devastado-
ras —no necesariamente para sus densas descripciones, pero si
para la nociéon de que se puede recurrir a Heidegger para pro-
ducirlas. (Fil6sofos japoneses aprendieron esta leccion antes de
que Lefebvre siquiera oyera hablar de Heidegger).

Lefebvre imagina que para Heidegger “la Morada contrasta
con la existencia errabunda [contrastant avec l'errance]’®. Esto
es buen sentido comin, o mas bien buen sentido hegeliano, pero

lencia inauguradora que fundé el zoAic democratico es Loraux, Nicole La cité divisée:
loubli dans la mémoire d’Athénes. Paris: Payot & Rivages, 1997.

8 Pindaro. Fragmento 169 (151). [Citado en Platén. La republica. Edicién de Rosa Mari-
fio, Salvador Mas Torres y Fernando Garcia. Madrid: Akal, 2008, p. 222, n. 10].

9% Véase Heidegger, Martin. Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske, 1959, p. 37.
[trad. esp.: De camino al habla. Traduccién de Yves Zimmermann. Barcelona: Edicio-
nes del Serbal, 1990].

9 Lefebvre, Henri. The Urban Revolution. Traduccién de R. Bononno. Minneapolis:
University of Minnesota Press, 2003 [1970], p. 21 [trad. esp.: La revolucién urbana.
Traducciéon de Mario Nolla. Madrid: Alianza, 1972]; véase también La production de
l'espace. Paris: Anthropos, 1974, pp. 280-1. En adelante PdE. [trad. esp.: La produc-
cién del espacio. Traduccién de Emilio Martinez. Madrid: Capitdn Swing, 2013].

92 Lo mas cerca que Lefebvre llega es Ibid., p. 289.

9 TIbid., pp. 143-4. [trad. esp.: p. 175].

213

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

no es mas que una burrada metafisica para Heidegger. El de-
meure de Lefebvre traduce el Wohnen de Heidegger, cuyo Irre o
Irrnis se transforma en l'errance. Lefebvre da suma importan-
cia a lo que llama “contradiccién” entre “lo efimero y lo estable
(entre la Morada [la Demeure] y el Errar [[’Errance] en la termi-
nologia de Heidegger)”®!. Pero este no es el punto de Heidegger
sobre el Ort. La ideologia implacablemente hegeliano-marxista
de Lefebvre, sin importar cuan no-teleolégica pretenda ser, se
empena en ver todo en términos de contradicciones que deben
ser de alguna forma sintetizadas en su propia obra, trabajando
constantemente para mostrar que las tautologias en Heidegger
eran tales sélo aparentemente, cuando esto es precisamente lo
que eran.

Ahi donde la dialéctica lefebvriana propone, la tautologia
heideggeriana dispone. Wohnen es completamente “opuesto” a
habitacion en la medida en que la primera ya significa errancia:
la errancia que lleva a tomar, mas o menos agresivamente, po-
sesion de la comida, el botin, los cuerpos o la tierra en la que se
habitara. Heidegger sabe que el significante wohnen deriva de
gewinnen (ganar, conquistar) y de la raiz indo-europea *uen[d]-:
“viajar en busca de algo”, originalmente comida o armas para
reclamar cualquier Ort, incluidas las emboscadas linglisticas.
Contrario a la opinién de Lefebvre, wohnen en ningtin sentido
se “opone” a errancia, particularmente en los sentidos antiguos
de error como trampa (doioc) y de lenguaje como emboscada
(Aoyoc). Todos comparten una Unica esencia tautolégica y, po-
tencialmente, violenta.

Heidegger desplaza a la “filosofia” por el “pensar y cuestio-
nar”, pero aun adhiere a una ley proclamada en 1927: “en de-
finitiva, [el] quehacer de la filosofia [es] preservar la fuerza de
las mas elementales palabras en que se expresa el Dasein, im-
pidiendo su nivelacién por el entendimiento comtn a un plano
de incomprensibilidad”®. Si esto es cierto, nuestra tarea como

9 TIbid., p. 419. [trad. esp.: p. 395].
% HSZ, p. 220; véase también pp. 127 y 331-2. [trad. esp.: p. 240].

214



Lefebvre sin Heidegger

fil6logos terroristas (no sélo contraterroristas) que pensamos
con los pufios apretados, es exhibir esta “fuerza” y usarla para
empoderar a la gente “comtn”.

Posibilidad imposible versus pajaros enjaulados

Acercandonos a la (no)conclusién, mi objecién mas impor-
tante al “heideggerianismo de izquierda” y, especificamente, a
sus actuales promotores en los estudios sobre Lefebvre, es que
este término es filoldgicamente incompetente y filoséficamente
incoherente. Desde la perspectiva del comunismo y del pensa-
miento, el “heideggerianismo de izquierda” es una contradictio
in adiecto. El heideggerianismo de izquierda, en una torcida
alianza con el heideggerianismo de derecha, ha mostrado ade-
mas ser politica y militarmente destructivo desde su origen en
la década del veinte —primero en Japoén, luego en Alemania y
Francia, mas recientemente en las matanzas de la ex-Yugosla-
via’’. No podemos decir que el heideggerianismo de izquierda
sea necesariamente destructivo dado que, en lo que respecta a
sistemas eso/exotéricos, es imposible saber apodicticamente su
“contenido” politico. Si podemos exhibir su “forma”, establecien-
do esta linea demarcatoria. Aceptando la insistencia de Heideg-
ger de que “[p]or encima de la realidad esta la posibilidad’, el
heideggerianismo de izquierda podria ser competente, coheren-
te, incluso creativo, pero una “meditacién seria” sobre la “fas-

9% Opuesto a mi, y yo opuesto a él, es el “silogismo” maestro de Leo Strauss (que en reali-
dad es un entimema) que articula mania y sophrosyne (prudencia), como se expone en
“A Giving of Accounts”. En: Green, K. H. Jewish Philosophy and the Crisis of Moderni-
ty. Albany: SUNY Press, 1997 [1970], pp. 457-66; p. 463.

9 En 1993, Zizek rememoraba: “En la republica de Bosnia, la escuela de Frankfurt gozo
de una condicién semioficial en la década de los setenta, mientras que en Croacia y
parcialmente en Serbia florecieron los heideggeranos ‘oficiales’, especialmente en los
circulos de la armada”. Zizek, Slavoj. Tarrying with the Negative: Kant, Hegel, and the
Critique of Ideology. Durham: Duke University Press, 1993, p. 228. [En espafiol en
“iDisfruta a tu pais como a ti mismo!”. En: El acoso de las fantasias. 2° ed. Traduccién
de Clea Braunstein Saal. México: Siglo XXI, pp. 43-74, p. 71]. En Oxford, también en
1993, el gedgrafo radical David Harvey proponia seminal aunque tentativamente el
“puente entre Marx y Heidegger”.

9% HSZ, p. 38. [trad. esp.: p. 61].

215

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

cinacién-repulsién reciproca entre marxismo y heideggerianis-
mo” en realidad todavia no ha comenzado®, contrariamente a lo
que creen Lefebvre y sus estudiosos.

Comencé con el término exhibicion (Aufweisung) porque fue
dicho término el que dio inicio al primer intento consciente de
producir el heideggerianismo de izquierda en el asi llamado
occidente. La primera publicacién de Marcuse intentd apro-
piarse de Ser y tiempo para “exhibir” lo que el autor de Eros y
civilizacion llamé “la situacién fundamental del marxismo”, a
saber: “su preocupacién central con la posibilidad histérica del
acto radical, un acto que deberia [o debera: soll] abrir el camino
para una nueva y necesaria realidad, al producir la completa
comprension de la persona”. Es mas, “La exhibicion de esta si-
tuacién fundamental... no pretende convertir el objetivo de esta
investigacion en el establecimiento desde el principio el senti-
do del marxismo, sino mas bien demarcar el fundamento desde
el cual dicha interpretacién debe desarrollarse”®. Si esta de-
marcacién de 1928 continia en el siglo XXI es porque Marcuse
estaba en lo correcto: “La cuestién del acto radical s6lo puede
plantearse sensatamente donde el acto es aprehendido como la
realizacién decisiva de la esencia humana y cuando, de forma
simultdnea, precisamente cuando esta realizacién aparece como
imposibilidad factual, i.e.: en una situacién revolucionaria”'.
Poco después de leer este texto, Heidegger intervino como lider
nazi en su propia y siempre posible situacién revolucionaria.
Mientras que en el bando propiamente comunista, nuestro pro-
yecto, en un sentido preciso, sigue siendo imposible:

La posibilidad de lo imposible es el fondo de la politica.
Ella se opone globalmente a todo lo que se nos ensena
hoy, que es que la politica es la gestion de lo necesario.
La politica comienza con el mismo gesto con el que Rous-

9 Véase “Politics and Friendship: An Interview with Jacques Derrida”. En: Kaplan, E.
Ann y Michael Sprinker. The Althusserian Legacy. London: Verso, 1993 [1989], pp.
183-231; p. 190.

100 Marcuse, “Beitrage”, pp. 349-50.

Ibid., p. 350; los énfasis han sido cambiados.

216



Lefebvre sin Heidegger

seau suprime el fundamento mismo de la desigualdad:
hacer a un lado todos los hechos.

Importa hacer a un lado todos los hechos para que adven-
ga el acontecimiento [pour qu’advienne l'événement].'?

La auténtica tarea del comunismo jamas es la construccién
del cielo en la tierra sino el siempre posible combate contra el
infierno: para este fin, sin embargo, hay un gran valor heuris-
tico en algunos tipos de hechos, si ello entendemos probidad
filolégica: “Leer un texto como texto, sin interpolar una inter-
pretacién, es la forma ultima de ‘experiencia interior'— quizéas
una que dificilmente es posible”1%. (Welt weltet no es LE monde
SE mondifie).

La humanidad estaria mejor sin el capitalismo y sin cual-
quier Estado. El legado de Lefebvre estd mejor sin Heidegger
(o Nietzsche), lo digo sin ser un mal amigo de Lefebvre. Los lec-
tores filologica y filos6ficamente cuidadosos —en dicho sentido,
lectores que se apegan a los hechos— prefieren sustraer a otros
autores de sus autores principales, a quienes se esfuerzan por
entender tal como ellos se entendieron a si mismos, también en
lo no dicho de sus dichos, para exhibir lo que los griegos llama-
ron 7o mpayua avro (un asunto de interés comun), sélo entonces
comienzan el combate, si1 es necesario. Estos lectores rechazan
la multiplicacién de referencias intertextuales (“X con Y” o “X
e Y”) a la menor provocacién, un riesgo ocupacional de quienes,
gracias a sus lecturas rapidas, muestran en el Agora llamativas
pancartas sin probidad filolégica.

En La Republica, Sécrates nos informa que, si alguna vez
hablara “sin imagen o simbolo de mi sentido” de lo que se en-

102 Badiou, Alain. Peut-on penser la politique? Paris: Seuil, 1985, p. 78 [trad. esp.: ;Se
puede pensar la politica? Traduccién de Jorge Piatigorsky. Buenos Aires: Nueva Vi-
sién, 1990, p. 53, traduccién modificada]. Véase ademés Althusser, Louis. Solitude
de Machiavel. Edicién de Y. Sitomer. Paris: PUF, 1998, p. 31. NB: “posibilidad im-
posible” es el nombre que Karl Barth da a “Dios” en Der Romerbrief (Zweite Fassung
1922). Zurich: TVZ, 2005, p. 229 y 345 y el término para “muerte” es HSZ.

103 Nietzsche, Friedrich. Sdmtliche Werke: Kritische Studienausgabe in 15 Bdnden. Edi-
cién de Giorgio Colli y Mazzino Montinari. Berlin: de Gruyter, 1989, Vol. 13, p. 460.

217

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

cuentra “fuera de la caverna, al final de la dialéctica”, hablaria
entonces oAl auro 1o ainbes 1. Esto es usualmente traduci-
do como “la verdad misma”. Schleiermacher tradujo ainbsia
en este pasaje no como Wahrheit (verdad), sino como die Sa-
che selbst (la cosa misma)'?®—el shibboleth de la fenomenologia
radical. Y asi es como Heidegger traduce zo mpayua avro en la
carta Séptima de Platon: “la materia misma” o “el caso mismo”
es todo lo que Platén sefiala que no representara nunca a través
de la escritura'®. Comparese la raiz de “tautologia” 7o avro +
Aoyog. Die Sache selbst es, a la vez, “tedrico” y “practico”, en ese
sentido tautolégico y en cualquier caso la Gltima palabra, si es
que esta llegase a decirse. Destructivamente terrorista, puede
ser creativa.

La especificacion “de izquierda” adosada a Heidegger “no
anade nada a ese estilo de bote de la basura [ce style de poube-
lle] con el cual es usual eximirse de toda reflexién”%’. Torcien-
do y desviando la mismisima polémica de Lefebvre, ;qué han
hecho los heideggerianos de izquierda contemporaneos “mas
que poner en circulaciéon la calderilla de Heidegger... con al-
gunas monedas falsas”?%, Esta fue la propia economia de Le-
febure para leer a Heidegger. Pero, ifue Lefebvre, por lo tanto,
un heideggeriano de izquierda? Ese caso debo dejarlo abierto.
Kafka sabe: “Una jaula salié en busca de un pajaro”'®. Con sus
heideggerianos de izquierda, Heidegger ain encuentra blancos
faciles, entre los que se cuenta un nimero desproporcionado de
marxistas. De ahora en mas, este caso esta cerrado.

104 Platén, La Repiiblica, 533a.

105 Platén. Sdmtliche Werke. Edicién de W. F. Otto et al. Traduccién de F. Schleierma-
cher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1958 [1920s], Vol. 3, p. 239.

106 Platon. Epistle VII, 341c; véase HGA, Vol. 16, p. 60.

107 Lacan, Jacques. Ecrits. Paris: Seuil/Points, 1969, Vol. 1, p. 288. [trad. esp: Escritos 1.
Traducciéon de Tomés Segovia. Buenos Aires: Siglo XXI, 2002, p. 494].

108 Tefebvre, Hegel-Marx—Nietzsche, p. 52. [ed. esp.: p. 60].

109 Kafka, Franz. Gesammelte Werke. Edicién de H.-G. Koch. Frankfurt am Main: Fis-
cher, 1994, Vol. 6, p. 231. [Trad. esp: Obras Completas. Barcelona: Planeta, 1971].

218



Lefebvre sin Heidegger

Bibliografia

Adorno, Theodor. Dialéctica negativa. Traduccién de Alfredo Brotons
Munoz. Madrid: Akal, 2005.

Althusser, Louis. Sur la reproduction. Paris: PUF, 1995.
—. Sur la philosophie. Paris: Gallimard, 1994.
—. Solitude de Machiavel. Edicién de Y. Sitomer. Paris: PUF, 1998.

Anderson, Kevin. Lenin, Hegel, and Western Marxism: A Critical Study.
Urbana: University of Illinois Press, 1995.

Arendt, Hannah. “Heidegger at Eighty”. En: Murray, Michael (Ed.)
Heidegger and Modern Philosophy. New Haven: Yale University
Press, 1978 [1969], pp. 293-303.

Axelos, Kostas. Einfiihrung in ein kiinftiges Denken: Uber Marx und
Heidegger. Tibingen: Niemeyer, 1966.

Badiou, Alain. Infinite Thought: Truth and the Return to Philosophy.
Traduccion y edicion de Oliver Feltham y Justin Clemens. London:
Continuum, 2003.

—. Peut-on penser la politique? Paris: Seuil, 1985.
—. sSe puede pensar la politica? Traduccién de Jorge Piatigorsky,
Buenos Aires: Nueva Visién, 1990.

Barth, Karl. Der Romerbrief (Zweite Fassung 1922). Zurich: TVZ, 2005.

Benjamin, Walter. Briefwechsel 1933-1940. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1966, Vol. 2.

Bosteels, Bruno. “Badiou without Zizek”. Polygraph no 17, 2005, pp. 221-44.

Bourdieu, Pierre. L'ontologie politique de Martin Heidegger. Edicién
revisada. Paris: Minuit, 1988 [1975].
—. “Back to History: An Interview”. En: Wolin, Richard. The
Heidegger Controversy: A Critical Reader. Segunda edicidn.
Cambridge: The MIT Press, 1993 [1988], pp. 264-71.

Breton, Stanislas. Philosophie buissonniére. Grenoble: Millon, 1989.

Derrida, Jacques. “Faith and Knowledge: The Two Sources of ‘Religion’ at
the Limits of Reason Alone”. En: Derrida, Jacques y Gianni Vattimo
(Ed.) Religion. Stanford: Stanford University Press, 1996, pp. 1-78.

219

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

—. “Politics and Friendship: An Interview with Jacques Derrida”.
En: Kaplan, E. Ann y Michael Sprinker. The Althusserian Legacy.
London: Verso, 1993 [1989], pp. 183-231.

—. La religion. Traducciéon Cristina de Peretti y Paco Vidarte.
Madrid: PPC, 1996.

Elden, Stuart. Mapping the Present: Heidegger, Foucault and the Project of
a Spatial History. London: Continuum, 2001.
—. Understanding Henri Lefebure: Theory and the Possible. London:
Continuum, 2006.
—. Speaking against Number: Heidegger, Language and the Politics
of Calculation. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2006.
—. “Politics, Philosophy, Geography: Henri Lefebvre in Recent
Anglo-American Scholarship”. Antipode 33, no. 5, 2001, pp. 809-25.

“Between Marx and Heidegger: Politics, Philosophy and

Lefebvre’s The Production of Space”. Antipode 36, no. 1, 2004, pp.
86-105.

Elden, Stuart y Elizabeth Lebas. “Introduction: Coming to Terms with
Lefebvre”. En: Henri Lefebure: Key Writings, pp. xi-xiii.

Fritsche, Johannes. Historical Destiny and National Socialism in Heidegger’s
Being and Time. Berkeley: University of California Press, 1999.

Gadamer, Hans-Georg. Gesammelte Werke. Tiibingen: Mohr, 1995, Vol. 3
y Vol. 10.

Harootunian, Harry. Overcome by Modernity: History, Culture, and
Community in Interwar Japan. Princeton: Princeton University
Press, 2000.

Harvey, David. “From Space to Place and Back Again: Reflections on the
Condition of Postmodernity”. En: Curtis, Barry (Ed.) Mapping the
Futures: Local Cultures, Global Change. London: Routledge, 1993,
pp. 3-29.

Heidegger, Martin. Vortrdge und Aufsdtze. Stuttgart: Neske, 1954.
—. Conferencias y articulos. Traducciéon de Eustaquio Barjau,
Barcelona: Ediciones del Serbal, 2001.
—. “Phidnomenologische Interpretationen zu Aristoteles”. Dilthey-
Jahrbuch no. 6, 1989 [1922], pp. 236-69.
—. Interpretaciones fenomenolégicas sobre Aristételes (Indicacion de

220



Lefebvre sin Heidegger

la situacion hermenéutica) [Informe Natorp]. Ed. y trad. de Jesus
Adrian Escudero, Madrid: Trotta, 2002.

—. Gesamtausgabe. Frankfurt am Main: Klostermann, 2000, Vol. 16.
—. Zur Sache des Denkens. Tibingen: Niemeyer, 1969.

—. Tiempo y ser. 2* ed. Traduccién de Manuel Garrido, José Luis
Molinuevo y Félix Duque. Madrid: Tecnos.

—. Die Frage nach dem Ding. Ttubingen: Niemeyer, 1975 [1935/6].
—. La pregunta por la cosa. Traduccion de José Garcia Gomez del
Valle, Girona: Palamedes Editorial, 2009.

—. Carta sobre el humanismo. Traducciéon de Martin Gutiérrez
Giradot. Madrid: Taurus, 1970.

—. Sein und Zeit. Tibingen: Niemeyer, 1972 [1927].

—. Ser y Tiempo. 2% ed. corregida. Traduccion de Jorge Eduardo
Rivera. Santiago: Editorial Universitaria, 1997.

—. “De la nature de la cause”. Traduccién de A. Bessey. Recherches
Philosophiques no. 1, 1931/2, pp. 83-124.

—. Holzwege. Sexta Ed. Frankfurt am Main: Klostermann, 1980
[1950].

—. Caminos de bosque. Traduccién de Helena Cortés y Arturo Leyte.
Madrid: Alianza Editorial, 1995.

—. “Seminario de Zahringen. 1973”. Traduccién de Oscar Lorca. A
Parte Rei. Revista de filosofia no 37, pp. 1-23.

—. Gelassenheit. Stuttgart: Neske, 1959.

—. Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske, 1959.

Heidegger, Martin. De camino al habla. Traduccién de Yves Zimmermann.

Barcelona: Ediciones del Serbal, 1990.

Janicaud, Dominique. Heidegger en France. Paris: Albin Michel, 2001,

Vol. 2.

Kafka, Franz. Gesammelte Werke. Edicion de H.-G. Koch. Frankfurt am

Main: Fischer, 1994, Vol. 6.
—. Obras Completas. Barcelona: Planeta, 1971.

Karatani, Kojin. Transcritique: On Kant and Marx. Traducciéon de Sabu

Kohso. Cambridge: The MIT Press, 2003.

Kofman, Eleonore y Elizabeth Lebas. “Lost in Transposition—Time, Space

and the City”. En: Lefebvre, Henri. Writings on Cities. Edicién y
traduccion de E. Kofman y E. Lebas. Oxford: Blackwell, 1996, pp.
3-60.

221

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

Kojeve, Alexandre. Lathéisme. Edicién y traduccién de Laurent Bibard.

Paris: Gallimard, 1998 [1931].

Lacan, Jacques. Ecrits. Paris: Seuil/Points, 1969, Vol. 1.

—. Escritos 1. Traducciéon de Tomas Segovia. Buenos Aires: Siglo
XXI, 2002.

Lecercle, Jean-Jacques. A Marxist Philosophy of Language. Traduccién de

Gregory Elliott. Leiden: Brill, 2006 [2004].

Lefebvre, Henri. Lexistentialisme. 2a ed. Paris: Anthropos, [1946] 2001.

222

—. El existencialismo. Traduccion de Ana Ostrovsky. Buenos Aires:
Lautaro, 1948.

—. Une pensée devenue monde: faut-il abandoner Marx? Paris:
Fayard, 1980.

—. Le retour de la dialectique: 12 mots clef pour le monde moderne.
Paris: Messidor, 1986.

—. “Introduction [to Marxism and Philosophy]”. En: Elden, Stuart,
Elizabeth Lebas y Eleanore Kofman. Henri Lefebvre: Key Writings.
London: Continuum, 2003.

—. “Karl Marx et Heidegger”. En: Kostas Axelos (con Jean Beaufret,
Francois Chatelet, y Henri Lefebvre). Arguments d’une recherché.
Paris: Minuit, 1969 [1959], pp. 93-105.

—. “Karl Marx y Heidegger”. En: Kostas Axelos, Argumentos
para una investigacion. Traduccion de Carlos Manzano. Madrid:
Fundamentos, 1973, pp. 105-120.

—. Métaphilosophie: prolégoménes. Paris: Minuit, 1965.

—. Hegel-Marx—Nietzsche ou le royaume des ombres. Tournai:
Casterman, 1975.

—. Hegel, Marx, Nietzsche. Traduccion de Mauro Armifio. México:
Siglo XXI, 1988.

—. De lo rural a lo urbano. Ediciéon de Mario Gaviria. Traducciéon de
Javier Gonzalez-Pueyo. Barcelona: Ediciones Peninsula, 1978.

—. Prefacio a Henri Raymond et al., L’habitat pavillonnaire. Paris:
CRU, 1966, pp. 3-23.

—. “Introduccién al estudio del habitat de pabellén”. En: De lo rural
a lo urbano. 4* ed. Edicién de Mario Gaviria. Traduccion de Javier
Gonzéalez-Pueyo. Barcelona: Ediciones peninsula, 1978. pp. 151-172.
—. De l’Etat, tome IV: les contradictions de UEtat moderne. Paris:
UGE, 1978.



Lefebvre sin Heidegger

—. The Urban Revolution. Traducciéon de R. Bononno. Minneapolis:
University of Minnesota Press, 2003 [1970].

—. La revolucion urbana. Traduccién de Mario Nolla, Madrid:
Alianza, 1972.

—. La production de l'espace. Paris: Anthropos, 1974.

—. La produccion del espacio. Traduccién de Emilio Martinez,
Madrid: Capitan Swing, 2013.

Loraux, Nicole La cité divisée: l'oubli dans la mémoire d’Athénes. Paris:
Payot & Rivages, 1997.

Marchart, Oliver. “Nothing but a Truth: Alain Badiou’s ‘Philosophy of
Politics’ and the Left-Heideggerians”. Polygraph no. 17, 2005, pp.
105-25.

Marcuse, Herbert. “Beitrige zu einer Phidnomenologie des Historischen
Materialismus”. En: Schriften. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1978
[1928], Vol. 1, pp. 347-406.

Marx, Karl y Friedrich Engels. Writings on the Paris Commune. Edicién de
Hal Draper. New York: Monthly Review, 1971.

Marx, Karl, Friedrich Engels y Vladimir Illich Lenin. La comuna de Paris.
Madrid: Akal, 2014.

Merrifield, Andy. MetroMarxism: A Marxist Tale of the City. New York:
Routledge, 2002.
—. Henri Lefebuvre: A Critical Introduction. New York: Routledge,
2006.
—. “Lefebvre, Anti-Logos and Nietzsche: An Alternative Reading of
The Production of Space”. Antipode 27, no. 3, 1995, pp. 294-303.

Morchen, Hermann. Adorno und Heidegger: Untersuchuung einer
philosophischen Kommunikationsverweigerung. Stuttgart: Klett-
Cotta, 1981.

Nietzsche, Friedrich. Sdmtliche Werke: Kritische Studienausgabe in 15
Bdnden. Edicion de Giorgio Colli y Mazzino Montinari. Berlin: de
Gruyter, 1989, Vol. 13.

Nolte, Ernst. Martin Heidegger: Politik und Geschichte im Leben und
Denken. Berlin: Propylden, 1992.
—. Heidegger: politica e historia en su vida y pensamiento. Traducciéon
de Elisa Lucena, Madrid: Tecnos, 1998.

223

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Geoffrey Waite

Osborne, Peter. The Politics of Time: Modernity and Avant-Garde. London:
Verso, 1995.

Platén. La republica. Edicion de Rosa Marifio, Salvador Mas Torres y
Fernando Garcia. Madrid: Akal, 2008.
—. Sdamtliche Werke. Edicion de W. F. Otto et al. Traduccién de
Friedrich Schleiermacher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1958,
Vol. 3.

Richardson, William J. Heidegger: Through Phenomenology to Thought.
The Hague: Nijhoff, 1963.

Roberts, John. “Philosophizing the Everyday: The Philosophy of Praxis and
the Fate of Cultural Studies”. Radical Philosophy no. 98, November/
December, 1999, pp. 16-29.

Schmitt, Carl. The Nomos of the Earth in the International Law of the Jus
Publicum Europseum. Traduccién de G. L. Ulmen. New York: Telos,
[1950] 2003.

—. El nomos de la tierra. Traducciéon de Dora Schilling Thon. Buenos
Aires: Struhart & Cia, 2005.

Schirmann, Reiner. Heidegger on Being and Acting: From Principles to
Anarchy. Traduccién de Christine-Marie Gros. Bloomington: Indiana
University Press, [1982] 1987.

Sloterdijk, Peter. Critique of Cynical Reason. Traduccién de Michael
Eldred. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1987 [1983].
—. Critica de la razén cinica. Traduccion de Miguel Angel Vega
Cernuda, Madrid: Siruela, 2003.

Strauss, Leo. “An Introduction to Heideggerian Existentialism”. En:
Pangle, Thomas (Ed.) The Rebirth of Classical Political Rationalism.
Chicago: University of Chicago Press, 1989, pp. 27-46.

—. “Introducciéon al existencialismo de Heidegger”. En: Sobre
Heidegger: cinco voces judias. Buenos Aires: Manantial, 2008, pp.
41-66.

—. “A Giving of Accounts”. En: Green, K. H. Jewish Philosophy and
the Crisis of Modernity. Albany: SUNY Press, 1997 [1970], pp. 457-
66.

The Man Who Shot Liberty Valance. Dir. John Ford. Estados Unidos. Prod.
Willis Goldbeck. 1962.

224



Lefebvre sin Heidegger

Yuasa, Yasuo. “The Encounter of Modern Japanese Philosophy with
Heidegger”. En: Parkes, Graham (Ed.). Heidegger and Asian
Thought. Honolulu: University of Hawaii Press, 1987, pp. 155-74.

Zedong, Mao. Quotations from Chairman Mao Tsetung. Peking: Foreign
Languages, 1966.

Zizek, Slavoj. The Parallax View. Cambridge: The MIT Press, 2006.
—. Vision de paralaje. Traduccion de Marcos Mayer Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econémica, 2006.
—. The Ticklish Subject: The Absent Centre of Political Ontology.
London: Verso, 1999.
—. El espinoso sujeto: el centro ausente de la ontologia politica.
Traduccién de Jorge Piatigorsky. Buenos Aires: Paidds, 2007.
—. Tarrying with the Negative: Kant, Hegel, and the Critique of
Ideology. Durham: Duke University Press, 1993.
—. “Disfruta a tu pais como a ti mismo!”. En: El acoso de las
fantasias. 2* edicién. Traduccién de Clea Braunstein Saal, México:
Siglo XXI, pp. 43-74.

225

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII






resenas






Leon Rozitchner: contra la servidumbre
voluntaria. Jornadas en la Biblioteca Nacional
Argentina. Buenos Aires: Ediciones Biblioteca

Nacional, 2015.

Emiliano Exposto
Universidad de Buenos Aires

“Cada escritor crea sus
precursores. Su labor modifica
nuestra concepcion del pasado,
como ha de modificar el futuro”
Jorge Luis Borges, Kafka y sus
precursores

“Cldsico no es un libro que
necesariamente posee tales o
cuales méritos; es un libro que
las generaciones de los hombres,
urgidas por diversas razones,
leen con preuvio fervor y con una
misteriosa lealtad”

Jorge Luis Borges, Sobre los
clasicos

Toda generacion intelectual
y politica necesita crear sus
propios precursores. Y esto es
asi porque, como bien senald
Borges al respecto de Franz
Kafka, existen ciertos autores
que en el mismo movimiento
en que elaboran su obra, habi-
litan una constelacién de sen-

tidos impensados, abren otra
temporalidad: un rayo intem-
pestivo que actua sobre el pa-
sado, el presente y el futuro.
He alli la fibra dltima de todo
anacronismo productivo: la
irrupcion de una matriz afec-
tiva y pensante inesperada.
De algiin modo, esta resena
es el efecto de un encuentro:
con la rigurosa textualidad
rozitchneriana, con el ritmo
poético de su pensamiento,
con sus memorias y sus exce-
sos. Buscamos, con este escri-
to menor, vehiculizar un gesto
mas colectivo que individual,
marcar la impronta de una ge-
neracioén que, en el devenir del
drama histérico argentino, es
parte de una experiencia hete-
rogénea y dispersa que ain no
logramos articular en una po-
tencia emancipatoria comun.
Deseamos hacer de Ledén
Rozitchner nuestro propio
precursor. Queremos realizar
el anacronismo productivo
que nos permita despertar los

229

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

restos sintientes de un cuer-
po generacional entumecido,
des-olvidar lo que olvidamos:
dénde reside el verdadero sa-
ber, el verdadero poder: en la
riqueza del cuerpo singular
como revelador de una ener-
gia colectiva.

Leon Rozitchner: contra la
servidumbre voluntaria cons-
tituye el primer libro dedica-
do a examinar la obra rozit-
chneriana. En él se compilan
las ponencias de las primeras
Jornadas dedicadas al pen-
samiento rozitchneriano en
el auditorio David Vinas del
Museo del Libro y de la Len-
gua de la Biblioteca Nacional
Argentina en Agosto de 2014.
Editado en 2015, hoy en dia
asistimos a la presentacién
de un documento que leemos
“como si en sus paginas todo
fuera deliberado, fatal, pro-
fundo como el cosmos y capaz
de interpretaciones sin térmi-
no”t.

Este libro forma parte de
un proceso mdas amplio de
puesta en consideracién pu-
blica de la original y prolifica
filosofia de Leb6n Rozitchner,

! Borges, Jorge Luis. “Sobre los cldsicos”.
En Otras inquisiciones. Obras comple-
tas: 1952-1972. Buenos Aires: Emecé
Editores, 2007, pp. 182.

230

proyecto entre los cuales se
encuentra la edicion de las
Obras Completas, las mencio-
nadas Jornadas y el documen-
tal rozitchneriano Es necesario
ser arbitrario para hacer cual-
quier cosa. Conversaciones con
Diego Sztulwark. En el texto
se entretejen las mas diversas
v hasta divergentes sentimen-
talidades discursivas: filéso-
fos, psicoanalistas, artistas,
docentes y ensayistas del am-
bito argentino e internacional.
El compendio es resultado del
debate fraterno y polémico,
conflictivo y pasional.
Combatir para compren-
der: pensar, escribir y sentir;
esas son las coordenadas de
esta compilacién. Asistimos
a un libro que procura cele-
brar un pensamiento, suscitar
energias, actualizar un deseo.
Se trata de un agenciamien-
to de enunciaciéon colectivo,
de una practica tedrica tanto
mas impersonal que indivi-
dual. Y por eso, nosotros lee-
mos en cada una de las in-
tervenciones, en el jadeo de
cada ponencia y anécdota, la
respiracién colectivo de unas
vidas que, al escribir sobre y
contra Rozitchner, narran sus
afectos mas intimos, indagan
en sus nucleos personales in-
confesados, impensados.



Si bien las Jornadas de
Agosto de 2014 se desarrolla-
ron durante tres dias distin-
guidos de acuerdo a temas,
problemas o enfoques, el libro
se encuentra subdividido en
seis secciones que recogen los
titulos de las mesas exposito-
ras: (a) Contra la servidumbre
voluntaria; (b) La filosofia ar-
gentina en cuestion; (c) Ma-
terialismo y Nacién; (d) Dis-
putas; (e) La Cosa y la Cruz; y
(f) Leer a Ledén hoy.

Durante la primera jorna-
da, en la mesa titulada “Con-
tra la servidumbre volunta-
ria”, Bruno Bosteels y Enrique
Rozitchner son los encargados
de realizar la apertura al en-
cuentro. Bosteels, profesor de
la Universidad de Cornell,
presenta a Ledén Rozitchner
como un pensador combativo
y a contra-pelo de los climas
intelectuales y politicos de
la época. En su texto “La iz-
quierda con sujeto”, Bosteels
reflexiona en torno al vinculo
conceptual que el filosofo ar-
gentino establece entre terror
(forma especifica en que opera
el poder y la dominacién po-
litica en las sociedades con-
temporaneas) y subjetividad.
La semblanza rozitchneriana
que narra el intelectual belga
procura ubicar al autor en de-

resenas

bate con las tradiciones hege-
monicas: una batalla conjun-
ta con el estructuralismo, el
marxismo objetivista y contra
la herencia teoldgico-politica.
Segun Bosteels, el gesto fun-
damental de Rozitchner radi-
ca en una restituciéon de las
interrogaciones sobre la subje-
tividad a partir de una lectura
conjunta entre Freud, Marx y
Clausewitz; y en lo esencial,
en la fundacion de una filoso-
fia sensual, encarnada y pro-
fundamente materialista que
pugna por la emancipacién
humana en su totalidad.

Por su parte, Enrique
Rozitchner relata la wvalio-
sa experiencia de participar
activamente durante maés
de veinte anos en la catedra
Construccion historica de la
subjetividad moderna de la
Facultad de Ciencias Sociales
de la UBA, cuyo titular fue el
mismo Leén Rozitchner has-
ta 2011. El sobrino del “viejo
Led6n” nos cuenta una faena
intelectual apasionada en la
cual numerosos estudiantes y
profesores estudian las obras
fundamentales de Rozitchner
a la luz del analisis pormeno-
rizado de Freud o en dialogo
con los Manuscritos econémi-
cos filosoficos del 44 de Marx.

A su turno, como parte de

231

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

la seccién titulada “La filo-
sofia argentina en cuestién”,
uno de los editores de la Obra
Completa, Cristian Sucksdorf,
busca responder al interro-
gante que encabeza su texto,
esto es: “;Es Leén Rozitchner
un filésofo argentino?”. Reto-
mando las cifras de inteligibi-
lidad de la filosofia rozitchne-
riana en torno al sujeto como
absoluto-relativo, Sucksdorf
caracteriza al pensamiento
del autor como un ejercicio,
situado y dramadtico, contra
el terror politico. En ese mar-
co, la cuestién de la filosofia
argentina remite a las rela-
tividades territoriales y a las
luchas colectivas que consti-
tuyen la materia mediante
la cual se elabora el absoluto
vivido y pensado del sentir in-
telectual rozitchneriano.

En el escrito “Leodn, en la
cuestion argentina de la fi-
losofia”, el filésofo Gregorio
Kaminsky, amigo de Rozitch-
ner que lo conocié en 1967 y
asistié a sus multitudinarios
grupos de estudio, nos cuen-
ta diferentes episodios en los
cuales el autor aparece a mi-
tad de camino entre el pole-
mista empecinado y el origi-
nal filésofo politico. Charlas
intimas, lugares recénditos,
acontecimientos cruciales de

232

la vida publica y muchas otras
cosas conforman una serie de
reveladoras y divertidas anéc-
dotas que dan cuenta de la
materia pensante rozitchne-
riana.

“Lo sienten pero no lo sa-
ben, lo hacen pero no lo sien-
ten. Breves notas sobre la
filosofia (argentina) de Leo6n
Rozitchner” es el aporte del
filosofo y ensayista Gabriel
D’Torio. Alli se trata la obra
rozitchneriana en la estela
de los grandes maestros de
la sospecha: Marx, Nietzsche
y Freud. Basandose en el ul-
timo libro del autor, Materia-
lismo ensoriado (2011), D’lorio
argumenta que existe una
singular filosofia argentina
que Rozitchner elabora a par-
tir de una teoria materialista
del sentir que nos abre a una
nueva comprension del sujeto
y la historia. De este modo,
la concepcién rozitchneriana
de la sentimentalidad histé-
rico-subjetiva se explicita en:
(a) una Estética, como ambito
artistico en el cual acontece
un “devenir creacién” de todo
el ser sensual del humano; (b)
una Légica, en cuanto sen-
tir es también “vislumbrar la
verdad” desde la coherencia
pensante del propio cuerpo
afectivo; (c) una Etica, enten-



dida como practica de la liber-
tad, como experimentacion
sensible en el campo social;
y finalmente (d) una Politica,
ejercida a partir de la recupe-
raciéon y amplificacién colecti-
va de las matrices ensonadas
del “vivirds materno” como
motor de resistencia contra el
“no mataras” del terror espec-
tral y patriarcal.

Con una provocativa y dis-
cutida intervencién titulada
“Los dos Rozitchner”, Tomas
Abraham cierra la segun-
da serie de Ledn Rozitchner:
contra la servidumbre volun-
taria. El renombrado filésofo
argentino relee su relacién
polémica con Lebén a partir
de trazar una clara contra-
posicion con el vinculo per-
sonal que entablo con su hijo
Alejandro Rozitchner. Si bien
reconoce en Leoén la figura de
un “librepensador” con coraje
que no “practicaba la moral
del vestuario”, Abraham nos
presenta un texto incémodo,
cuyas tesis no pasan desaper-
cibidas al menos por dos mo-
tivos. Por un lado, porque se
Inmiscuye con cierta ironia y
algo de mal gusto en doloro-
sas escenas de la vida familiar
rozitchneriana. Y por el otro,
porque parece forzar la filoso-
fia de Leén Rozitchner hasta

resenas

convertirlo en un pensador de
la “conciencia” y un “moralis-
ta”, quien por contrapunto se
ubicaria en desventaja respec-
to al presunto espiritu ludico,
la alegria deleuziana y el niet-
zscheanismo jovial de su hijo
Alejandro. En las Jornadas,
Abraham se neg6 a responder
las preguntas incémodas que
ponian en jaque su exposicion,
y acto seguido, se retir6 sin
debatir con todo un auditorio
en desacuerdo.

La tercera mesa, “Mate-
rialismo y Nacién”, inicia con
la exposicion del historiador
Omar Acha. El autor lee en
Rozitchner la postulaciéon de
una teoria de la subjetividad
que busca conjurar esas posi-
ciones del marxismo objetivis-
ta que soslayan la importancia
de lo subjetivo en la historia, y
al mismo tiempo, intenta ho-
radar las lecturas del psicoa-
nalisis freudiano que conciben
al sujeto allende la historia,
sea como pasivo efecto estruc-
tural, sea sin conflictividad en
el interior de la dindmica psi-
quica del cuerpo sintiente. El
trabajo rozitchneriano, segiun
Acha, decanta en una filosofia
de la subjetivad de raigambre
humanista anclada en la con-
cepcién marxiana de la alie-
nacién, en la formula freudia-

233

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

na de la represion histérica de
lo pulsional y, fundamental-
mente, en el redescubrimien-
to del cuerpo personal como
portador de una riqueza capaz
de potenciarse en el cuerpo
extendido de una resistencia
colectiva.

“Olvidar a Abraham” se ti-
tula la intervencién de Ricar-
do Abduca. Con un escrito que
desciende hasta los filamen-
tos imaginarios del cristia-
nismo y el judaismo, Abduca
problematiza el componente
simbdlico de la otra gran re-
ligibn monoteista: desnudar
la fuente despoética del terror
en la mitologia musulmana a
partir de la sujecién al Padre,
es el objetivo del antropdlogo
argentino. La estela rozitch-
neriana de la ponencia estriba
alli donde se indica que “no
hay leer la historia de padres a
hijos, sino de hijos a padres”?,
para de este modo desmontar
la instalacién de un centro pa-
triarcalista de sometimiento
que opera, transversalmente,
como el sostén imaginario de
la obediencia subjetiva en las

2 Abduca, Ricargo G. “Olvidar a Abra-

ham”. En Leén Rozitchner: contra la
servidumbre voluntaria. Jornadas en
la Biblioteca Nacional. Buenos Aires:
Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, pp.
83-106.

234

logicas teoldgico-politicas do-
minantes.

Un marxismo critico y he-
terodoxo, un pensador preocu-
pado por las tragedias epoca-
les de su tierra y una filosofia
(laica) de la liberacién, es el
semblante que Néstor Kohan
identifica en Le6n Rozitchner.
Kohan, filésofo argentino es-
pecializado en temas de mar-
xismo latinoamericano, ubica
a Rozitchner en confrontacién
con el estructuralismo althus-
seriano, el posmarxismo y el
posestructuralismo. En ese
marco, el autor considera que
el aporte méas valioso de Rozit-
chner es su comprensién del
sujeto como un ntucleo de ver-
dad histdrica, nervio funda-
mental de toda practica eman-
cipatoria contra el terror.

Filosofia y emancipacion.
Simén Rodriguez: el triunfo de
un fracaso ejemplar es el libro
en el que se basa la exposicion
del politélogo Eduardo Rinesi.
En “Lo que saben los cuerpos”,
el autor indaga en la lectura
rozitchneriana de Rodriguez,
en la cual este encarna un
trabajo del deseo, un transi-
to fundante del propio deseo
como enfrentamiento desde
el sentir de los otros que nos
dieron la vida, a la organiza-
ci6on del deseo individual en



el campo abierto de lo social.
Segun Rinesi, com-pasion es
el nombre de una forma de la
afectividad, un modelo huma-
no quizas, que encuentra en el
sufrimiento del otro el motor
del propio deseo. Nacimien-
to, es la manera de designar
la irrupcion histérica de ese
deseo singular pero potencia-
do en el comun. Saber de los
cuerpos, es esa radical teoria
del conocimiento que parte
del reconocimiento del des-
garro y de las ganas del otro
como elementales para las
propias energias resistentes.
Educacion, es el arma politica
que Rozitchner encuentra en
Rodriguez, en pos de llevar a
cabo una segunda revolucién,
ese segundo nacimiento que
el pueblo venezolano en par-
ticular y que toda comunidad
en general deberia suscitar
para completar su primer na-
cimiento en la lucha por la in-
dependencia.

Intuicion y empecinamien-
to son las cifras nodales de la
metodologia filos6fica y politi-
ca de Le6n Rozitchner, segun
expresa Verdnica Gago en el
escrito que lanza la cuarta
seccion titulada “Disputas”. A
partir de reflexionar en torno
a la formula “combatir para
comprender”’, Gago manifies-

resenas

ta que el espiritu polemista
rozitchneriano se explicita alli
donde se busca persistir en la
afirmacién de un deseo eman-
cipatorio, a la vez que se dis-
locan los limites que obturan
la canalizaciéon personal y la
prolongacién colectiva de ese
mismo deseo. Las derrotas po-
liticas y los fracasos existen-
ciales son indices ejemplares
para repensar las practicas de
cada sujeto, sus intimos obsta-
culos y la apertura de nuevos
posibles. En ese marco, la in-
tuicién es entendida como un
trabajo sobre la subjetividad,
que busca abrir desde el nido
de serpientes sensitivo las po-
tencias de la propia coheren-
cia en extension con el mundo
histérico. Y el empecinamien-
to es la insistencia por vehicu-
lizar esa materia apasionada
que, revelada en la intuicién,
despliega la propia sensuali-
dad en el marco de lo comun.
En “El cuerpo del Terror”,
Eduardo Gruner reflexiona al-
rededor de las intervenciones
publicas del autor. Releyendo
el debate con el filésofo argen-
tino Oscar Del Barco conocido
como No matards y penetran-
do en otras tantas inyunciones
coyunturales de Rozitchner,
Griner senala que el combate
rozitchneriano tiene una im-

235

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

pronta intempestiva, un sig-
no contra-generacional acaso,
puesto que busca descubrir y
habilitar en cada cuerpo his-
torico otra temporalidad, otras
ganas colectivas. Pensar es
movilizar afectos, escribir es
agitar un cuerpo, intervenir
publicamente es la manera
rozitchneriana de desquiciar
el Terror que nos habita.

“El hombre discrepante” y
“la voz solitaria enteramente
duena de si” son algunas de las
estratégicas mediante la cua-
les Rozitchner desmembraba
aquello que Horacio Gonzalez,
director de la Biblioteca Na-
cional Argentina, denomina
una “fenomenologia del nin-
guneo”’. Confrontando en el
seno de los climas intelectua-
les hegemonicos, para Gon-
zalez la coloquial expresién
ninguneo patentiza la conde-
na moral y verifica los sutiles
mecanismos de omision a los
que se vieron sometidas una
importante cantidad de obras
rozitchnerianas (la més tragi-
camente despreciada por toda
una generacién fue sin dudas
el incomodo pero poco deba-
tido libro sobre Perédn). Pero,
al contrario de ese ninguneo,
Rozitchner combatia con la
“critica catastréfica” sobre y
contra la época.

236

“La Cosayla Cruz”, nombre
homénimo del libro rozitchne-
riano dedicado a desarmar el
nudo entre cristianismo y ca-
pitalismo, es el nombre de la
mesa que abre Guillermo Da-
vid, con una sugerente ponen-
cia titulada “Leén Rozitchner,
tedlogo marxista”. Examinan-
do la ultima etapa del corpus
rozitchneriano, aquella que va
desde el analisis de las Confe-
siones de San Agustin hasta
ese calido pero desenmasca-
rador poema del pensamien-
to que es Materialismo enso-
nado, David muestra como
Rozitchner dinamita los meca-
nismos de sujecion personal y
de servidumbre colectiva me-
diante los cuales la mitologia
cristiana desvaloriza los cuer-
pos a los efectos de funcionar
como condicién de posibilidad
subjetiva para la acumulacién
reproductiva del Capital. Y en
ese horizonte, en una articu-
lacién original de psicoandli-
sis freudiano, fenomenologia
del cuerpo y marxismo hete-
rogéneo, Rozitchner opone su
“mitologia personal de la dio-
sa madre” a la des-sensibili-
zacion teolégico-politica domi-
nante. Y es por ello entonces,
argumenta David, que es po-
sible leer a Rozitchner como a
un “tedlogo sin dios, acaso sin



fe”, como aquel que compone
una filosofia ensonada que de-
sea la emancipacién contra el
terror espectral-patriarcal de
Dios, del Estado, del Capital®.

El psicoanalista Juan Car-
los Volnovich escribe “Acerca
de Freud y los limites del in-
dividualismo burgués’. Lue-
go de reconstruir el agitado
contexto social y politico de
la época, Volnovich senten-
cla, creemos que con razon,
que ese libro rozitchneriano
publicado en 1972 es “el tex-
to mas contundente escrito
en espanol sobre Freud”. La
tesis central de libro se encon-
traria, segun el ponente, en la
hipotesis freudiana del sujeto
como nucleo de verdad histé-
rica en donde se tornan efecti-
vas y se debaten los conflictos
sociales. También se destaca
la persistencia rozitchneria-
na por no escindir las asi lla-
madas psicologia social y psi-

3 David, Guillermo. “Leén Rozitchner,
tedlogo marxista”. En Leén Rozitchner:
contra la servidumbre voluntaria. Jor-
nadas en la Biblioteca Nacional. Bue-
nos Aires: Ediciones Biblioteca Nacio-
nal, 2015, pp. pp. 167 y 163.

4 Volnovich, Juan Carlos. “Acerca de
Freud y los limites del individualismo
burgués”. En Leén Rozitchner: contra la
servidumbre voluntaria. Jornadas en la
Biblioteca Nacional. Buenos Aires: Edi-
ciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 173.

resenas

cologia individual, al mismo
tiempo en que se reenvia la
cura personal en la necesaria
cura colectiva. No obstante, el
mayor interrogante de Freud
y los limites consiste para Vol-
novich en deslindar las venas
sintientes sobre las que se
monta la dominacién en no-
sotros mismos: el sentimien-
to de culpabilidad y el desvid
represivo de lo pulsional, son
los dispositivos basicos por los
cuales la cultura obstruye las
energias rebeldes de los cuer-
pos.

Marcelo Percia, psicoa-
nalista y ensayista, recorre
transversalmente casi toda la
obra rozitchneriana para re-
pensar el problema del sujeto
y la subjetividad en Rozitch-
ner. Con una escritura origi-
nal y atenta, Percia argumen-
ta que el filésofo argentino nos
permite concebir de un modo
singularmente novedoso a
lo subjetivo, a la vez que nos
alienta a desprendernos de
las mdscaras de dios que aun
subsisten en esas categorias.
Percia seniala que pulsién e
historia, que pasién y politica
son ejes fundamentales para
actualizar ya no el deseo de la
revolucién sino para vivir la
revolucién como (y desde) el
propio deseo. En ese sentido,

237

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

creemos que el mayor interro-
gante generacional que Percia
nos acerca es como “habitar
emancipaciones, comunidades
de iguales™ si permanecemos
cristalizados en la vetusta fic-
cion del sujeto auto-inmuni-
zado, indolente y propietario
descarnado que hace sistema
con el cristo-capitalismo.

Un dialogo profundo, un
fino contrapunto entre Leo6n
Rozitchner y Karl Marx cons-
truye el socidlogo Alejandro
Horowics alrededor de la cues-
tion judia. En la Gltima expo-
sicién de esta mesa, Horowics
indaga en la idea segtn la cual
el ser judio nos revela la tram-
pa de la identidad mercantil
en condiciones capitalistas de
produccion. La subjetividad
fetichizada y descualificada
no es sino el sustrato material
sobre el que desenvuelven, en
el mismo movimiento, la des-
valorizacién de las vidas y la
valorizacién fria y cuantitati-
va del capital. Contra ello, la
mitologia judia y el propio ser
judio de Rozitchner se mani-
fiestan como el motor de una

5 Percia, Marcelo. “Més all4 de la idea de
sujeto”. En Ledn Rozitchner: contra la
servidumbre voluntaria. Jornadas en
la Biblioteca Nacional. Buenos Aires:
Ediciones Biblioteca Nacional, 2015, pp.
175-186.

238

critica controversial a esa
trampa psiquico-objetiva del
absoluto abstracto que es el
capital, en funcién de restituir
el absoluto concreto que es lo
irreductible de toda vida.

La dltima mesa, quizas la
mas interesante para indagar
en el gesto generacional que
buscamos explorar con este
breve escrito, lleva como ru-
brica “Leer a Leén hoy”. En
la primera ponencia, Diego
Sztulwark, uno de los edito-
res de la Obra completa, se
interroga por la posibilidad de
que el materialismo ensonado
de la obra tardia de Rozitch-
ner constituya el horizonte de
comprension a partir del cual
repensar la critica politica.
Ante la sustracciéon descorpo-
ralizante mediante las cuales
las tecnologias de subjetiva-
ci6on del terror cristo-capita-
lista nos someten, Sztulwark
afirma que la filosofia rozitch-
neriana vehiculiza una nueva
forma de entender y vivir la
conexidn entre pasiéon y pensa-
miento, entre sensibilidad, po-
der y resistencia en funcién de
desactivar la razén del mundo
dominante. Asi pues, la pre-
gunta que Sztulwark lanza
para las actuales generacio-
nes es la siguiente: “/cémo
realizar la operacion de ex-



traccién/apropiacion de aque-
llos rasgos del pensamiento de
Rozitchner que necesitamos
retener, sostener y desplegar
en la elaboracion de la critica
politica del presente?”s.

La construccién de “una
geofilosofia del presente” que
confronte la hegemonia del
ecologismo abstracto y la 16gi-
ca de des-sensibilizacion de los
poderes dominantes, segun la
cual se opera una enajenacion
de los filamentos sensibles de
la materia natural y humana,
es de acuerdo a Oscar Ariel
Cabezas el centro neuralgico
del autor argentino. Segun el
intelectual chileno especiali-
zado en temas latinoamerica-
nos, Rozitchner es un “filéso-
fo politico” ubicado entre los
mas audaces del siglo XX y
comienzos del XXI, que se des-
taca por re-ubicar los procesos
de subjetivacién en el espacio
situado de la superficie terri-
torial: la critica se gesta desde
la territorialidad de la propia
materia sintiente en la exten-
si6n de la Tierra como cuerpo
comun de toda subjetividad

6 Sztulwark, Diego. “El materialismo
ensoniado como génesis de la critica po-
litica”. En Ledén Rozitchner: contra la
servidumbre voluntaria. Jornadas en la
Biblioteca Nacional. Buenos Aires: Edi-
ciones Biblioteca Nacional, 2015, p. 202.

resenas

humana. Por tanto, el pensa-
miento rozitchneriano mani-
fiesta una deconstruccién de
los modos contemporaneos de
gestién de los afectos y sumi-
si6n inconciente de las vidas,
a los efectos de desquiciar la
teologia politica que sostiene
la cultura capitalista del po-
der.

“Politica y psicoandlisis en
la obra de Ledn” es el titulo de
la ponencia del psicoanalista
Osvaldo Saidon. En el seno de
una exposicién que trastorna
las formas actuales del control
psiquico-social a la luz del li-
bro Freud y los limites del in-
dividualismo burgués, Saidén
argumenta que el principal
hallazgo intelectual de Rozit-
chner es haber planteado que
lo inconciente no es sino el te-
rreno fundamental de la lucha
politica. Y por ello mismo, el
autor indica que la obra rozit-
chneriana abrié las sendas
conceptuales y metodolégicas
para elucubrar un psicoanali-
sis especificamente argentino:
un analisis politico, militante
y emancipatorio capaz de re-
plantear la relacién entre in-
conciente y drama histérico
en la encrucijada social de ese
pais.

Maria Pia Loépez, directo-
ra del Museo del Libro y de

239

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

la Lengua de la Biblioteca
Nacional Argentina, cierra la
compilaciéon Leon Rozitchner:
contra la servidumbre volun-
taria. Con un agudo texto lla-
mado “La critica o los modos
de la sospecha sobre la época”,
Lopez senala que Rozitchner
ejerce el oficio critico por me-
dio de la polémica publica y la
sospecha radical sobre aque-
llos dispositivos mediante los
cuales se sustrae, se niega y
se desplaza lo concreto vivido
de las condiciones reales de
existencia de los hombres a los
efectos de colocar en su lugar
la abstracciéon ilusoria (pero
efectualmente real) de las ca-
tegorias alucinadas del pen-
samiento que guia la accién.
Luchar contra el “escamoteo”,
en una batalla inclaudicable
contra las ilusiones politicas
y teoldgicas que verifican, en
la tragedia de sus fracasos, las
marcas del terror en el cuerpo
comun, es la tarea que Leo6n
Rozitchner abre para las ac-
tuales generaciones.

En consecuencia, obser-
vamos como en el texto que
resefiamos confluyen, de for-
ma tensamente hospitalaria,
aquellos que entienden a Ledn
Rozitchner como a un amigo
(en tanto condicién de toda
afectividad politica) y como a

240

un clasico (como vehiculo de
un pensar que, intuimos, in-
terpelara con energia critica
el mundo de las generacio-
nes actuales y venideras). En
Leon Rozitchner: contra la ser-
vidumbre voluntaria se dan
cita lecturas que operan en
inmanencia (rigor inmanente
y critico en torno a lo que se
lee), con potencia transversal
(transversalidad que posibi-
lita un cruce y apertura con
otras practicas) y con coraje
por las ideas. No se trata de
una simple compilacién de po-
nencias académicas, sino que
la empresa de quienes resue-
nan en el texto no es otra que
Interrogarse a si mismos a
partir de problematizar y res-
tituir la filosofia rozitchneria-
na. Tal es asi que los trabajos
parecen entablar una conver-
sacion infinita, un didlogo tan
actual como 1imposible con “el
viejo Ledn”, un debate inaca-
bable con su existencia pen-
sante en funcién de habilitar
una pluralidad de intercam-
bios entre los expositores, los
asistentes a las Jornadas y los
lectores del texto.

Entonces, si es cierto, como
alguna vez imaginé Walter
Benjamin, que existe un mis-
terioso acuerdo entre las di-
versas generaciones intelec-



tuales y politicas, entendemos
que en la actualidad leer y es-
cribir sobre Lebén Rozitchner
constituye un acto politico en
si mismo, puesto que encarna
una préactica en la que nos ju-
gamos todo el ser que somos
para asi desentranar, desde
los nervios filos6ficos rozitch-
nerianos, las cifras temporales
insospechadas que configuran
nuestro devenir histérico con-
temporaneo. Por eso nuestra
Intencién con esta resefna no
es otra que la anunciada al
principio, esto es: pensar a
Rozitchner como aquel que
nos permite una apropiacion
de su obra en la clave del pre-
cursor, segun la cual seguir

resenas

afirmando un deseo de resis-
tencia y emancipacién mas
alla del asfixiante clima de la
realidad dominante, y en el
mismo movimiento, enfrentar
los obstaculos que obturan la
canalizacién colectiva de ese
mismo deseo. Y en efecto, ese
es el gesto generacional que
hemos buscado ensayar, des-
pertar a partir de la lectura
rozitchneriana wuna persis-
tencia critica incansable, una
prepotencia politica y existen-
cial siempre tan inacabada
como Insistente, una escritura
paradojal con y contra nues-
tros propios precursores gene-
racionales para comprender y
combatir lo que somos.

241

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

Alvarez Solis, Angel Octavio. La republica de la
melancolia. Politica y subjetividad en el Barroco.
Buenos Aires: Ediciones La Cebra, 2015.

Alonzo Loza Baltazar
Universidad Iberoamericana

Larvatus prodeo. La famosa
frase cartesiana se ha inter-
pretado de muy diversas for-
mas, sin poder encontrarse
hasta hoy un acuerdo. Es im-
portante, puesto que en la dis-
cusién sobre la interpretacion
de esa frase se juega la postura
sobre el nacimiento de la Mo-
dernidad. La frase completa de
Descartes es “como los actores,
cuando son llamados al escena-
rio, para esconder la vergiien-
za de sus rostros, se ponen
una mascara, asi yo, cuando
entro al teatro del mundo en
el que hasta hoy he sido sélo
un espectador, avanzo enmas-
carado”.! Las interpretaciones
al respecto de lo que se oculta

1 Citado en Cirilo Flores Miguel, “Estudio
introductorio”, en René Descartes, Des-
cartes, Biblioteca de Grandes Pensado-
res, Gredos, Madrid. La cita proviene
de Oeuvres de Descartes. Cogitat. Cogi-
tationes privatae, vol. x, pag. 2 1 3, 4-7.

242

con la mascara cartesiana se
podrian resumir en 4 ejes: 1. el
exceso del cientifico, una vez
sabiendo del caso de Galileo;
2. la certeza sobre sus avances
cientificos, pretendiendo que
duda y que es como un recién
llegado al teatro del mundo;
3. su filiacién con los Rosacru-
ces; 4. los que se oculta es su
fe, pues sus avances cientificos
son mascaras de su verdadero
interés en Dios. Estas cuatro
versiones nos muestran cuan-
do menos dos posturas genera-
les en torno a la Modernidad y
su relacién con la religion. Por
un lado, la Modernidad es un
proceso totalmente nuevo del
pensar que se opone a la reli-
gién y que por su contexto de
surgimiento tiene que hacer
uso del enmascaramiento para
poder sobrevivir. Por otro lado,
la Modernidad es un proceso
innovador del pensar que tie-
ne como objetivo, sin embargo,
continuar con la busqueda de
Dios, pero por otros medios; sin



embargo, tiene que ocultarse a
si mismo como continuacién de
lo anterior para poder tener
efectividad. O la secularizacion
moderna es un proceso de len-
to alejamiento de la busqueda
de lo divino, o es un complejo
proceso de ocultamiento de si
mismo que bajo otros métodos
y mascaras sigue teniendo ob-
jetivos teologicos.

Sin duda, una considera-
cion mas completa sobre la
modernidad temprana nos
puede permitir dimensionar
de manera distinta el signifi-
cado de la secularizacién. Eso
es lo que nos aporta el libro de
Angel Alvarez. Al mostrarnos
el lado hispanico de la moder-
nidad temprana, nos hace mas
claras las complicadas varia-
ciones del sujeto moderno y
cémo a la luz de esta perspec-
tiva, los vacios y enigmas del
sujeto moderno ‘clasico’ (car-
tesiano) toman otro cariz. Asi,
por ejemplo, el caso incémodo
del enmascaramiento del su-
jeto de la claridad y la distin-
ciéon, el sujeto de la evidencia,
el Cogito, se puede interpretar
de otra forma. Del libro de Al-
varez se puede seguir que es
la melancolia lo que lleva al
enmascaramiento del Cogito.
Incluso nos podria llevar a una
traduccién diferente de la fra-

resenas

se larvatus prodeo. Larva tam-
bién significa fantasma, un
fantasma que se presenta con
diversos aspectos. Por lo tanto,
el sujeto moderno avanza fan-
tasmatico, espectral.

Si esto es asi, La republica
de la melancolia, nos permite
exorcizar la subjetividad mo-
derna mostrando el lado oculto
(hispanico) de su nacimiento,
desmontando los dispositivos
discursivos 1lustrados (anti-
hispéanicos) que llevaron a ese
ocultamiento, permitiendo la
afirmacion de la inestabilidad
de la subjetividad como posi-
bilidad histérica. Como se ve,
no se trata de una aclaracion
de qué es la subjetividad mo-
derna, una vez descubierto su
lado oculto. Como todo exorcis-
mo, se requiere de otros espec-
tros que nos ayuden a expulsar
aquellos descubiertos, desocul-
tados. La republica de la me-
lancolia se trata de un dispo-
sitivo de afirmacién historica
y no s6lo de un avance (acu-
mulativo) en el conocimiento
de la modernidad temprana.
El principal aporte del libro de
Alvarez es mostrar que la sub-
jetividad moderna no es sélo
el cogito en tanto sujeto epis-
temoldgico, sino que se trata
de una subjetividad integral,
también una subjetividad poli-

243

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

tica. Y es esa subjetividad afir-
mada la que sustenta el estu-
dio de Alvarez y que se afirma,
encontrandose sobre la base
del proceso historico del que se
reconoce heredera, a saber, la
Modernidad.

En la primera parte del li-
bro, constituida por tres capi-
tulos, Alvarez nos muestra el
aspecto politico de la subje-
tividad barroca. Comienza el
texto con un primer capitulo
sobre el concepto de Barro-
co en el que se nos muestra
la génesis de dicho concepto
como una via de marginacion
discursiva y de ocultamiento
de la modernidad hispanica
(barroca) por los dispositivos
discursivos ilustrados. No obs-
tante, se resignifica el término
Barroco para constituir el obje-
to de la investigacion, a saber,
el periodo histérico del siglo
XVII en la Espafa imperial
entendido como una concreta
representacién simbélica del
mundo. De esta forma, para
poder analizar el Barroco his-
panico de manera adecuada se
debe salir de la 16gica impues-
ta por los dispositivos discur-
sivos modernos que obligan a
pensarlo como una anomalia
discursiva. Se debe pensar el
Barroco como el primer mo-
mento de autodeconstruccién

244

del discurso moderno, pues con
él se pasa del discurso optimis-
ta del ideal libresco renacen-
tista-humanista segun el cual
las palabras se corresponden
con las cosas, a un movimiento
pesimista biblioclastico para el
que el discurso ya no se puede
corresponder con las cosas. Se
trata de la expresién discur-
siva de la melancolia causada
por la paulatina caida del im-
perio espanol, es decir, se tra-
ta de un contradiscurso. Esta
experiencia politica dio lugar
a una configuracion subjetiva
determinada por la melanco-
lia segtn la cual la razén no es
nunca claramente distinta de
la locura. La locura, mas que
excepcionalidad se torna nor-
malidad. Frente a la necesaria
rigidez de la jerarquia politica,
se recurre a una flexibilizacién
simbdlica de la misma a través
de la figura del Rey Bufén, en-
tre otros recursos como el del
gracioso, todos con el objetivo
de subvertir el orden cortesa-
no tradicional. Esto se ve cla-
ramente reflejado en el motivo
del Theatrum mundi segun el
cual los individuos, el orden
del mundo y las identidades
son transitorias. Esto deriva
en un pesimismo antropolégico
segun el cual hay una relacién
directamente proporcional en-



tre la muerte y el sentido, de
modo que cada proyecto de
sentido incluye al vacio y la
muerte. De ahi la conclusion
del primer capitulo segin la
cual el sujeto barroco hispani-
co es un sujeto consciente de su
finitud.

Sobre la construccion de
esta subjetividad abunda el
segundo capitulo, el cual nos
muestra la especificidad del
modelo antropolégico jesuita
confrontado con el modelo de
las otras dos teologias moder-
nas, a saber, el calvinismo y el
luteranismo. Si bien compar-
ten el pesimismo antropoldgi-
co, el modelo jesuita considera
que la naturaleza corrupta
del hombre es corregible. Esta
teologia contrarreformista, en
consonancia con el Concilio
de Trento, considera que la
via para la correccién esta en
la definicién y proteccion de
la unidad e identidad catdli-
cas. De este modo, el enemigo
que imposibilita la correccién
y consecuente salvacién es
todo aquello que atente con-
tra ‘lo catdlico’. No obstante,
la subjetividad detras de la
formacion de lo catélico es una
subjetividad  contradictoria,
atravesada por el conflicto.
Esta subjetividad es la que
justifica la necesidad de la au-

resenas

toridad. De este modo, la uni-
dad e identidad catédlicas estan
dadas por el reconocimiento de
la tensién interna en los suje-
tos, su pecaminosidad, y la ne-
cesidad de una autoridad que
corrija externamente la con-
flictividad interna. Esta con-
flictividad interna esté cifrada
en el concepto de melancolia.
Si la subjetividad moderna es
esencialmente melancélica se
debe al surgimiento de una
interioridad construida sobre
la base de un ocultamiento
de si mismo a si mismo. Este
ocultamiento permite la ex-
centricidad y facilita la repre-
sentacién de la genialidad en
el Theatrum mundi. De esta
forma, la melancolia se cons-
tituye como una estrategia de
dominio sobre el otro a tra-
vés de la excentricidad de si.
La mejor forma de mostrarse
al otro es ocultandose [hasta
a si mismo] y viceversa. Esto
se muestra en el ingenio como
sintesis disyuntiva de saber y
deseo. El ingenio permite un
uso concreto y practico instru-
mental de la razén que per-
mite el gobierno de los otros a
través de la consideracion del
deseo y de la artificialidad de
todo saber en tanto que cons-
truccién lingliistica (retdrica y
estética).

245

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

La forma que tomaron esas
estrategias del ingenio en el
barroco hispanico fueron las
tecnologias del poder pastoral
jesuita. El tercer capitulo y ul-
timo de la primera parte sobre
lo politico de la subjetividad
barroca, muestra como sobre la
base de la construccién de los
estados modernos esta la poli-
tizacion de la teologia catdlica
de la Contrarreforma. La res-
puesta del Concilio de Trento
a la Reforma consistié en una
intensificacién del poder pas-
toral y en la consecuente poli-
tizacién de la teologia catdlica,
cifrada en la idea de la cons-
truccién y defensa de ‘lo catoli-
co’. Las vias para esto fueron el
conocimiento, la vigilancia, la
administracién y la conducciéon
de las pasiones al interior del
cuerpo catdlico, y en los paises
catélicos, preeminentemente
en Espana, dentro del cuerpo
politico, para lograr un buen
gobierno. De este modo, la lu-
cha de la Contrarreforma con-
sisti6 en un disciplinamiento
que hizo uso de la cultura po-
pular para lograr la construc-
ci6on de un cuerpo sélido. Por
su parte, en este proceso de
confesionalizacién de lo politi-
co, especificamente del Estado
con el fin de la concentracion
del poder, los Estados protes-

246

tantes no fueron exitosos debi-
do al elitismo de la palabra. La
teologia politica postridentina
permitié el uso de cualquier
medio para la propaganda po-
litico-confesional, mientras
que el protestantismo, sobre
todo el calvinismo, fue sena-
ladamente iconoclasta, lo cual
signific6 un rechazo de toda la
cultura popular fundamental-
mente basada en la construc-
ciéon de sentido por medio de
iméagenes. El éxito catélico se
debi6 a que la teologia jesui-
ta revivid la retérica como un
punto fundamental del saber
y la préactica teoldgicos. Ade-
mas, esta teologia permitié la
distincién clara entre el gober-
nante y los tedlogos, haciendo
depender a aquel de éstos en
tanto que se consideraba que
no habia una autonomia de lo
politico con respecto de lo teo-
l6gico, sin que por eso hubiera
una fusién entrambos. El buen
gobierno, entonces, seria aquel
que lograra combinar los fines
del Estado con los fines de la
Iglesia: el rey como pastor de
almas. Por el contrario, en los
Estados modernos se tendia a
una oculta fusion entre lo teo-
l6gico y lo politico que permitiéd
una autonomia de lo politico
como una especie de division
de lo teolégico que hacia de-



pender todo de una autoridad
nacional, no propiamente con-
fesional, pero si comprometida
con lo confesional de manera
velada.

Por otro lado, la estrategia
catdlica del disciplinamiento
tenia como objetivo la construc-
cién del hombre nuevo en cada
individuo a través de los ejerci-
cios espirituales de Loyola que
tenian como objetivo el reco-
nocimiento de la necesidad de
una obediencia absoluta a una
autoridad externa para lograr
la transformacién de si. Esto
dio lugar a la figura del sacer-
dote como padre y juez que a
partir de la confesién llega al
pleno conocimiento y control
de su grey con el matiz de que
el objetivo es lograr dar uni-
dad a los individuos a través
de la absolucién, la cual impli-
ca disponerse al perdén de si a
través de la banalizacién del
pecado. Asi, la confesion catoli-
ca permite dar paz a los indivi-
duos melancdlicos del barroco,
permitiendo la unidad en cada
individuo y la unidad del cuer-
po politico-confesional. Sin em-
bargo, debido a que se trata del
gobierno de los otros, mas que
del anélisis de las conciencias,
el uso de la retérica y de la ca-
suistica jesuita permitié la ma-
sificacion de estas estrategias.

resenas

Las politicas de las imagenes
de los jesuitas comprendidas
en su relacién con la confesion
explican el exitoso dispositivo
de la Contrarreforma; se trata
de la teatralizaciéon de las pa-
siones a nivel masivo y a nivel
individual que justifican la ne-
cesidad de la paz por medio de
la obediencia a una autoridad
externa. Paulatinamente los
Estados protestantes absorbe-
ran algunos elementos de la
estrategia jesuita de control de
masas, ocultando, sin embar-
go, dicha absorcién.

La segunda parte del libro
que versa sobre lo subjetivo de
la politica barroca hispénica
estd conformada por una am-
biciosa historia conceptual del
gobierno. Lo que se muestra
es como se fue construyendo
el saber y las practicas guber-
namentales de los monarcas
hispanos. El analisis comienza
en el primer capitulo de esta
parte y cuarto capitulo del li-
bro con el concepto de Razdn
de Estado y la recepcién y
critica del maquiavelismo. Kl
buen gobierno del principe ca-
tolico ibérico se lograra por la
buena Razén de Estado, aque-
lla que no se basa en la idea
de la autonomia de lo politico
como técnica de gobierno, sino
que considera la legitimacion

247

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

del gobierno como un elemen-
to igualmente importante. La
via de la legitimacién sera la
construccion de la retérica teo-
l6gica catolica que logra cons-
truir y conservar un cuerpo
politico sélido por medio de la
sujecién de las masas a través
de la subjetivacién individual
por medio de los estamentos.
Se trata de la forma hispanica
de asumir el problema moder-
no de la soberania. La politica
moderna parte de lo que Al-
varez denomina “la tautologia
fundacional de la modernidad:
la causa eficiente de la poli-
tica es el soberano y la causa
final es la conservaciéon de la
soberania.” (156) La forma de
legitimacion de la soberania
del principe catdlico, la buena
Razoéon de Estado, permite con
mayor éxito la conservacién de
la soberania al establecer un
dominio de las subjetividades
mas profundo por medio de la
construcciéon de un cuerpo po-
litico sélido. La razén por la
cual los tedricos hispanos de la
Razén de Estado hacen una di-
vision de ésta en buena y mala
Razén de Estado es porque
consideran, pragmaticamente,
que la tnica y mejor forma de
realmente lograr conservar un
buen gobierno es la catdlica. La
forma medieval catélica de go-

248

bierno lleva a la consideracion
de la necesidad de un parale-
lismo del poder entre la Iglesia
universal y la monarquia uni-
versal, el Imperio. La forma
moderna catélica de gobierno,
la forma contrarreformada de
gobierno, lleva a la alianza en-
tre el Estado catélico mds po-
deroso (pues los tiempos de la
Reforma y la expansion de Eu-
ropa, es decir, la modernidad
temprana, dieron lugar a la
nocién de soberania “nacional”
la cual tiende a la ubicacién de
lo politico por medio de lo esta-
tal, lo que hace del principado
catdlico la forma de concrecion
de lo imperial, es decir, un im-
perio nacional) y el papado Ro-
mano (el frente teoldgico mas
poderoso). La forma catdlica
del Estado moderno propone
una afirmacién nacional de la
universalidad del cristianismo
del Concilio de Trento fren-
te a la forma protestante del
Estado moderno que supone
una afirmacién hacia lo uni-
versal de lo nacional-confesio-
nal (pues el Estado moderno
protestante oculta a si mismo
el ocultamiento de la alianza
entre lo confesional y lo auté-
nomamente politico bajo la égi-
da de la afirmacién de lo nacio-
nal). La critica maquiavelista
y tacitista hispana a aquellos



que pretenden unir la busque-
da de la razén con la busqueda
de la justicia (lo moral-teold-
gico y lo politico) muestra que
la dilucién en lo nacional mo-
derno del proyecto medieval de
union entre Imperio e Iglesia
dio a la experiencia hispana la
posibilidad de pensar desde la
diferencia (nacional) la posi-
bilidad de pretender a lo uni-
versal, de modo que se evita el
criticado sindrome de Platén
en el que incurririan las dos
formas del gobierno medieval
y la del Estado moderno pro-
testante nacionalista. Se trata
de reconocer que si bien el fin
de la politica debe ser la justi-
cla no es porque haya una su-
perioridad de lo teolégico-mo-
ral por sobre lo politico, sino
porque la forma mas efectiva
de acceder al fin auténomo de
la politica, la conservacion del
buen gobierno, es a través de
la consideracién retérica de la
verdad y justicia teol6gico-mo-
ral catdlicas. Frente a esa criti-
ca maquiavelista y tacitista la
razon catélica del Estado hara
una severa critica a la instru-
mentalizacién nacionalista de
lo universal del cristianismo
postridentino, pues el princi-
pado catdlico, ese que ve en lo
no catodlico —en las otras multi-
ples nacionalidades o practicas

resenas

de la soberania nacional- el
peligro para la conservacion
del Estado y la consecucién de
la justicia y la concordia, reco-
noce, como sus criticos, que la
union entre lo teolégico y lo po-
litico es artificial, pero eso no
convierte lo primero en el me-
jor instrumento de lo segundo,
sino a lo segundo en el mejor
instrumento para lo primero.
El Estado catdlico regido por
la buena Razoén de Estado es la
mejor forma, segtun la teologia
politica jesuita, de avanzar ha-
cia la edificaciéon de la Ciudad
de Dios; pero para poder llegar
a ese buen gobierno se requie-
re de la gracia de la divina
providencia. La razén instru-
mental moderna catdlica del
Estado reconoce la necesidad
de la providencia para alcan-
zar los fines de la politica que
son los medios para alcanzar
la finalidad de lo teolédgico, la
construcciéon de la comunidad
celestial. La idea de esta comu-
nidad celestial como el cuerpo
sano y universal de la Iglesia
(de la comunidad) es el ideal de
la plena legitimidad de la sobe-
rania universal, el mayor logro
de lo nacional seguin el hispa-
nismo imperial postridentino.
Este senalamiento sobre la co-
munidad como necesidad para
la legitimidad es lo que com-

249

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

pletara al maquiavelismo la
critica antimaquiavelista, pero
aun tacitista, de la razén caté-
lica del Estado. La via para la
construccion de esa comunidad
serd la indicada por la teologia
politica jesuita (y tacitista), la
teatralizacién de las pasiones,
el control retérico de la subje-
tividad afectiva de la politica.
Esta teatralizaciéon es la que
constituira el modo hispanico
de consideracion de la historia
como la via para la obtencion
de los principios de la buena
Razén de Estado y de la cual
extraera los principios funda-
mentales del disciplinamiento
de las pasiones como base del
gobierno de siy las estrategias
de simulaciéon y disimulacién
para el gobierno de otros. Tea-
tro y medicina se encuentran
en el discurso jesuita-tacitista
de la buena Razén de Estado
catélica. La teatralizacién es
la via para la salud del cuerpo
politico-confesional.

El disciplinamiento de la
subjetividad barroca hispanica
esta configurado desde el ses-
go de un neoestoicismo catélico
basado en el honor del caballe-
ro, pero desmilitarizado (ya no
es medieval), es decir, en el ho-
nor de la nobleza cortesana. Se
trata de una afirmacién esta-
mental de la subjetividad. La

250

vocacién paulina a la construc-
cién del hombre nuevo es in-
terpretada por la buena Razon
de Estado catélica como una
vocacién estamental (que con-
sidera el honor, la construccién
de una subjetividad exteriori-
zada, y no la actividad econé-
mica). En cambio, la Razén de
Estado burguesa protestante
es una vocacion profesional y/o
laboral.

Es en ese sentido que el
quinto capitulo del libro de
Alvarez, segin mi considera-
cién, explica la estetizacion de
la existencia y las costumbres
del ethos caballeresco y la re-
consideracién del cuerpo como
actor en el mundo. La erotica
del cuerpo sera también la eré-
tica del espiritu para el ethos
barroco, de modo que sera por
el cuerpo, por las imagenes y
las apariencias que el sujeto
llegara a la consecucion del de-
seo corporal, individual, politi-
co y religioso. El maximo goce
del cuerpo es la representacién
teatral del principe cristiano
perfecto a la cabeza de la co-
munidad universal celestial.
Ese principe seria varén, por
lo que el afeminamiento de la
melancolia seria el principio de
la disolucidn social. Si el vardn
cristiano comienza a afeminar-
se, se rompe el ideal barroco.



S6lo una reinterpretacion ca-
tolica del estoicismo (Lipsio),
permitira vencer virilmente la
melancolia. Frente a la virtud
estdica de la renuncia como via
Unica para la autonomia in-
dividual del sujeto, el barroco
hispano resalté la naturale-
za actoral de la subjetividad
para la cual la accién del cuer-
po debe ser impulsada por la
pasion. Es por esto que surge
la necesidad de la esperanza
como complemento del gobier-
no de las pasiones. De esta for-
ma se evita que se oculten las
pasiones hasta de uno mismo
(como en la reaccién melancé-
lica catatonica de la moderni-
dad clasica que hace operar el
cuerpo, pretendidamente, se-
gun los automatismos concebi-
dos por la razoén). La subjetivi-
dad hispanica se arroja de los
muelles al mar de las pasiones
y las imagenes con esperanza
de poder gobernarlas (condu-
cirlas, timonearlas) con la gra-
cia de Dios, la cual nos dara el
poder de decidir cudl pasién y
cudl uso de las imagenes son
los correctos para lograr el ma-
yor gozo espiritual. El error
se eliminara, puesto que sub
aespecie aeternitatis, se afirma
con esperanza, todo mal es un
bien segun la divina Providen-
cia. El buen principe cristiano,

resenas

si es verdaderamente bueno,
nunca se equivocara, pues sera
vehiculo de la Providencia. El
buen cristiano (y buen espa-
fiol) sera el que se gobierne de
tal modo que pueda disponerse
a la absoluta heteronomia por
mor de la esperanza en la au-
toridad legitima del principe
catélico espanol, de la misma
forma que el buen principe
cristiano debera actuar de tal
modo que se disponga a la ab-
soluta heteronomia por mor de
la esperanza en la afirmacién
de la legitimidad de su autori-
dad en tanto que vehiculo de
la Providencia. El rey no debe
equivocarse, pues debe actuar
como sl no se equivocara. El
rey en cada caso debe actuar
como si obedeciera plenamen-
te los mandatos de la Provi-
dencia, como si fuera vehiculo
inimpugnable de la Providen-
cia.

La vocacién catélica a la
construccion del hombre nuevo
por medio de la afirmacién de
la subjetividad a través de la
ilusidén y la fantasia del ‘actuar
como si’ (esperanza) lleva a la
consideracién de la simulacion
y el disimulo como técnicas
para el gobierno de los otros.
La critica catélica a la conside-
racién maquiavelista de la si-
mulacién como virtud politica

251

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

no se efectua, bajo la perspec-
tiva del ultimo capitulo de Al-
varez, desde la consideraciéon
cuasi naturalista del Estado
en la Edad Media segun la
cual el buen gobierno cristiano
es el que dictan las leyes na-
turales de la razén. El barro-
co asume la artificialidad del
gobierno que tiene como leyes
los principios de la Razén de
Estado extraidos de una cien-
cia historica construida desde
la perspectiva del teatro de las
pasiones. Los principios de la
Razén de Estado que guian la
racionalidad gubernamental lo
que buscan es proporcionar los
medios para efectuar un con-
trol de las pasiones en el Thea-
trum mundi. Sélo a través de
una adecuada técnica actoral,
del uso de las mascaras, es
que el principe cristiano puede
fundar, conservar y ampliar
el Estado catdlico, llevando a
cabo una buena practica del
gobierno. Esa técnica actoral
consiste en la disimulaciéon
que permite emparejar el inte-
rés individual del principe con
el interés general del Estado.
Se debe evitar la simulacién
maquiavelista puesto que esto
implica una negacion de la es-
peranza en constituir la comu-
nidad universal (la finalidad
altima de la subjetividad) y

252

una afirmacién obsesiva del in-
terés particular. Mentir y usar
el discurso teoldgico como me-
dios para controlar pone todo el
peso en la finalidad de la afir-
macién nacional y personal del
Estado. La voluntad de engafio
por mor del dominio presupone
una obsesiva y reprimida afir-
macién de lo particular (en el
caso de los Estados, de lo na-
cional). La disimulacién, sin
embargo, es la técnica que per-
mite la afirmaciéon de lo uni-
versal concreto, aproximando,
en su maxima expresion, lo
particular del interés del prin-
cipe y lo universal del interés
del Estado catdlico (Fernando
el Catdlico, incluso para Ma-
quiavelo, fue el prototipo del
principe del Estado moderno).
Esta aproximacién operada
solo por ilusiones y disimula-
ciones es lo que permite reco-
nocer la artificialidad del Es-
tado y de la ley. La posibilidad
de la interrupcion de la ley por
el reconocimiento de la gracia
(milagro) muestra la esencia
de la ley moderna. Las leyes
modernas, incluso las llama-
das naturales, son construccio-
nes artificiales para el dominio
de lo natural o de lo social, en
el caso de las leyes del Estado.
La modernidad clasica tiende
a ocultar la artificialidad de



las leyes por mor de la afir-
macién de la autonomia de la
subjetividad mientras que la
modernidad hispanica tiende
a resaltar dicha artificialidad
por mor del reconocimiento de
la necesidad de la heterono-
mia radical. Esta heteronomia
no implica el sometimiento
del principe a la autoridad de
la Iglesia, sino que radicaliza
la afirmacién de la soberania
como afirmacion teolégica. El
paso entre una y otra sera el
de la disimulacion honesta,
sélo es posible afirmar el in-
terés del principe a la par que
el interés del Estado cristiano
por medio de la disimulacién
que busca fundar, conservar
y ampliar, bajo la soberania
del principe, una comunidad
catélica. E1 medio para evitar
la afirmaciéon particularista
que impulsa la simulacién y
la mentira es evitar caer en la
voluntad de engano, una clara
referencia agustiniana.? Na-
vegando el maremagnum de
imagenes y pasiones en las que
se arroja el principe cristiano,

2 En este lugar habria que anadirse que
el andlisis de la nocién de disimulacién
honesta deberia complementarse con
un andlisis del agustinismo espariol, un
tema olvidado que el libro de Alvarez no
trabaja, pero que indirectamente invita
a investigar.

resenas

éste sblo tiene como asidero la
esperanza en evitar incurrir
en la voluntad de engarfio, en el
amor sul pecaminoso; la espe-
ranza en que con la gracia de
Dios sus acciones de disimu-
lacién de su interés estaran
prenadas del salvifico amor
Dei, que seran efectuadas ad
maioerm Dei gloriam (es cono-
cido el adagio jesuita), que con-
tribuiran a la fundacién de la
comunidad universal.

Con el principe -catdélico
como tipo subjetivo paradig-
matico del barroco hispanico,
se llega a la conclusion del li-
bro de Alvarez. La subjetividad
barroca maés eficiente, segiin la
lectura de Alvarez de Gracidn,
es la que hace del estilo y el di-
simulo la via de afirmacién de
lo universal. La tnica forma
de lograr esto es por medio del
disimulo del disimulo. Lo que
aporta Gracian como demécra-
ta es la develacion del secreto
de la politica, a saber, el disi-
mulo del secreto.

El principe catélico, tanto
como el oficial fundador de la
Modernidad clasica (Descar-
tes), también podria expresar:
“como los actores, cuando son
llamados al escenario, para
esconder la verglienza de sus
rostros, se ponen una maésca-
ra, asi yo, cuando entro al tea-

253

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

tro del mundo en el que hasta
hoy he sido s6lo un especta-
dor, avanzo enmascarado”.?
La diferencia estd en que el
lado hispanico de la moderni-
dad, el principe catdlico, evita
la voluntad de engafio por la
que se incurre también en la
simulacién y en el engafio a si
mismo. La claridad del Cogito
es resultado del primer oculta-
miento a si mismo de si mismo
de la subjetividad moderna.
El varén catélico espariol se
asume como actor y maestro
de la disimulacién con el sélo
objetivo de no caer en el enga-
fio. La tnica forma en que no
se incurre en el peligro de los
fantasmas es evitando ocultar-
nos a nosotros mismos de noso-
tros mismos. La espectralidad
o fantasmatica de la moderni-
dad deriva de la negacién me-
lancolica de si que exterioriza
el objeto de su ocultamiento (el
objeto de su amor y de su odio),
a saber, la propia finitud.
Segiin mi parecer, la pro-
puesta politica de este libro de
Alvarez sobre la subjetividad
hispanica moderna de la que
se muestra heredera dicha

3 Hemos referido la fuente de la cita
arriba.

254

propuesta politica, la tnica
forma de evitar los estragos
de la melancolia es por medio
de la esperanza en que pode-
mos asumir la fragilidad de la
subjetividad sin necesidad de
ocultarla a nosotros mismos.
En tanto que productores de
espectros que encantan la sub-
jetividad, no son necesarios y
resultan contraproducentes
los dispositivos discursivos de
la Tlustracién para ocultar el
lado hispanico, el lado fragil,
de la subjetividad moderna.

Podriamos definir el pro-
yecto del libro de Alvarez con
esta frase con la que conclui-
mos: La autoafirmacién alien-
ante de la modernidad, el en-
canto, la posesion satdnica, de
la subjetividad moderna ilus-
trada puede combatirse (dicha
subjetividad puede exorcizar-
se) por medio de la esperanza
en que un adecuado uso del
discurso historico (la historia
conceptual, en este caso) nos
lleve al seguimiento correcto
de principios para la accién
politica. Sin duda, una pro-
funda y sentida profesion de fe
histoérica.



resenas

raul rodriguez freire, ed. Latinoamericanismo
a contrapelo. Ensayos de Julio Ramos.
Popayan: Editorial Universidad del Cauca, 2015.

Hugo Herrera Pardo

Pontificia Universidad
Catdlica de Valparaiso

Editado y prologado por el cri-
tico chileno ratl rodriguez frei-
re, Latinoamericanismo a con-
trapelo. Ensayos de Julio Ra-
mos es un volumen que com-
prende una importante selec-
cién ensayistica de veinticinco
anos de trayectoria intelectual
del antologado. Una seleccion
absolutamente necesaria debi-
do a una conjuncién poco afor-
tunada: sin lugar a dudas que
el trabajo desarrollado por Ra-
mos constituye uno de altisimo
nivel dentro de los estudios la-
tinoamericanos, durante el pe-
riodo que se propone abarcar
el presente volumen, sin em-
bargo, y mas alla de la exitosa
circulaciéon de su primer libro,
Desencuentros de la moderni-
dad en América Latina: litera-
tura y politica en el siglo XIX
(1989), sus siguientes traba-
jos (Las paradojas de la letras,

1996; Sujeto al limite, 2011;
y Ensayos préximos, 2012) no
experimentaron la difusién y
discusion que por apuesta cri-
tica les debi6 corresponder. Di-
cha apuesta critica se encuen-
tra vinculada al estudio de la
producciéon y la distribucion
de la verdad en la constitucién
moderna de subjetividades en
América Latina, y en instan-
cias especificas, desde el siglo
XIX hasta la época contempo-
raneal. Una hipétesis de tra-

Sin duda que este objeto de estudio, de
vasta consideracién en los trabajos tul-
timos de Foucault, es de incuestionable
trascendencia no solo para la historia
de América Latina. También lo es para
el estudio de todo régimen socio-histé-
rico, ain mdas en aquellos que atrave-
saron procesos de colonizacién. Resulta
significativo a este respecto aludir, por
ejemplo y a pesar de que el caso excede
el campo de estudios atendido por Julio
Ramos, que la produccién y distribucién
de la verdad es el criterio que funda-
mentd el primer documento de censura
y restriccién colonial de libros en lo que
con posterioridad se denominard Amé-
rica. En la ley titulada “De las diligen-
cias que se han de hazer en los libros de
molde, antes de que se impriman y ven

255

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

bajo en la linea del Foucault
posterior a la Arqueologia del
saber, para quien la verdad es
un conjunto de conocimientos
reglamentados por la produc-
cién, circulacién y funciona-
miento de los enunciados, y cu-
yo proposito politico consistia
en separar el poder de la ver-
dad de la hegemonia en sus di-
versas manifestaciones. Para
formularse en cuanto tal, se-
nalado proyecto debid recorrer
un riguroso y a contrapelo ca-
mino politico, tedérico y metodo-
l6gico que acabd por asentar-
se como una de las propuestas
mas relevantes de la critica a
la razén y a la representacion
letrada que comenzd a desple-
garse en el latinoamericanis-
mo (y también en parte impor-
tante de la critica postocciden-
tal) desde mediados de la déca-
da de los ochenta.

En su dimensién politica,
y enmarcada en el entrevera-
do tejido socio-discursivo e ins-
titucional de la relacion sa-
ber-poder, la apuesta critica de

dan”, firmada por los Reyes Catélicos en
Toledo durante el afio 1502 y con poste-
rioridad reactualizada a lo largo del pe-
riodo colonial, el criterio para establecer
las coacciones para la publicacién y cir-
culacién de libros es, precisamente, que
las obras que se permitan leer traten de
cosas “verdaderas”, “auténticas”, “pro-
badas” o “aprovadas”.

256

Julio Ramos se situa dentro de
una concepcion del latinoame-
ricanismo que “reflexiona so-
bre las condiciones de produc-
ciéon y de enunciacién de su
propio saber, e investiga tanto
la tesitura retérica de los dis-
cursos sobre la diferencia lati-
noamericana como Sus SOpOY-
tes institucionales y disciplina-
rios”?. De este modo, compren-
diendo que una de las matrices
constituyentes de la critica a la
razon y representaciéon letrada
es el cuestionamiento episté-
mico al propio estatuto discur-
sivo como estrategia para sos-
layar la apropiacion de la alte-
ridad por las instituciones pro-
ductoras del saber, en la ensa-
yistica de Ramos la literatura
es emplazada hacia sus fron-
teras con el orden juridico pa-
ra analizar la tension dialécti-
ca entre legitimidad y violencia
que permitira, por medio de re-
cortes y exclusiones, el traba-
jo de elaboracién de las catego-
rias modernas de la subjetivi-
dad. Es asi que el critico par-
te del supuesto tedrico que “en
una de sus zonas claves, la Ii-
teratura moderna latinoame-
ricana —particularmente la

2 Ramos, dJulio. Latinoamericanismo a

contrapelo. raul rodriguez freire (ed.).
Popayan: Editorial Universidad del
Cauca, 2015, p. 164.



narrativa— se funda median-
te el trabajo sobre los diferen-
dos del orden juridico institui-
do, proyectando resoluciones y
estableciendo un espacio vir-
tual para el testimonio del otro
que la ley “real” no podia aun
interpretar’. Esta indagacién
en las fronteras constitutivas
de la subjetividad moderna,
en las zonas limitrofes donde
pueden revelarse las condicio-
nes que posibilitan quiebres,
emergencias y reordenamien-
tos al interior de lo institui-
do, en su dimensién metodolé-
gica escoge trabajar preferen-
temente con discursos social y
simbdlicamente desplazados y
precisamente por esto consi-
derados como acontecimientos
discursivos disruptores, por
motivos de su a veces limitada,
otras veces problematica circu-
lacion e influencia. No obstan-
te, son estos discursos en tan-
to acontecimientos disruptores
los que permiten en su anali-
sis el revelamiento de “cana-
les abigarrados, condiciones
de borradura, elisiones y silen-
clamientos violentos” que aca-
ban por interrumpir los proce-
sos dominantes de subjetiva-
ciéon. Uno de los objetivos de
este abordaje metodologico es,

3 Ibid. p. 44.

resenas

a través de su itinerario criti-
co, llegar a exponer mecanis-
mos y estrategias de impugna-
cién que acaben enfrentandose
a los mecanismos y estrategias
de autorizacion correspondien-
tes a los discursos que ocu-
pan zonas centrales del archi-
vo latinoamericano. Movimien-
to metodolégico muy en conso-
nancia con rutas abiertas por
corrientes “postestructuralis-
tas”, en tanto asume que la po-
sibilidad de todo sistema sig-
nificativo equivale a pensar en
la posibilidad de sus limites,
y también muy en consonan-
cia con la densidad horizontal
que se le otorga al concepto de
Cultura en el Latinoamerica-
nismo desde fines de los ochen-
ta, percepcién espacial sobre
los procesos culturales que vi-
no a sustituir a la percepciéon
verticalista que habia prevale-
cido, con mucha fuerza, ante-
riormente*. Esta convergencia

4 La primera parte del articulo de Nelly

Richard “Intersectando Latinoaméri-
ca con el Latinoamericanismo: saberes
académicos, practica tedérica y critica
cultural”, entrega un fundamento ted-
rico e histérico mds exhaustivo para
comprender la emergencia de esta me-
todologia con énfasis en los margenes y
fronteras constitutivas, en desmedro de
las oposiciones culturales de jerarquia
lineal, con las que trabajé un sector con-
siderable del pensamiento latinoameri-
cano durante gran parte del siglo XX.

257

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

tedrica senalada contribuye a
mostrar que la tensién y con-
flicto dentro de un campo de
estudios en lo absoluto se ago-
ta en sus zonas candnicas, ya
que incluso, en muchas ocasio-
nes son los textos situados (si-
tiados) en los limites constitu-
tivos de la frontera socio-sim-
bolica  legitimidad/violencia
los que permiten un acerca-
miento mas productivo al exa-
men de los procesos de auto-
rizacion y jerarquizaciéon. Co-
mo senala el propio Ramos en
uno de los ensayos recopilados,
en un movimiento que pare-
ciera replicar modos de elabo-
racién de su propia operacion
critica, sobre “la superficie so-
lo en apariencia exterior de los
margenes se inscriben los limi-
tes necesarios que la institu-
cién esgrime para constituir y
asegurar la inmanencia de su
legado, la economia de valores
que decide lo que entra y lo que
queda fuera de su archivo™.
No obstante esta opcién me-
todolbgica, el critico (y también
el editor) comprenden que pa-

Richard, Nelly. “Intersectando Lati-
noamérica con el Latinoamericanismo:
saberes académicos, préctica tedrica y
critica cultural”. Revista Iberoamerica-
na no. 180, 1997, pp. 345-361.

o

Ramos, Latinoamericanismo a contra-
pelo, p. 102-103.

258

ra que esta estrategia alcan-
ce mayor potencial inteligi-
ble, se torna necesario inda-
gar en textos centrales del ar-
chivo que muestren el modo de
existencia, circulacién y fun-
cionamiento de las estrategias
y mecanismos de autorizacion.
Por este motivo, el ensayo que
abre el volumen es un riguroso
y agudo trabajo sobre Andrés
Bello, y especialmente sobre la
Gramdtica de la lengua caste-
llana destinada al uso de los
americanos, titulado “El don
de la lengua: gramatica y po-
der en Andrés Bello”. Este tra-
bajo despliega los fundamen-
tos de una “l6gica ordenada del
sentido” que regula la organi-
zacion del archivo asumido co-
mo objeto de estudio, en tanto
la gramaética constituye un dis-
curso fundacional del Estado
moderno, debido a su estruc-
tura normativa y unificadora,
pero también se torna relevan-
te que este escrito abra la se-
lecciéon porque, como se men-
ciona alli, la estructura gra-
matical constituye la condicién
misma de la racionalidad, legi-
timadora, a su vez, del discur-
so filos6fico moderno. Asi, este
ensayo de apertura al volumen
funciona como el ntucleo legi-
timante que regula la valida-
cién de enunciados producidos



por los campos racionalizados
del saber moderno, el cual per-
mite luego valorar la explora-
cién que realiza Ramos por los
discursos ubicados en los mar-
genes de la relacién literatu-
ra-orden juridico, con el obje-
tivo de analizar las instancias
de insercién social y simbdélica
que aquél primer orden discur-
sivo senalado —la literatura—
realiza con los modos de sub-
jetivacion producidos en aque-
llos margenes. Por supuesto
que esta estrategia aludida no
constituye, en el proyecto criti-
co de Ramos, la inica manera
en que se inserta la validacién
de enunciados dentro de un
campo de saber. Su exposicién
es necesariamente sostenida
para asi poder otorgarle sen-
tido a los limites. Es por este
motivo que el ensayista puer-
torriquefio dedica, en varios
trabajos, algunos momentos a
examinar los estatutos de su
propio discurso matriz, es de-
cir, a discutir las transforma-
ciones del latinoamericanismo
en sus ultimas décadas, a par-
tir de la crisis de la razén y re-
presentacién letrada. Si bien,
como se acaba de indicar, es-
ta es una operaciéon que Ramos
realiza en varios textos, le de-
dica un desarrollo mas exhaus-
tivo en “1998: Genealogias del

resenas

Panamericanismo y del Lati-
noamericanismo”.

Es de este modo que los dis-
cursos de los margenes consti-
tuyentes, que rescata Julio Ra-
mos para su operacion critica,
pueden llegar a ser significa-
tivos en su examen de instan-
cias de insercién socio-simbo-
licas e institucionales, por las
cuales atraviesa la sobrede-
terminacion de la administra-
cién y produccion de la verdad
juridica, en los siglos XIX, XX
y hasta XXI en América Lati-
na. Aqui se pueden considerar
los relatos de los esclavos Ma-
ria Antonia Mandinga y Juan
Francisco Manzano en la Cu-
ba de comienzos de siglo XIX
(“La ley es otra: Maria Anto-
nia Mandinga y Juan Francis-
co Manzano), las Peregrinacio-
nes de una paria de Flora Tris-
tan en el Perd de mediados
del mismo siglo (“Las parado-
jas del deseo de Flora Tristan”)
o la poesia del ex-guerrillero
salvadorefio Alberto Mendo-
za, que fue “utilizada, interpe-
lada, como evidencia judicial”
en el proceso que acabd con-
denandolo a cumplir presidio
en norteamérica, a mediados
de la década de 1990 (“El jui-
cio de Alberto Mendoza: poe-
sia, carcel y ley”). Pero tam-
bién Ramos indaga en otras

259

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

formas bastante particulares
de margenes discursivos, como
por ejemplo en zonas desplaza-
das en el proceso de canoniza-
cién de ciertos autores. Sobre
todo su atencion a José Marti y
el examen de su poesia (“El re-
poso de los héroes: las ‘Dos pa-
trias’ de José Marti y la legiti-
midad de la poesia”) y crénicas
(“Masa, cultura, latinoameri-
canismo”’). Crénicas martia-
nas que, por cierto y de paso, el
mismo Julio Ramos ha contri-
buido a institucionalizar, con
los analisis contenidos en su
primer libro, desplazando esta
produccién hacia un puesto de
mayor atenciéon dentro del cor-
pus no solo martiano, sino que
del siglo XIX latinoamerica-
no. A propésito de este ultimo
punto, otra singular forma de
discurso desplazado que el en-
sayista indaga en su proyecto
son, precisamente, los discur-
sos canonizados (en el ensayo
titulado “Nuestra América’:
arte del buen gobierno”), en-
tendiendo por tal a los discur-
sos “cuyas condiciones de pro-
ducciéon se han ido borrando
con el paso del tiempo y el pro-
ceso de su canonizacién”, pa-
sando a convertirse en una ci-
fra inmediata en que zonas dis-
cordantes de la cultura “desde
diferentes angulos y posiciones

260

politicas, ‘reconocen’ su iden-
tidad”; en otros términos, “un
acontecimiento discursivo que
en la historia de sus lecturas —
borradas las condiciones espe-
cificas de su produccién— asu-
me un enorme poder referen-
cial; un texto que institucio-
nalizado, pierde su caracter de
acontecimiento discursivo y es
leido en funcién de la presen-
cia inmediata del mundo re-
presentado”.

Pero en su esfuerzo critico
por explorar zonas marginales
de la razén instrumental, limi-
tes constitutivos que posibili-
tan la emergencia de nuevas
subjetividades, la atencién de
Ramos ha recorrido, sobre todo
en los ultimos afos, otras for-
mas discursivas que exceden el
ambito de la letra. Movimien-
to atingente a la critica a la ra-
z6n y representacion letrada y
que por lo mismo se puede ver
en otros criticos con algunos
posicionamientos similares a
los de Ramos, como por ejem-
plo el caso de Silviano Santia-
go’. Algunos de los tltimos tra-

6 TIbid. p. 116.

7 Cabe destacar en este punto que el pro-
pio raul rodriguez freire, junto a Mary
Luz Estupifndn, tradujeron, prologaron
y publicaron durante el 2012, una selec-
cién de ensayos de Silviano Santiago, lo
que indica un cierto interés que, li



bajos —en términos cronolégi-
cos— del critico puertorriqueno
exploran sobre pintura (“Bode-
gbn californiano y politicas de
la lengua (a partir de Diego Ri-
vera)”), fotografia (“Los viajes
de Sebastido Salgado: estéti-
ca y justicia”), cine (“El dere-
cho a la ficcion: Tarrafal de Pe-
dro Costa”) y musica (“Descar-
ga acustica”). Empero, habria
que senalar que el campo cri-
tico aqui abierto no es el tni-
co que ha experimentado esta
trayectoria de exploracién des-
de la letra hacia otras dimen-
siones sensitivas. En este as-
pecto, resulta significativa la
relacién de la modalidad cri-
tica, desplegada por ensayis-
tas como Julio Ramos o Silvia-
no Santiago, con el campo poé-
tico de las ultimas décadas?®, el
que también ha experimenta-
do una profusa exploracién de
sus soportes discursivos, con-
solidando otro tipo de manifes-

geramente, se podria denominar “gene-
racional”, y que busca contribuir a una
mayor circulacién y atencién critica a
estos pensadores, entre otros. El texto
aludido es Una literatura en los tropi-
cos. Ensayos de Silviano Santiago. Con-
cepcién: Escaparate, 2012.

Pienso, por ejemplo, en la poesia sonora
de autores como Marcelo Sahea y Mar-
tin Gubbins o en la poesia conceptual de
Luis Alvarado o Tan Lin, por solo men-
cionar algunos casos.

resenas

taciones en torno a lo sonoro, lo
visual y audiovisual. Inclusive,
los fundamentos en el campo
critico de esta exploracién que
intenta expandir los alcances
de la semiosis mas alla del Am-
bito de la letra pueden encon-
trar en el campo poético una
relacion que le otorgue ma-
yor comprension epistémica®:
en 1985 Haroldo de Campos,
uno de los poetas que duran-
te el siglo XX mayor indaga-
cién en lo verbi-voco-visual de-
sarrolld, publicé La educacion
de los sentidos, titulo extraido,
a su vez, de un enunciado del
joven Karl Marx “La educacién
de los cinco sentidos es la tarea
de la historia de la humanidad
entera hasta el momento, has-
ta el presente”. Por tanto, es
coherente a un proyecto critico
que compulse la crisis a la ra-
zon y representacion letrada,
por medio del cuestionamien-
to al propio estatuto discursi-
vo, la indagacién en los senti-
dos como tarea que examine la
historia tardomoderna, su ad-

9 Es necesario senalar que el trabajo de

edicién acierta al no organizar cronold-
gicamente los ensayos que componen el
volumen. M4s bien la organizacién co-
rresponde a una modalidad contrapun-
tistica, la cual permite exponer de mejor
manera las relaciones del dominio de la
letra con otros campos sensitivos.

261

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

ministracién de la verdad y su
organizaciéon disciplinaria de
saberes, recorriendo no solo di-
Versos campos sensitivos sino
que, junto a ellos, discutiendo
en contrapunto diversas bases
criticas y metodoldgicas prove-
nientes de las ciencias sociales,
las humanidades y la filosofia.

Latinoamericanismo a con-
trapelo es sin duda un volu-
men de ensayos de altisimo va-
lor. Sobre todo resulta indis-
pensable para investigadores
del siglo XIX latinoamericano
por su replanteamiento de las
bases epistémicas, estéticas y

262

morales que organizaron el te-
jido socio-discursivo e institu-
cional de aquella época. Y, des-
de luego, también, por su ex-
ploracién en otros soportes ar-
tisticos, expresién del fenéme-
no de centralidad de la letra y
los letrados que ha venido des-
plegandose con fuerza en los
estudios latinoamericanistas
desde fines de la década de los
setenta. El itinerario critico de
Julio Ramos resulta indesliga-
ble a dicho fenémeno. Este, a
su vez, encuentra en aquél uno
de sus desarrollos mas sobre-
salientes.



resenas

Cabezas, Oscar Ariel y Miguel Valderrama.
Consignas. Buenos Aires: La Cebra, 2014.

Alejandro Fielbaum S.
Universidad Nacional
Auténoma de México

La experiencia de nuestra
generacion: que el capitalismo no
morird de forma natural

Walter Benjamin (X, 11a, 3, 678)

1. Quizas, en esta era de la cir-
culacién inmediata de los sig-
nos al alero del capital, pueda
pensarse algun tipo de amor
sin cartas. Con seguridad, en
esta o en cualquier era, no hay
cartas sin amor, ni era sin car-
tas. Quizas, entonces, debemos
aprender a pensar y amar, en
los intervalos de la inmedia-
tez, nuevas cartas contra esta
era, desde viejas esperas que
puedan anunciar nuevos amo-
res y nuevas eras. (Consignas,
inscribamos una hipétesis des-
de ya, puede ser leido como un
esbozo de esa nueva tentativa
epistolar). Es decir, aprender a
amar la espera de quien puede
no llegar, a esperar el amor es-

pecialmente cuando podria no
llegar. A amar la apertura in-
finita a lo que avisa sin llegar
y llega sin avisar. Algo de ello
anuncia Melville, en amorosa
carta a Hawthorne, al enviar
su espera: “Mantengo siempre
en mi boca la palabra “bienve-
nido”, para estar listo en el ins-
tante en que cruces el umbral”.

Escritor de instantes que
sobrepasan umbrales, las dis-
tintas obras de Melville versan
sobre las bienvenidas y malve-
nidas de una incierta humani-
dad en movimiento, al punto
que la nocién misma de huma-
nidad queda puesta en entre-
dicha en varios pasajes de sus
textos. Lawrence, al respecto,
sefiala con firmeza que Melvi-
lle, animal marino, no podia
aceptar ni pertenecer a la hu-
manidad?. Uno de sus persona-

1 Melville, Herman. Correspondance.
Evanston: Northwestern University
Press, 1993, p. 176.

2 Melville, Correspondance, p. 143.

263

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

jes que grafica tal exceso cru-
za un umbral, sin poder retro-
ceder, justamente después de
una historia de cartas. Antes
de entrar en la historia que se
narra sin comprender, el cé-
lebre Bartleby leyé las cartas
que no llegaron. De escribidor
sin voluntad de constituirse en
escritor, pasa a ser quien inte-
rrumpe la voluntad de repeti-
cién de los textos que adminis-
tran la circulaciéon de los sig-
nos en Wall Street, quizas por
el recuerdo de los anénimos es-
critores que conforman un in-
terminable archivo del olvido
que ya no podria recordar. Co-
menta Agamben, al respecto,
que Bartleby insiste en aconte-
cimientos que no ocurrieron®
Contra quien limitase el senti-
do a lo que se presenta, el per-
sonaje se presenta sin sentido
en un tiempo y espacio de pura
reproduccion del sentido capi-
talista, interrumpiendo el ha-
bla del derecho con un silen-
cio que murmura desistencias.
Sin intento alguno de compen-
sar o restituir tales cartas ago-

3 Agamben, Giorgio. “Bartleby o de la
contingencia”. Varios Autores. Preferi-
ria no hacerlo. Bartleby el escribiente,
de Herman Melville. Seguido de tres
ensayos sobre Bartleby de Gilles Deleu-
ze, Giorgio Agamben y José Luis Pardo.
Valencia: Pre-Textos, 2011, p. 133.

264

nicas, comenta Tatian, instala
la incomodidad de un presente
incompleto que no desea com-
pletar:

Como el dngel de la historia que
solo ve injusticia y catastrofe
donde nosotros vemos sentido
y progreso, Bartleby ha podido
leer esas cartas muertas, esas
cartas no reclamadas escritas
con palabras que ya nadie leera
excepto él. Su logica de la prefe-
rencia negativa (preferir no ha-
cerlo, no ser razonable, no dar
explicaciones y, finalmente, ya
no copiar mas) acaso sea simple
responsabilidad por esas letras
perdidas. Una responsabilidad
que se contrapone a toda volun-
tad de seguir la marcha a cual-
quier costo.?

2. En sus breves comentarios
sobre Bartleby, Jorge Luis
Borges lo describe como un
personaje desconcertante, un
hombre oscuro que se niega a
la acciéon. Por esta razén, no
podria ser el Ginico protagonis-
ta de una historia en la que no
actia, ni tampoco narra. La
languidez de Bartleby es tam-
bién la de un habla lacédnica,
que prefiere no decir ni su his-
toria ni la de las cartas. De ahi

4 Tatidn, Diego. Tentativas sobre Bart-
leby”. Varios Autores. Bartleby: preferi-
ria no. Lo bio-politico, lo post-humano.
Buenos Aires: La Cebra, 2008, p. 110.



que Borges destaque al narra-
dor del texto como el otro pro-
tagonista de la historia (Her-
mann Melville). Para que se
pueda narrar la ausencia de la
narracion del personaje, resul-
ta necesario el torpe humanis-
mo de quien intenta construir
un relato desde los susurros
de Bartleby. De ahi que Bor-
ges pueda leer la ficcién de
Melville como una ficcién so-
bre quien sutura el posible
mundo en el que todo hombre
pueda dar su propia ficcion.
La insistencia melancélica de
Borges acerca de la imposible
inscripcion del liberal indivi-
duo en la narracién, totalmen-
te lejana al textualismo que
se le suele achacar, le permite
leer esta historia como el limi-
te de cualquier filosofia de la
historia que crea que una na-
rracién es la historia de la hu-
manidad. Bartleby no puede
decirse a si mismo, y ese silen-
cio es el de la sutura de cual-
quier totalizacién histérica.
Renuente a su razén suficien-
te, Bartleby marca la imposi-
bilidad de un relato racional
de Wall Street y el mundo que
lo circunda: “Es como si Melvi-
lle hubiera escrito: ‘Basta que
sea irracional un s6lo hombre
para que otros lo sean y para
que lo sea el universo’. La his-

resenas

toria universal abunda, en
confirmaciones de ese tenor”.

La traducciéon que hace Bor-
ges de Bartleby, en efecto, pue-
de leerse como un comentario
a tal conjetura sobre la histo-
ria y su siempre fallida uni-
versalidad. Al traducir not to
por “no hacerlo” Borges parece
radicalizar la singular légica
del personaje, al marcar en el
enunciado una posible accién
que deviene ya vedada. Al par-
ticularizar el verbo de la accion
sin accién, se difumina lo ne-
gado, transformando el not to
en una féormula que sobrepasa
cualquier negacién determina-
da. Y, con ello, cualquier segu-
ridad para comprender el re-
chazo de Bartleby. Asi, cuando
el narrador senala lo que Bart-
leby hace con sus enunciados,
Borges traduce del inglés re-
volve por “considerar’®. Como

> Borges, Jorge Luis. “Prdélogo a Bart-

leby”. Obras Completas. Tomo IV. Bue-
nos Aires: Emecé, 1996, p. 109.

Borges, Jorge Luis. “Hermann Melville:
Benito Cereno / Billy Budd / Bartleby,
el escribiente”. Textos Cautivos. Ma-
drid: Alianza, 1998, p. 26. Agradezco a
Ernesto Feuerhake por su ayuda ante
mis dudas con el inglés. Evidentemen-
te, quien conociera mejor tal lengua, y
leyese mds atentamente el texto, podria
reflexionar de forma més sistematica
sobre distintas decisiones del traduc-
tor, a partir de la problematizacién de
cualquier seguridad en la decisién o la
traducciéon. Quizés la més importante

265

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

si  cualquier consideracion,
por tanto, viniese ya siempre
revuelta, y de ello se valiese
Bartleby para desistir de la or-
den que ya no puede asegurar
su mando. El gesto del traduc-
tor no deja de ser interesante,
puesto que marca cierta lec-
tura de la consideraciéon como
una interpretacién siempre
convulsa, hacia una decision
siempre incierta. No solo es po-
sible pensar desde alli la con-
sideracién de la revuelta en la
traduccién, que acompana las
distintas escrituras de Borges,
sino también de la dificultad de
cualquier simple paso al acto
desde el imperativo de consi-
derar una revuelta inagotable.
Renuente a cualquier deter-
minacién posible, la disemina-
cién del sentido no lleva a que
cualquier opcién sea posible.
Antes bien, se afirma lo con-
trario: La inagotable reserva

seria la de friendlesness and loneliness
por “orfandades, miserias, soledades”
(p. 39), o acaso la de all that I possibly
could por todo lo humanamente posible
(p. 70). Al marcar la ausencia de amis-
tad como orfandad, y la posibilidad
individual por las de la humanidad,
respectivamente, Borges instala cier-
ta reflexién acerca de las relaciones y
aperturas entre humanos que permite
repensar su problematico liberalismo
desde categorias harto més exigentes
de lo que sus declaraciones politicas su-
gieren.

266

de cartas olvidadas es siempre
mas exigente, en la memoria,
que cualquier seleccién posible
en el presente. El mandato de
lo recordado se traduce, enton-
ces, en rechazar cualquier in-
dividuacién determinada en su
nombre. Al ser consultado por
tres posible trabajos que po-
dria tener, Bartleby angloéfo-
no responde en tres ocasiones
I am not particular. Bartleby
en espanol, revuelto tres veces
por Borges, consigna: “no soy

exigente™.

3. Al sustraerse, con exi-
gencia, de cualquier particu-
larizacion, Bartleby insiste en
la apertura a otro modo posi-
ble de ser. Como bien comenta
Derrida, al mantenerse siem-
pre incompleta, su sentencia
abre una indeterminacion ten-
sa, incapaz de ser resuelta en
el presente®. Ni soluciona el
presente ni permite su prose-
cucién, puesto que desplaza,
una y otra vez, cualquiera de
sus continuidades. Tal reser-
va del sentido marca una ne-
gacioén distinta, que no podria

7 Borges, “Hermann Melville: Benito
Cereno / Billy Budd / Bartleby, el escri-
biente”, pp. 69-70.

8 Derrida, Jacques. The Gift of Death.
Chicago: University of Chicago Press,
1995, p. 75.



autorizarse en nombre de otra
posibilidad ya determinada.
Fuera de cualquier interven-
cién dialéctica, comenta Blan-
chot, su negacién se inscribe
en un exterior del Ser, alli don-
de transcurren, sin domicilio
ni proposito, los hombres des-
truidos. Indeterminidndose a
si mismo al punto de denegar
toda identidad, el enunciado
de Bartleby se sustrae de cual-
quier acumulacién posible del
sentido:

Una abstenciéon que no tuvo que
ser decidida, que precede a cual-
quier decisién, que es, antes que
una denegacién, mas bien una
abdicacion, la renuncia (nunca
pronunciada, nunca aclarada) a
decir algo —la autoridad de un
decir— o también la abnegacién
recibida como el abandono del
yo, el desistimiento de la identi-
dad, el rechazo de si que no se
crispa en el rechazo mismo, sino
que abre al desfallecimiento, a la
pérdida de ser, al pensamiento.’

Lo que alli pueda pensarse
como el desfallecer del pensa-
miento podria abrir tanto una
larga discusion en torno a las
posiciones de Derrida y Blan-
chot como un debate acerca de

9 Blanchot, Maurice. La esgritura del de-
sastre. Caracas: Monte Avila, 1987, p.
22.

resenas

las distintas posiciones politi-
cas que la pasividad de Bart-
leby abre en influyentes re-
flexiones contemporaneas que
asedian Consignas. En Bart-
leby lee Agamben la més in-
cisiva objecién al principio de
soberania'®; Deleuze, el nuevo
Cristo esquizofrénico''; Zizek,
una politica de la sustraccién a
la hegemonia'? y Negri y Har-
dt, el inicio de una politica li-
beradora cuyo rechazo resulta
peligrosamente vacio de conte-
nido'®. Entre una a otra de las
posiciones recién mencionadas
emerge una gradiente que va
desde la suspensiéon del anti-
guo sentido hasta la peticién
de un nuevo sentido que movi-
lice lo que acontezca tras la in-
terrupcion. La pregunta politi-
ca que ahi se juega acaso no es
tanto qué advenga tras la in-
determinacion, sino cuanta de-
terminacion, y como dibujarla,

10 Agamben, “Bartleby o de la contingen-

cia”, p. 67.

11 Deleuze, Gilles. “Bartleby o la formula”.
Preferiria no hacerlo. Bartleby el escri-
biente, de Herman Melville. Seguido de
tres ensayos sobre Bartleby de Gilles De-
leuze, Giorgio Agamben y José Luis Par-
do. Valencia: Pre-Textos, 2011, p. 92.

12 Zizek, Slavoj. Visién de paralaje. Bue-

nos Aires: Fondo de Cultura Econémica,

2006, p. 465.

Hardt, Michael & Antonio Negri. Em-

pire. Cambridge: Harvard University

Press, 2000, p. 203.

267

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

en lo que debiese de constituir
una nueva politica. Quizas es
Ranciére quien mas explicita-
mente ha pedido una politica,
no poco problemaética, que dé
ese paso'* hacia las plazas de
Wall Street y pueda encarar
los nuevos sentidos por venir:

Del encantamiento multitudi-
nario del Ser no se pasa hacia
ninguna justicia politica. La li-
teratura no abre ninglin paso
hacia una politica deleuziana.
No hay politica dionisiaca. Y
este mundo, por libres que sean
sus piedras, es el muro ante el
que se detiene la gozosa expan-
si6én de los filésofos hijos de Dio-
nisio. Revancha, quiz4, del viejo
Euripides, tan vilipendiado por
Nietzsche, que ya habia preve-
nido a los filésofos: Dionisio no
quiere discipulos filésofos. No
le gustan los fil6sofos, le gustan
los burros nada mas. Revancha
también del Cristo frente a Dio-
nisio. El hermano sigue siendo
Cristo o Bartleby, figura de in-
tercesor, si no de crucificado.”

4 Habria que pensar, en efecto, en qué
medida el rechazo a la multiplicidad alli
presentado no es también, en la obra del
pensador citado, cierta incomodidad con
respecto a la posibilidad de pensar la li-
teratura sin la politica. Esto es, de leer
la inquietante presencia de la literatura
desde otra nocién de la politica que la
del reparto, y de abrir con ello, desde la
afirmacién de la melancolia, una forma
de pensar la politica y literatura mas
alld de una inmanencia en disputa.

5 Ranciere, Jacques. “Deleuze, Bartleby

268

4. Resulta tan necesario
pensar ese paso con figuras
que ya no sean las de la her-
mandad -o bien, una inédita
hermandad no cristiana- co-
mo hacerlo sin cerrar el mo-
mento de la indeterminacién
que revuelve las consideracio-
nes y considera las revueltas.
Una estrategia para ello pue-
de ser el de leer, en las nuevas
presentaciones de lo politico,
lo que alli se sustrae al saber
ya constituido de lo que seria,
0 no, un sujeto politico. Consig-
nas, libro que no hemos aban-
donado en instante alguno,
arranca con el saber gramscia-
no del tiempo de los monstruos
que se abre en el intervalo en-
tre uno u otro tiempo. Con-
tra un eventual teleologismo
que pensase ese momento co-
mo un paso momentaneo hacia
una humanidad plena, las con-
versaciones entre Oscar Ariel
Cabezas y Miguel Valderra-
ma suponen una irreductible
monstruosidad que asedia to-
da constitucién histérica de lo
humano. De este modo, mues-
tran que la tarea del pensa-
miento no es la de marcar su
limite ante la animalidad, si-
no imaginar nuevas formas de

y la férmula literaria”. Papel Mdaquina
no. 7, 2012, p. 77.



habitar la monstruosidad que
puedan anunciar nuevas for-
mas de humanidad. Valderra-
ma, en efecto, recuerda la ne-
cesidad, sefialada por Alejan-
dra Castillo y Willy Thayer, de
un nuevo bestiario revolucio-
nario'®. En el impasse histérico
de las distintas posiciones mo-
dernas del intelectual y el mi-
litante, deviene imprescindi-
ble una distinta afirmacién de
nuevas figuras para una poli-
tica que herede de modo pro-
blematico, valga la redundan-
cia, los pasados iconos de la iz-
quierda:

Debemos cuestionar las figuras
del juicio que han organizado la
practica y el pensamiento de la
razoén militante. Debemos cues-
tionar las figuras de lo andni-
mo que aqui y alla se levantan
como las figuras cardinales de
esta razén politica. Me refiero a
esas figuraciones del heroismo
y la confrontacién historica que
surgen con la revolucidon france-
sa y las revoluciones indepen-
dentistas en América Latina.
Figuras como la del libertador,
la del comandante o jefe de fac-
cién o bando.”

16 Cabezas, Oscar Ariel y Miguel Valde-
rrama. Consignas. Buenos Aires: Edi-
ciones La Cebra, 2014, p. 70.

17 Cabezas y Valderrama, Consignas, p.
100.

resenas

Laimagen de Bartleby como
monstruo capaz de desfigurar
tales imagenes de la determi-
nacién politica reaparece una
y otra vez, desde los primeros
hasta los dltimos intercambios
inscritos en el libro que comen-
tamos. Si la historia de Moby
Dick traza cierta impotencia
de la historia de la caza balle-
nera que, segun una curiosa y
notable hipétesis de Melville,
motiva la Independencia de
Chile y la apertura de su “eter-
na democracia”'®, Bartleby pa-
reciera ser el monstruo desde
el cual insistir en los silencios
de una eternidad harto desgas-
tada que lega una democracia
de muchos documentos y es-
casas cartas. Pensar una cri-
tica a tal democracia a partir
de Bartleby presenta una es-
trategia sugerente ante la es-
casa imaginacion teoérica de la

18 Melville, Herman. Moby Dick. Or The
White Whale. Boston: The St. Botolph
Society, 1922, p. 107. Es sintomético,
por cierto, que la critica literaria en
Chile no se haya preguntado, ni siquie-
ra desde las peores posturas positivis-
tas posibles, entre las relaciones de la
escritura de Melville y la historia de
Chile, lo cual habria de interrogarse
partiendo por los hechos de que la histo-
ria de la ballena que narra el estadouni-
dense recoge cierto imaginario en torno
a una ballena que antes ha recorrido las
costas del Pacifico o de que Benito Cere-
no reescriba ciertos sucesos acontecidos
frente a la costa del pais.

269

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

izquierda chilena contempora-
nea, cuyos debates tienden a
radicar inmediatamente en lo
qué si se prefiere hacer, para
repensar los procesos de subje-
tivacion politica y constitucion
democratica en torno a la inde-
terminaciéon. Contra la logica
de la autodeterminacién que
subyace a la concepcion mo-
derna de la democracia y a la
determinacion neoliberal de la
supuesta autodeterminacién
de las democracias del presen-
te, una democracia por la inde-
terminacion abre la opcién de
pensar la politica como el des-
mantelamiento, en comun, de
cualquier comunidad politica
instituida. Desde un “no” inde-
terminable, distinto a las pre-
determinadas opciones de un
plebiscito que ya se ha deter-
minado a prolongar el orden
instaurado por Pinochet, un
pensamiento de la democracia
como indeterminacién, como
autoindeterminacién, desman-
tela y sutura cualquier identi-
dad supuesta en quienes alli
comparecen. En esa linea, Ca-
bezas busca describir otra ma-
nera de concebir la politica, en
tanto insistencia en la sustrac-
cién a cualquier determinacion
del presente signado por sus
facticas posibilidades:

270

lucha por lo comtn es politica
de lo imposible porque se sus-
trae a la idea de que la politi-
ca es el arte de lo posible y, por
lo tanto, a la idea de que la poli-
tica es el arte de los consensos.
Lo imposible no tiene nada que
ver con la utopia, por el contra-
rio, lo imposible es una catego-
ria de la realidad. Lo imposible,
si quieres, es acoplamiento per-
manente e incesante de la mul-
tiplicidad heterénoma que hie-
re y disemina profundamente
las estructuras de la juricidad
del capitalismo; es, como habia-
mos dicho antes, el destrabajo
del trabajo de la dictadura del
capital.*®

5. Contra ese trabajo del
derecho y el capital, Cabe-
zas lee la historia de Bart-
leby como alegoria del paro
de la produccién, particular-
mente como detencién de la re-
produccion de la escritura en
tanto suplemento del orden ju-
ridico?®. Ya en esa contextua-
lizacién deja entrever cierta
inquietud por repensar a Bart-
leby desde cierta posicién mar-
xista, con un marxismo harto
singular que ha trazado tam-
bién en otros de sus textos so-

¥ Cabezas y Valderrama, Consignas, p.
56.

20 Cabezas y Valderrama, Consignas, p.

29.



bre las soberanias teoldgicas
del Estado y el capital. En la
ficcion de Melville, se temati-
za el suplemento espectral del
capital contra cualquier even-
tual materialismo de caracter
economicista. Ya en el siglo
XIX, en efecto, narra una his-
toria vinculada a cierta repro-
duccién inmaterial del capital,
ante lo que responde con una
politica harto distinta a la or-
ganizacion determinada de la
clase obrera. Antes bien, sos-
tiene Cabezas, Melville impri-
me una militancia acéfala, no
del todo ajena al cristianismo,
basada en el desencanto. Figu-
ra tragica y mesidnica, sefia-
la que carece de cualquier po-
sible pulsién heroica, abriendo
asi la alternativa de una tra-
gedia sin heroicidad y un me-
sianismo sin mesias. Una his-
toria, por tanto, que no podria
cerrar. En efecto, Cabezas lee
su ficcién como experiencia de
la melancolia, lo cual marca,
en términos politicos, tanto su
rendimiento como su limite. Y
es que en Bartleby, antes que
politica modernista, habria
cierta tanatopolitica que roza,
de modo narcisista y proble-
matico, con lo que rechaza. Su
vida cuestiona el régimen de
reproduccion del capital, mas
parece terminar confirmando-

resenas

lo, al morir de modo pasivo en
la carcel, dejando un resto que
no resta al orden de la econo-
mia politica moderna. Puro ex-
terior del capital, confirma la
exterioridad como muerte en
un inalterado régimen del ca-
pital.

Es claro que lo que inquieta
alli a Cabezas no es que Bart-
leby no sea un personaje acti-
vo que pudiera tramar una ac-
cién colectiva y programatica,
entendida al modo de la mili-
tancia moderna. Antes bien, lo
que parece politicamente limi-
tado es el paso de su resisten-
cia como desistencia a su final
desistencia a la resistencia, la
cual pareciera morir con una
muerte que permite la conti-
nuacién del orden que ha alte-
rado. Al determinar lo indeter-
minado a un solo personaje, la
melancolia parece ser releva-
da por el duelo como régimen
afectivo del capital. De ahi que
Cabezas se pregunte, contra
esa eventual determinacion
de la pérdida, por la chance de
una politica de lo imposible en
torno a una melancolia sin ob-
jeto. Antes de cualquier pérdi-
da determinada, por tanto, la
ética habria de suponer la au-
sencia de completitud del sen-
tido, y la politica seria acaso la
afirmacion de esa sutura. Esto

271

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

es, una afirmacion de lo inexis-
tente que no suponga su previa
realidad, como podria hacer-
lo la melancolia por un objeto,
sino la apertura a infinitas op-
ciones ante la ausencia de un
objeto que se imponga. Sin esa
politica de la pérdida pareciera
darse, para Cabezas, el riesgo
de cierta pérdida de la politica.
De ahi su preocupacién por un
nuevo paradigma de la heroi-
cidad que pudiese partir desde
algo como Bartleby, pero que
habria de sustraerse del ses-
go ontoteolégico que pudiera
aun alli hallarse. Contra cual-
quier humanidad y sus respec-
tivas guerras y soberanias, las
resistencias de nuevos héroes
habrian de combinar la melan-
colia de Bartleby con Lenin y
Levinas, sefiala Cabezas, para
componer una resistencia que
resista tanto al paradigma de
la guerra soberana como a la
buena conciencia ética. Este
suplemento permite imagi-
nar las relaciones sociales a
las que Bartleby rehtye des-
de la simultdnea afirmacién
de la alteridad y el conflicto. Si
Bartleby, por asi decirlo, no se
relaciona con los presentes en
nombre de los ausentes, una
nueva politica de izquierda ha-
bria de enlazarse, sin lazo, con
los ausentes, contra los pre-

272

sentes. Esto, es, comenzar otra
narracién. Unicamente de ese
abierto modo podria advenir
lo que, segun Cabezas, falta a
Bartleby: una nueva lengua de
la ficcion politica?!.

6. “;Bartleby, el comunis-
ta!” es lo que Miguel Valderra-
ma imagina como un buen ti-
tulo de lectura. Los signos de
exclamacion ahi insertos re-
sultan algo irénicos, al inscri-
bir una especie de entusiasmo
por parte de quien lee, desde
que arranca el libro, como sa-
ber de lo que no sobrevive ni
se esfuerza por hacerse sobre-
vivir en otro, al punto que re-
sulta discutible imaginar cual-
quier heroicidad a partir del
personaje en cuestion. Por este
motivo, Valderrama lo pien-
sa como una figura, insopor-
table para la razén militante,
de una politica de la sustrac-
cién incondicional??. Bartleby
no grita por nada ni por nadie,
ni siquiera por si mismo, acaso
especificamente no por si mis-
mo. En vida, por ende, ya no
se deja pensar al modo de una
voluntad activa por la vida.

21 Cabezas y Valderrama, Consignas, p.
108.

22 Cabezas y Valderrama, Consignas, p.
137.



Al morir lo que ya no vivia,
su muerte no finaliza su inte-
rrupcién, sino que hiperboliza
la suspension de cualquier so-
berania que pudiese llevar a la
accion. Antes que pensar aqui
en un Bartleby mas cerca de
Levinas que de Lenin, parafra-
seando la posicion de Cabezas,
habria acaso que pensar en un
Bartleby con Levinas mediado
por Lenin y sin un Lenin me-
diado por Levinas. Se trata,
por ello, de un rechazo infinito
que deconstruye la idea de la
revolucién, y no porque renun-
cie a la revolucion. De modo in-
verso, el problema esta en que
es la concepcion moderna de
la revolucion la que puede re-
nunciar a la incondicionalidad
por lo que no se deja determi-
nar?®. Como Antigona, otro de
los personajes recordados por
Valderrama, Bartleby no po-
dria contentarse con ningin
orden presente, por racional
que se suponga su presencia. A
diferencia de ella, su sustrac-
cién no se sitta fuera del orden
instituido, sino que se inscribe
en la operatividad que pospone

23 Pensada de esta manera, por cierto, la
deconstruccién ha de pensarse a la iz-
quierda de cualquier discurso mesidni-
co que suponga alguna chance, por leja-
na que parezca, de instituir, de manera
efectiva, la justicia.

resenas

indefinidamente, sin combatir-
la directamente con alguna fi-
gura de la voluntad, y ese di-
latamiento es lo que instituye
como un monstruo de la resis-
tencia al capital, con murmu-
ros que convocan a la lengua
politica que, segin Cabezas,
alli se ausenta.

En esa direccién, Valderra-
ma cuestiona la logica de la
supervivencia que anima las
concepciones hasta hoy impe-
rantes de la militancia, las que
suponen la promesa del rele-
vo del militante en el colectivo.
Por ello, se distancia de una
eventual lectura sacrificial o
mesidnica de Bartleby, para
pensarlo como quien interrum-
pe un régimen de creencia, en
torno a una tensa militancia
postmilitante®. Quizas en este
punto resida la discusién que
intentamos mostrar. Mientras
para Cabezas el mesianismo
de Bartleby lleva su rechazo
a una fallida posicién sacri-
ficial que podria determinar-
se teoldgicamente antes de la
discusién politica por lo inde-
terminado, para Valderrama
su pasividad ya indetermina
su propia posicién, impidiendo
cualquier teologizacion de su

24 Cabezas y Valderrama, Consignas, p.
33.

273

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

figura®. En esa linea, las nega-
ciones de Bartleby no lo llevan,
siguiendo a Valderrama, a una
comoda posiciéon dizque apoli-
tica. A la inversa, lo obligan a
reinventar otras pasiones de la
sustraccién que ya no supon-
gan una filosofia de la historia
de la victoria, ni mucho menos
un sujeto o programa ya cons-
tituido a partir del cual inscri-
birse. La luctuosa negacién de
Bartleby, que acaso habria que
leer con ciertas caracterizacio-
nes que Valderrama ha reali-
zado de Dittborn o Marchant,
es la de quien interrumpe en
la disputa por la hegemonia
sin una verdad construida o
por construir, en la interroga-
cién de los espacios en los que
enuncia, sin renuncia, a su de-
nuncia.

2 Quizas habria también que pensar,
contra la disyuncién entre mesianis-
mo e indeterminacién que comparten
ambos autores, en un mesianismo ya
indeterminado. Esto es, con otra lectu-
ra posible de Derrida, en una promesa
que pueda ponerse en juego en la cons-
titucién de un proyecto politico, y que
pueda, por ende, asumir el indetermi-
nado riesgo de darse, en nombre de lo
indeterminado, cierta determinacion.
Lo cual supone, evidentemente, una
discusién politica sobre la izquierda en
la coyuntura, en cuya ausencia residen,
nos parece, tanto las virtudes como los
limites del libro que comentamos.

274

7. Si lo monstruoso es, re-
cordando con el recuerdo de
Miguel Valderrama de la de-
finicién de Lucrecio, lo vivo
que no halla su principio de
reproducciéon en la vida?®, po-
dria consignarse que Consig-
nas es un libro monstruoso.
Las multiples conversaciones
entre los autores, a propésito
de tematicas tan heterogéneas
como necesarias, se dan el pla-
cer de una dispersion a la que
muy poca justicia se le podria
hacer en un tosco resumen.
De ahi que nos haya parecido
de mayor interés marcar al-
gunas tensiones con respecto
al monstruo que asedia bue-
na parte de sutiles discusio-
nes que, como todo didlogo de
interés, parte desde -ciertos
supuestos politicos y tedricos
compartidos que difieren al re-
producir su vida sin un princi-
pio. Es decir, en los monstruos
que inventan, a partir de la
creatividad para pensar teodri-
camente nuevas figuras. Para
imaginar tal tarea, resulta de
interés recordar la lectura de-
leuziana de los bestiarios de
Melville, en cuya obra el fran-
cés no solo halla a los monoma-
niacos que se sirven de la ra-

% (Cabezas y Valderrama, Consignas, p.
77.



z6n, y los hipocondriacos que
quedan excluidos de la razoén
—como Bartleby—, sino tam-
bién a los profetas, compren-
didos como ambivalentes nau-
fragos de la razon: “Se aferran
con tanto empeno a las ruinas
de la razdn, cuya integridad in-
tentan en vano restituir, por-
que han visto demasiado y lo
que han visto les ha afectado
irreversiblemente”’,

El ejemplo para Deleuze,
dentro de la obra sobre la que
hemos variado, es el abogado.
Mas quizas, desde su descrip-
cién, parece posible pensar en
el pensamiento como otra for-
ma de profecia que, contra el
humanismo de aquel persona-
je, no se aferre tanto a ciertas
ruinas de razén por restituir,
optando antes por construir
una incierta razon de las rui-
nas que no pueda partir del su-
puesto de restitucién alguna.
Si el abogado condena a Bart-
leby en nombre de lo razonable
y Bartleby detiene el trabajo
de la razon por el desastre que
ha avistado, el pensamiento de
la catéstrofe, como contrapro-
fecia de los profetas progresis-

2T Deleuze, “Bartleby o la formula”, p. 80.

resenas

tas que aman a quienes conde-
nan, no puede sino insistir en
pensar justamente por los que
ha visto, y porque ha visto la
imposibilidad de seguir, con-
tra el exceso de dolor, pensan-
do sin excesos. Desde una afec-
ci6on irreversible, podria asi
pensarse el trabajo de la teo-
ria que Cabezas y Valderrama
como pensadores que, contra
el neoliberalismo y sus nuevos
profetas y viejas certezas, re-
cuerdan a viejos profetas para
abrir sus incertezas. En tan-
to miembros de cierta genera-
cién que ha de seguir pensan-
do la monstruosidad de la vida
y de la muerte del capital, re-
tomando el epigrafe antes ins-
crito, legan cartas que constru-
yen monstruosas maneras de
resistencia que han de sobre-
vivir en los indeterminables
transitos entre su pasado y
su futuro, sin m4as —ni menos—
militancia, o humanidad, que
quienes, una y otra vez, haga
la necesaria lectura de Consig-
nas: “Con mensajes de vida, es-
tas cartas se apresuran hacia
la muerte. {Oh Bartleby! jOh
humanidad!”?8,

28 Melville, Herman. Bartleby, el escri-
biente. Trad. Jorge Luis Borges. Santia-
go: Aire Libro, 2014, p. 80.

275

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

resenas

Bibliografia

Agamben, Giorgio. “Bartleby o de la
contingencia”. Varios Autores.
Preferiria no hacerlo. Bartleby
el escribiente, de Herman Melvi-
lle. Seguido de tres ensayos sobre
Bartleby de Gilles Deleuze, Gior-
gio Agamben y José Luis Pardo.
Valencia: Pre-Textos, 2011, 93-
136.

Benjamin, Walter. Libro de los Pa-
sajes. Madrid: Akal, 2005.

Blanchot, Maurice. La escritura del
desastre. Caracas: Monte Avila,
1987.

Borges, Jorge Luis. “Hermann Mel-
ville: Benito Cereno / Billy Budd
/ Bartleby, el escribiente”. Textos
Cautivos. Madrid: Alianza, 1998.
—. “Prélogo a Bartleby”. Obras
Completas. Tomo IV. Buenos Ai-
res: Emecé, 1996.

Deleuze, Gilles. “Bartleby o la fér-
mula”. Preferiria no hacerlo.
Bartleby el escribiente, de Her-
man Melville. Seguido de tres
ensayos sobre Bartleby de Gilles
Deleuze, Giorgio Agamben y José
Luis Pardo. Valencia: Pre-Tex-
tos, 2011, 57-92.

Derrida, Jacques. The Gift of Death.
Chicago: University of Chicago
Press, 1995.

276

Hardt, Michael & Negri, Antonio.

Empire. Cambridge: Harvard
University Press, 2000.

Lawrence, D. H. “Herman Melvi-

lle’s Typee and Omoo”. Studies
in Classic American Literature.
Nueva Delhi: Atlantic Publisher,
1995, pp. 139-152.

Melville, Herman. Bartleby, el escri-

biente. Trad. Jorge Luis Borges.
Santiago: Aire Libro, 2014.

—. Correspondance. Evanston:
Northwestern University Press,
1993.

—. Moby Dick. Or The White
Whale. Boston: The St. Botolph
Society, 1922.

Ranciére, Jacques. “Deleuze, Bart-

leby y la férmula literaria”. Pa-
pel Mdaquina no. 7, 2012, pp. 55-
717.

Tatian, Diego. Tentativas sobre

Bartleby”. Varios Autores. Bart-
leby: preferiria no. Lo bio-politi-
co, lo post-humano. Buenos Ai-
res: La Cebra, 2008, pp. 107-124.

Zizek, Slavoj. Vision de paralaje.

Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econémica, 2006.



americanas

NORMAS PARA LA RECEPCION DE ARTICULOS

A) Aspectos generales

Los escritos originales de escrituras americanas: revista del Depar-
tamento de Filosofia de la Universidad Metropolitana de Ciencias
de la Educacion deben reunir los siguientes criterios:

1. Deberan tener el caracter de inéditos y no estar en proceso de
evaluacién o publicacién en otra revista.

2. Los articulos deberan estar escritos en castellano.

3. Aparte de la autoria en la primera pagina, como se indica en el
apartado B), el articulo no debe contener ninguna referencia a la
autora ni a sus publicaciones de forma que se mantenga el ano-
nimato del articulo. Si se hace referencia a un texto de la autor/a,
se ruega hacerlo en tercera persona.

4. La extension maxima de los articulos es de 12.000 palabras, in-
cluyendo el resumen, anexos, bibliografia y notas. Formato: Ti-
mes New Roman 12, interlineado doble.

5. DebeenviarseeloriginalenformatoWord(.doc)alcorreoelectrénico
escriturasamericanas@umce.cl

B) Estructura de los articulos en el orden a seguir:

1. Titulo del articulo centrado y en negrita. En la siguiente linea,
derecha, el nombre de la autora y, debajo, la filiacién institucio-
nal.

2. Resumen de maximo 100 palabras y 5 palabras claves.

3. Traduccion al inglés del resumen y de las 5 palabras claves.

4. Cuerpo del articulo:
a.El articulo podra contener apartados y sub-apartados, los

cuales seran introducidos con caracteres arabes (1, 1.1, 1.2,
2, etc.). No introducir formas especiales de parrafo, sangrado,
margenes, interrupcion de parrafos, etc. Entre parrafo y pa-

277

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

rrafo no se debe incluir un espacio en blanco, aunque si entre
apartados y subapartados. Cada parrafo debe iniciarse con un
tabulador simple.

b. Para destacar palabras o textos, utilizar siempre cursivas y/o
entrecomillados. Nunca negritas, mayusculas, versales, etc.

c. Las notas deben ir a pie de pagina (nunca al final). Los autores
se abstendran de introducir cualquier cédigo de formato.

d. Las citas de 4 lineas o menos, no interrumpiran el texto e iran
presentadas entre comillas, “”’. El cierre de la cita sera indica-
do con un punto final por fuera de la comilla y por fuera del
numero que indica la referencia: “’!. Las citas que sobrepasen
las 4 lineas, se presentaran en un parrafo aparte, con la misma
fuente, Times New Roman 12, pero con interlineado sencillo
y sangrado 2 centimetros. En este caso no habra comillas y el
numero de referencia cerrara la cita: .!

e. Las referencias bibliograficas de todas las citas deben ir indi-
cadas con una nota a pie de pagina cuyo numero se colocara
antes del punto final en las citas que no sobrepasen las 4 lineas
y después del punto final en las citas que sobrepasen las 4 li-
neas. La referencia a nota a pie ird en Times New Roman 10,
interlineado sencillo, y seguira el siguiente formato:

Para articulo de revista:
Valdés, Ledn. “Memorias de perro: animalidad y filosofia”. Cri-
ticon no 13, 1989, pp. 84-170.

Para libro:
Simondon, Gilbert. Imaginacién e invencion. Buenos Aires:
Cactus, 2013, p. 20.

Para seccion o capitulo de libro:
Franco, Jean. “Pasando la mano ‘a contrapelo’ sobre el lomo

de la historia”. En Moraiia, Mabel (ed.). Para una critica de la
modernidad capitalista: Dominacion y resistencia en Bolivar
Echeverria. Ecuador y México: Universidad Andina Simén Bo-
livar y DGE Equilibrista, 2014, pp. 247-258.

Para documento electrénico:
Gonzalez, Horacio. “Crisis del humanismo”. En: http://www.

278



paginal2.com.ar/diario/contratapa/13-280943-2015-09-05.
html. [Septiembre 2015]. (Esta dltima es la fecha de acceso a
la pagina).

Para pelicula:
Palomita blanca. Dir. Radl Ruiz. Chile. Prod. Sergio Trabuco.
1973.

f. Sila referencia bibliografica ya ha sido citada con anteriodad,
se debe seguir la siguiente forma de citacién:

Para autora, obra y pagina citada inmediatamente antes:
Ibid.

Para autora y obra ya citada, pero diferente pagina:
Irigaray, Yo, p. 45.

Para autora ya citada, pero obra diferente:

Irigaray, Luce. Yo, ti, nosotras. Madrid: Catedra, 1992, pp. 23-
57.

g. Si1 el articulo alude a alguna imagen que se incluya posterior-
mente como anexo, la imagen sera aludida en el texto, entre
paréntesis, de la siguiente manera: (Figura 1), y se anexara al
final del texto, después de la Bibliografia, con su leyenda [ver
6. Anexos].

. Bibliografia

Todas las referencias bibliograficas deben presentarse en una
seccidn especial al final del texto. La lista debe estar encabezada
por la palabra “Bibliografia”, a la izquierda y en negrita. Todas
las referencias bibliograficas, ordenadas alfabéticamente, deben
seguir el formato de las notas a pie de pagina sin la indicacién
del numero de pagina y cerradas con un punto final. No deben
estar sangradas en la primera linea, pero tendran sangrado en
las lineas siguientes. Ejemplo:

Gonzalez, Horacio. “De los encarcelados al libro ‘viviente’ de

Gramsci”. En Cabezas, Oscar Ariel (ed.). Gramsci en las ori-
llas. Buenos Aires: La Cebra, 2015, pp. 45-62.

279

910G eIoarWlId G oN T °[OA/DDII



eerr/Vol.1 N° 2 Primavera 2016

6. Anexos

Después de referencias bibliograficas se adjuntaran los anexos
que sean necesarios. Si se incluyen imagenes, se insertaran con
la opcidn especifica del procesador de texto y estaran en formato
jpg. Apareceran centradas y con una leyenda que siga el siguien-
te formato: Figura X: Nombre de la autora de la obra/imagen.
Nombre de la obra/imagen. Afno de produccién de la obra/ima-
gen. Descripcién sintética de la obra/imagen. Lugar de exhibi-
cién.

Ejemplo:
Figura 1: Colvin, Marta. Pachamama. 1986. Escultura en
piedra. Parque de las esculturas, Santiago de Chile.

***Importante: en caso de que el articulo sea aceptado, la autora
del articulo se encargara de obtener los derechos de autor de las
imagenes incluidas.

NORMAS EDITORIALES PARA RESENAS

- Las resefias no deben haber sido publicadas con anterioridad.

- Los libros resenados deben ser de filosofia, literatura, sociolo-
gia, antropologia, estudios culturales, critica literaria, ensayos,
traducciones y reediciones de libros que signifiquen un aporte al
debate critico y la investigacién de “escrituras americanas”.

- Los libros resefiados deberan tener fecha de publicacién del afio
en curso o de los dos anteriores.

- El formato y el sistema de notas, citas y referencias bibliografi-
cas deben seguir los mismos criterios que los articulos, segin las
normas generales de estilo de la revista.

- Las resenas deberan tener por titulo el libro que resefian. No
deben tener resumen ni palabras clave.

- La extensién de las resefias no podra exceder las 3000 palabras.

- Lasresenas para evaluacion se enviaran a la direccién electréoni-
ca de escrituras americanas: escriturasamericanas@umece.cl

280



